
        
                       

 

 

  

ISBN: 978-625-00-2530-7    

DOI: 10.5281/zenodo.14277997 



                

2 
 

9. ULUSLARARASI TÜRKLERİN 

DÜNYASI SOSYAL BİLİMLER 

SEMPOZYUMU 

BİLDİRİLERİ 

ÜÇÜNCÜ CİLT 

 

 

 

 

 

10-11 Ekim 2025 

Azerbaycan Devlet Pedagoji Üniversitesi 

Bakü-Azerbaycan 

 

 

 

 

 

 

 



                

3 
 

 

9. ULUSLARARASI TÜRKLERİN DÜNYASI 

SOSYAL BİLİMLER SEMPOZYUMU 

BİLDİRİLERİ 

ÜÇÜNCÜ CİLT 

Yayımcı:  Türklerin Dünyası Enstitüsü 

 

 

Editörler: Prof. Dr. Necati DEMİR 

Doç. Dr. Berker KURT 

Dr. Öğr. Üyesi Celal Can ÇAKMAKCI 

 

 

Atıf:  Demir, N., Kurt, B., & Çakmakcı, C.C. 

(Eds.).(2025). 9. Uluslararası Türklerin 

Dünyası Sosyal Bilimler Sempozyumu 

Bildirileri Üçüncü Cilt. Türklerin 

Dünyası Enstitüsü. 

 
Kapak Fotoğrafı:  Elif OĞUZHAN 

Bu kitap, 10-11 Ekim 2025 tarihinde Türklerin Dünyası Enstitüsü ve Azerbaycan 

Devlet Pedagoji Üniversitesinin ortaklığında düzenlenen 9. Uluslararası Türklerin 

Dünyası Sosyal Bilimler Sempozyumu’nda yüz yüze veya çevrim içi olarak sunumu 

yapılan bildirileri kapsamaktadır. Bildirilerin hukuki ve etik sorumluluğu 

yazarlarına aittir.  

Doi:  10.5281/zenodo.18085386 

ISBN: 978-625-93727-3-0 

Yayım Yeri: Ankara 

Yayım Tarihi: Aralık 2025 

 

  

www.weltdertuerken.org   
 

Turklerindunyasi@gmail.com 



        
                       

Azerbaycan Devlet Pedagoji Üniversitesi  

 
Türklerin Dünyası Enstitüsü  

 
ADPÜ Türkoloji Merkezi  

 
ortaklığıyla… 

 

  



 

v 
 

İÇİNDEKİLER 

 

İÇİNDEKİLER v 
SEMPOZYUM KURULLARI viii 

Sempozyum Başkanları viii 
Düzenleme Kurulu Başkanlığı viii 
Düzenleme Kurulu viii 
Danışma Kurulu viii 
Bilim Kurulu viii 
Akademisyen Temsilcileri x 

Sempozyum Programı xi 
Sempozyum İstatistiği xviii 
Sempozyum Fotoğrafları xix 
BİLDİRİLER 1 
QARDAŞ XALQLARIN ORTAQ  ŞAİR VƏ AŞIQLARI (ANADOLU TÜRKİYƏSİ VƏ AZƏRBAYCAN 

ƏDƏBİYYATI KONTEKSTİNDƏ) 2 
Seyfəddin EYVAZOV  

ҚАЗАҚ ЖӘНЕ ӨЗБЕК ТІЛДЕРІ БАЙЛАНЫСЫНЫҢ КӨРКЕМ ӘДЕБИЕТТЕГІ 

ЕРЕКШЕЛІКТЕРІ 9 
Сайфуллаев Бауыржан Нұрымбетұлы  

ҚАЗАҚ ГОВОРЛАРЫНДА КЕЗДЕСЕТІН ФОНЕТИКАЛЫҚ ЕРЕКШЕЛІКТЕР 18 
Каримбердиева Аяжан Уәлиханқызы  

CONTEMPORARY EDUCATION PARADIGM 23 
Aliyeva Ruhangiz Mammad  

MÜNECCİM MUHAMMED ABDÜSSELAM’A AİT BİR SEĞİRNÂME 27 
Mevlüt GÜLMEZ  
Serap GÜLMEZ  

TÜRKÇENİN YABANCI DİL OLARAK ÖĞRETİMİNDE KONUŞMA BECERİSİ ÜZERİNE BİR 

BİBLİYOGRAFYA ÇALIŞMASI 45 
Zaide GALİP  
Mevlüt GÜLMEZ  

FROM THE ORGANIZATION OF TURKIC STATES TO THE IDEAL OF THE UNION OF TURKIC 

STATES: THE STRATEGIC TRAJECTORY OF TURKEY-AZERBAIJAN RELATIONS 62 
Aliyeva Ruhangiz Mammad  

THE USE OF ETHNONYMS IN INDEPENDENCE-ERA PROSE: A CASE STUDY OF N. 

ABDURRƏHMANLI’S YOLÇU AND A. ABBAS’S DOLU 64 
Nərmin QOCAYEVA  

TÜRK DÜNYASININ BÜYÜK ŞAİRİ HÜSEYİN CAVİDİN PEDAQOJİ İDEYALARI 68 
Huseyinzade Rufat  

HALIMA HUDOYBERDIYEVA’NIN LİRİK DÜNYASINDA DIL, DUYGU VE TEKRAR 71 
Tajibayeva Latofat  

ESKI ANADOLU TÜRKÇESINDE İYELIKTEN SONRA GELEN -N ÜZERINE 77 
Buğra Oğuzhan ULUYÜZ  

KAZAK TÜRK EFSANELERİNDE UMAY ANA: ANNELİK FİGÜRÜNÜN MİTOLOJİK VE 

KÜLTÜREL İNCELENMESİ 84 
Gülgül KANSEİTOVA  
Nurzhan PARPİYEV  
Botagöz SAZAYEVA  

MAHİRƏ NAĞIQIZININ POEZİYASINDA İNSAN TALEYİNİNİN ƏDƏBİ-BƏDİİ VƏ BİOSOSİAL 

TƏHLİLİ 92 
Həsənova Amaliya Murad qızı  

MİRZƏ ŞƏFİ VAZEL VƏ SEYİD ƏZİM ŞİRVANİ YARADICILIĞINDA MULTİKULTURAL 

DƏYƏRLƏR 96 
Günel HÜMMƏTOVA (PƏNIYEVA) SALEH  

DURĞU SİMMETRİYASI ƏSASINDA QURULAN SƏRBƏST ŞEİR NÖVLƏRİ 99 
Ulduz Fərhad  Qəhrəmanova  



 

vi 
 

DİL VƏ SOSİAL ÜNSİYYƏTİN QARŞILIQLI ƏLAQƏSİ 103 
Könül SƏMƏDOVA  

TÜRKÇE ÖĞRETMEN ADAYLARININ OKUMA KÜLTÜRÜNÜN ÇEŞİTLİ DEĞİŞKENLER 

AÇISINDAN İNCELENMESİ 106 
Dilek BURUNSUZ  
Bilal ŞİMŞEK  
Bekir DİREKCİ  

HIZIR BİN YAKUP EL-HATİB’İN CEVAHİRÜ’L-MEʿANİ ADLI ESERİNİN PARİS BİBLİOTHÈQUE 

NATİONALE VE KÖPRÜLÜ KÜTÜPHANESİ NÜSHALARININ ŞAHIS KADROSU AÇISINDAN 

İNCELENMESİ 117 
Bekir DİREKCİ  
Bilal ŞİMŞEK  

AD BİLİM ARAŞTIRMALARINDA SOSYAL OLAYLAR: PİLAV ÖRNEĞİ 134 
Songül ERDOĞAN  

İSTİKLALİN SANATSAL YANSIMASI: RƏSULZADƏ’NİN ‘ÇAĞDAŞ AZERBAYCAN EDEBİYATI’ 

ESERİ ÜZERİNDE VATANSEVERLIK 144 
Ramide Akif kızı Abbasova  

POEZİYANIN SÖZ BİRLƏŞMƏLƏRİ LAYINDA MORFOLOJİ QƏNAƏTİN QAVRAMA ŞƏKİLLƏRİ 149 
Könül HƏSƏNOVA  

“O‘QUVCHI YOSHLAR VA AHOLINING MADANIY MEROSGA BO‘LGAN IJOBIY MUNOSABATINI 

SHAKLLANTIRISH” 156 
Abdullayeva SANOBAR IBADULLAYEVNA  

FEYZÎ-İ KEFEVÎ’NİN EMÂLÎ NAZİRESİ ÜZERİNE BİR İNCELEME 159 
Yaprak UÇAR  

BEYÂNÎ’NİN TEZKİRETÜ’Ş-ŞUÂRÂ’SINDA OLUMSUZ EDEBÎ ELEŞTİRİ TERİMLERİ 172 
Merve MENTEŞE  

İKİ MİLLET, TEK YÜREK: MEHMET AKİF ERSOY VE BAHTİYAR VAHAPZADE'NİN ŞİİRİNDE 

ORTAK DEĞERLER 183 
Elif OĞUZHAN  

LIRIKADA DARAXT OBRAZI TASVIRI 204 
Oripova Gulnoza MURODİLOVNA  

OYBEK SHE’RLARINING VAZN XUSUSIYATLARI 210 
Sabirdinov Akbar GOFUROVİCH  

YAHYA KEMAL BEYATLI’NIN “AÇIK DENİZ” ŞİİRİNDE BALKAN MEVZUSU 220 
Valida SHİKHALİYEVA  

BİRİNCİ TÜRKOLOJİ QURULTAYDAN BAŞLANAN YOL TÜRK DÜNYASININ BİRLİYİNDƏ 

APARIR 229 
Musayev DƏYANƏT  

QƏRBİ AZƏRBAYCAN MİLLİ MƏDƏNİ İRSİNİN ÖYRƏNİLMƏSİNİN AKTUAL PROBLEMLƏRİ 235 
Mirvari İSMAYILOVA  

BADIIY RETSEPSIYANING NAZARIY ASOSLARIGA DOIR 243 
Kasimov Abdugapir ABDIKARIMOVICH  

GʻURBAT MOTIVLARINING BADIIY TALQINLARI 247 
H. JO‘RAYEV  

AVTOBIOGRAFIK QISSALARDA BOLA OBRAZI 252 
Umurzakov Rustamjon MAXAMADOVICH  

BO’LG’USI PEDAGOGLARDA IJTIMOIY-MADANIY KOMPETENSIYALARNI 

RIVOJLANTIRISHNING PEDAGOGIK JIHATLARI 256 
Alimova Guliandom BAXODIROVNA  

BOSHLANG'ICH SINF O'QUVCHILARIDA FUNKTSIONAL SAVODXONLIKNI RIVOJLANTIRISH

 261 
Yo‘ldosheva SADOQAT  

YAPAY ZEKÂ DESTEKLİ DİL ÖĞRETİMİ: PEDAGOJİK İLKELER 265 
Fidel ÇAKMAK  

YAPAY ZEKÂ İLE DİL EĞİTİMİ: PEDAGOJİK YANSIMALAR 271 
Fidel ÇAKMAK  

İZMİT İLÇESİNDEKİ OSMANLI DÖNEMİ CAMİ HAZİRELERİNDE YER ALAN MEZAR 

TAŞLARINDAKİ EDEBİ METİN VE MANZUMELER HAKKINDA BİR İNCELEME 277 



 

vii 
 

Yusuf AVŞAR  
Mesude Hülya (ŞANES) DOĞRU  

СЕМАНТИКА СЛОВ 296 
Naile MEMMEDOVA  

ÖZBEK DILI DERSINDE ÖĞRENCILERIN BIREYSEL ÇALIŞMALARINI DÜZENLEMEDE DIJITAL 

TEKNOLOJILERIN ÖNEMI 304 
Fozilova Mohigul FARHODOVNA  

ANTONIM SO`ZLARNI O`RGANILISHIDA ASSOTSIATIV YONDASHUV 310 
Axmedova Dildora DILSHODOVNA  

ELÇİN ƏFƏNDİYEVİN “BAŞ” ROMANINDA BAKI KONSEPTİ 314 
Allahverdiyeva Leyla Nəsib qızı  

ТҮРКІ ИНТЕГРАЦИЯСЫ: КЕҢЕС ОДАҒЫ ЫДЫРАҒАННАН КЕЙІНГІ ҚАЗАҚСТАН МЕН 

ТҮРКИЯНЫҢ ЫНТЫМАҚТАСТЫҚ МҮМКІНДІКТЕРІ (1990–2000) 318 
Akmaral OSPANOVA  

RƏQƏMSAL İNGİLİS DİLİ: TEXNOLOGİYANIN MÜASİR DİL PRAKTİKALARINA TƏSİRİ 321 
Lalə MƏMMƏDOVA  

RƏQƏMSAL KOMMUNIKASIYA VƏ YENI DIL FORMASI: SOSIAL MEDIADA DILIN 

TRANSFORMASIYASI DIGITAL COMMUNICATION AND THE NEW FORM OF LANGUAGE: 

TRANSFORMATION OF LANGUAGE IN SOCIAL MEDIA 326 
Rzazadə Atlas Məmmədhüseyn qızı  

TÜRK DÜŞÜNCESİNDE METAFORİK YAPILAR: CEMİL MERİÇ’İN BU ÜLKE ESERİNDE 

KÜLTÜR VE DİL METAFORLARI 330 
Aynur ABİYEVA  

TÜRK DÜNYASININ BÜYÜK ŞAİRİ HÜSEYN CAVİDİN ŞİİRLƏRİNDƏ MANAVİYYAT 338 
Rüfət Lətif oğlu Hüseynzadə  

KÜRESELLEŞME VE DİJİTALLEŞME SÜRECİNİN TÜRK DİLLERİNDEKİ KÜLTÜREL 

MELEZLEŞME EĞİLİMLERİNE ETKİSİ 340 
Paşayeva Günel Baxşeyiş qızı  
Musayeva İlahə İlham qızı  

FORMUN HUKUKİ DİLDE İÇERİĞE UYGUNLUĞU 343 
Gulyamova Gulnora Yakubovna  

HALİL CİBRAN’IN DÂNİŞMEND HİKMETLERİ ADLI ESERİ BAĞLAMINDA ÖZBEK TÜRKÇESİ – 

TÜRKİYE TÜRKÇESİ ARASINDA YALANCI EŞ DEĞERLİK [KELİME DÜZEYİ] 350 
Binnur DENK  

 
  



 

viii 
 

SEMPOZYUM KURULLARI 

Sempozyum Başkanları 

Prof. Dr. Necati DEMİR    Gazi Üniversitesi Öğretim Üyesi-Türklerin Dünyası 

Enstitüsü Başkanı  

Prof. Dr. Cefer CEFEROV    Azerbaycan Devlet Pedagoji Üniversitesi (ADPÜ) Rektörü 

Düzenleme Kurulu Başkanlığı 

Prof. Mahire HÜSEYNOVA  ADPÜ Rektör Yardımcısı 

Prof. Asef ZAMANOV   ADPÜ Rektör Yardımcısı 

Doç. Dr. Berker KURT   Akdeniz Üniversitesi Öğretim Üyesi- IfWT Yönetim 

Kurulu Üyesi 

Dr. Öğr. Üyesi Celal Can ÇAKMAKCI  Zonguldak Bülent Ecevit Üniversitesi Öğretim   

Üyesi-İfWT Yön. Kur. Üyesi 

Düzenleme Kurulu 

Filologiya üzrə fəlsəfə doktoru, dosent Könül HƏSƏNOVA 

Filologiya elmləri doktoru, professor İbrahim BAYRAMOV 

Filologiya elmləri doktoru, professor Könül SƏMƏDOVA 

Filologiya üzrə fəlsəfə doktoru Şəkər MƏMMƏDOVA 

Prof. Dr. Mahmut ÇELİK *Gotse Delçev Üniversitesi /Kuzey Makedonya 

Danışma Kurulu 

Prof. Dr. Bayram DURBİLMEZ  Nevşehir Hacı Bektaş Veli Üniversitesi Öğretim Üyesi 

Prof. Dr. Erdoğan ALTINKAYNAK Ardahan Üniversitesi Öğretim Üyesi 

Prof. Dr. Turgut TOK Pamukkale Üniversitesi Öğretim Üyesi 

Bilim Kurulu 

Prof. Dr. Adem ÖGER *Nevşehir Hacı Bektaş Üniversitesi 

Prof. Dr. Alla Levitskaia Komrat *Devlet Üniversitesi Ekonomi Bölümü 

Prof. Dr. Bayram DURBİLMEZ*Nevşehir Hacı Bektaş Veli Üniversitesi Öğretim Üyesi 

Prof. Dr. Bahar GÜNEŞ *Ankara Sosyal Bilimler Üniversitesi 

Porf. Dr. Benedek PERI *Budapeşte ELTE Üniversitesi Türkoloji Bölümü 

Prof. Dr. Bülent AKSOY *Gazi Üniversitesi 

Prof. Dr. Cavit YEŞİLYURT *Atatürk Üniversitesi 

Prof. Dr. Diana NİKOGLO*Moldova Kültürel Miras Enstitüsü Müdürü 

Prof. Dr. Elman QULİYEV *ADPU/ Azerbaycan 

Prof. Dr. Enderhan KARAKOÇ *Selçuk Üniversitesi 

Prof. Dr. Erkan YEŞİLTAŞ *Cumhuriyet Üniversitesi 

Prof. Dr. Fatih ÖZEK *Fırat Üniversitesi 

Prof. Dr. İsmail KIVRIM *Necmettin Erbakan Üniversitesi 

Prof. Dr. Jale GARİBOVA *Azerbaycan Diller Üniversitesi 

Prof. Dr. Kemalettin DENİZ *Gazi Üniversitesi 

Prof. Dr. Konstantin TAVŞANCI *Komrat Devlet Üniversitesi Ekonomi Fakültesi 

Prof. Dr. Kürşat ÖNCÜL *Eskişehir Osmangazi Üniversitesi 

Prof. Dr. Mahmut ÇELİK *Gotse Delçev Üniversitesi /Kuzey Makedonya 

Prof. Dr. Mehmet ÖZMENLİ *Giresun Üniversitesi 

Prof. Dr. Mirvari İSMAYILOVA *ADPU/ Azerbaycan 

Prof. Dr. Mutlu DEVECİ *Fırat Üniversitesi 

Prof. Dr. Paki KÜÇÜKER *Sakarya Üniversitesi 

Prof. Dr. Ramazan GAFARLI *Azerbaycan Milli İlimler Akademisi 



 

ix 
 

Prof. Dr. Sergey ZAHARİA * Komrat Devlet Üniversitesi Rektörü 

Prof. Dr. Sultan Murat TOPÇU *Erciyes Üniversitesi 

Prof. Dr. Türker KURT *Gazi Üniversitesi 

Prof. Dr. Ufuk KARAKUŞ *Gazi Üniversitesi 

Prof. Dr. Zeki BOYRAZ *İnönü Üniversitesi 

Doç. Dr. Ahmet KAYASANDIK *Abdullah Gül Üniversitesi 

Doç. Dr.  Berker KURT *Akdeniz Üniversitesi 

Doç. Dr. Dəyanət MUSAYEV *ADPU/ Azerbaycan 

Doç. Dr. Georgi SULT * Komrat Devlet Üniversitesi 

Doç. Dr. Gül Banu DUMAN *Bülent Ecevit Üniversitesi 

Doç. Dr. Gülbehrem MOLOTOVA *Suleymenov Şarkiyat Enstitüsü / Kazakistan 

Doç. Dr. Güllü KARANFİL * Komrat Devlet Üniversitesi 

Doç. Dr. Irina POKROVSKA *Taras Shevchenko Uluslararası Üniversitesi/Ukrayna 

Doç. Dr. İlhan UÇAR *Sakarya Üniversitesi 

Doç. Dr. Liudmila FEDOTOVA *Komrat Devlet Üniversitesi / Moldova 

Doç. Dr. Mehmet Ali EROĞLU *Akdeniz Üniversitesi 

Doç. Dr. Mehmet Necati CİZRELİOĞLULARI *Kıbrıs İlim Üniversitesi 

Doç. Dr. Mevlüt GÜLMEZ *Akdeniz Üniversitesi 

Doç. Dr. Murat KARATAŞ *Abdullah Gül Üniversitesi 

Doç. Dr. Oksana SORONİKA *Çuvaş Devlet Üniversitesi / Çuvaşistan 

Doç. Dr. Onur BEKİROĞLU *Ondokuz Mayıs Üniversitesi 

Doç. Dr. Onur TAYDAŞ *Sivas Cumhuriyet Üniversitesi 

Doç. Dr. Osman YILDIZ *Kıbrıs İlim Üniversitesi / KKTC 

Doç. Dr. Qaliba HACİYEVA *Nahcivan Devlet Üniversitesi 

Doç. Dr. Remzi AYDIN *Erciyes Üniversitesi 

Doç. Dr. Selçuk Kürşad KOCA *Sakarya Üniversitesi 

Doç. Dr. Selman ABLAK *Cumhuriyet Üniversitesi 

Doç. Dr. Segheyi ZAHARİA * Komrat Devlet Üniversitesi 

Doç. Dr. Sofya Sulak *M. V. Marunevic Adına Bilim-Araştırma Merkezi Direktörü 

Doç. Dr. Svetlana İgorevna Cenova *Komrat Devlet Üniversitesi Ekonomi Fakültesi 

Doç. Dr. Tudora ARNAUT *Taras Shevchenko Üniversitesi / Ukrayna 

Doç. Dr. Ümit EKER *Çanakkale Onsekiz Mart Üniversitesi 

Doç. Dr. Costati TAVŞANJİ * Komrat Devlet Üniversitesi 

Doç.Dr. İvanna Bankova * Komrat Devlet Üniversitesi 

Doç.Dr. Liubov Çimpoeş * Komrat Devlet Üniversitesi 

Doç.Dr. Liudmila Kior * Komrat Devlet Üniversitesi 

Doç.Dr. Liudmila Neikovcena * Komrat Devlet Üniversitesi 

Doç.Dr. Liudmila TODORİÇ * Komrat Devlet Üniversitesi 

Doç.Dr. Maria KARABET* Komrat Devlet Üniversitesi 

Doç.Dr. Oksana CURTEVA * Komrat Devlet Üniversitesi 

Doç.Dr. Serhgey CARA * Komrat Devlet Üniversitesi 

Doç.Dr. Sofia SULAC * Komrat Devlet Üniversitesi 

Doç.Dr. Svetlana GENOVA * Komrat Devlet Üniversitesi 

Dr. Öğr. Üyesi Ahmet AYTAÇ *Adnan Menderes Üniversitesi 

Dr. Öğr. Üyesi Aynure ELİYEVA *ADPU 

Dr. Öğr. Üyesi C. Can ÇAKMAKCI *Bülent Ecevit Üniversitesi 

Dr. Öğr. Üyesi Cengiz KARATAŞ *Yıldırım Bayezıt Üniversitesi 



 

x 
 

Dr. Öğr. Üyesi Ergun ACAR *Sinop Üniversitesi 

Dr. Öğr. Üyesi Gürkan Fırat SAYLAN *Giresun Üniversitesi 

Dr. Öğr. Üyesi Levent DOĞAN *Trakya Üniversitesi 

Dr. Öğr. Üyesi Mustafa TATÇI *Gazi Üniversitesi 

Dr. Öğr. Üyesi Olga PIŞNÖHA *Taras Shevchenko Uluslararası Üniversitesi/Ukrayna 

Dr. Öğr. Üyesi Galina MUTAF *Komrat Devlet Üniversitesi Gagavuz Filolojisi  

Dr. Ivanna BANKOVA * Komrat Devlet Üniversitesi Gagavuz Filolojisi Ana Bilim Dalı 

Yrd. Doç. Dr. Hayrettin PARLAKYILDIZ *Kıbrıs İlim Üniversitesi / KKTC 

Dr. Maria Alexandrovna KARABET *Komrat Devlet Üniversitesi Ekonomi Fakültesi 

Dr. Murat SARIBAŞ *Sivas Cumhuriyet Üniversitesi 

Dr. Petri PAŞALI * Komrat Devlet Üniversitesi 

Dr. Mustafa Latif EMEK 

Dr. Ramazan ERYILMAZ 

Kyurkchu Vitaliy İVANOVİÇ* Komrat Devlet Üniversitesi Ekonomi Fakültesi Öğretim Üyesi 

Stepan BULGAR* Yazar/Tarihçi, Gagavuz Yeri Özerk Bölgesi-Moldova 

Saypulla MOLLAKANAĞATULI *Kazakistan H. Dosmuhamedov Atırav Üniversitesi 

Akademisyen Temsilcileri 

Doç. Dr. Nurettin KARTALLIOĞLU Bolu Abant İzzet Baysal Üniversitesi Öğretim Üyesi 

Dr. Öğr. Üyesi Serdar SAVAŞ Zonguldak Bülent Ecevit Üniversitesi Öğretim Üyesi 

 

 

 



 

xi 
 

Sempozyum Programı  

9. ULUSLARARASI TÜRKLERİN DÜNYASI SOSYAL BİLİMLER SEMPOZYUMU PROGRAMI 
10-11 EKİM 2025  Bakü Azerbaycan – ADPU 

 
Sempozyum Adresleri 

Yüz yüze (1. 2. ve 3. Oturumlar) Çevrim içi (4. 5. 6. ve 7. Oturumlar) 

Azerbaycan Devlet Pedagoji Üniversitesi  

Uzeir Hajibaili,68,Baki,Sabail 

https://maps.app.goo.gl/EtnLEYa75ojmhkuL8 

ZOOM Toplantı Kimliği: 835 1673 6244 

Parola: 242424 

 

 
10.10.2025 / Cuma  

AÇILIŞ  

 

 

Azerbaycan 

Saati: 

10.00-12.00 

 

Türkiye 

Saati:  

09.00-11-00 

Açılış  
(Azerbaycan ve Türkiye Şehitlerine saygı Duruşu, Azerbaycan 

Marşı-Türkiye Marşı) 

Açılış 

Konuşmaları  

 Prof. Cafer CAFEROV- ADPU Rektörü 

 Prof. Mahire HÜSEYNOVA – ADPU Rektör Yardımcısı 

 Prof. Dr. Necati DEMİR- Instıtut Für Die Welt Der Türken Başkanı  

 Hulusi  KILIÇ – Türkiye Azerbaycan Büyükelçisi (E) 

 Dr. Emekli Tuğgeneral Yücel KARAUZ - Türkiye Azerbaycan 

Ateşesi  (E) 

 Prof. Mirvari İSMAYILOVA - Türkoloji Merkezi Türk Dilleri 

Bölümü Müdürü 

 Doç. Şahnoza ZİYAMUHAMMEDOVA (Özbekistan) 

 Doç. Dayanat MUSAYEV- Türkoloji Merkezi Türk Halklarının 

Tarihi Bölümü Müdürü 

 Prof. Nafasov Doniyor SHERNAFASOVİCH (Urgenç Devlet 

Pedagoji Üniversitesi Dekanı) 

 Dr. ŞƏKƏR MƏMMƏDOVA- Türkoloji Merkezi Direktörü 

 Dr. Botagöz SAZAYEVA (Kazakistan) 

 Ödül Töreni 

Açılış 

Bildirisi  

Prof. Dr. Necati DEMİR 

TÜRK TARİHİNİN BAŞLANGIÇ NOKTASI OLARAK MAL’TA-

BURET KÜLTÜRÜ 

 
1. OTURUMLAR  Azerbaycan Saati: 13.00-13.50    Türkiye Saati: 12.00-12.50 

SALON 1 SALON 2 SALON 3 SALON 4 SALON 5 SALON 6 SALON 7 

Oturum Başkanı: 
DR. EMEKLİ 
TUĞGENERAL 
YÜCEL KARAUZ 

Oturum Başkanı: 
Doç. Dr. ŞƏKƏR 
MƏMMƏDOVA 

Oturum Başkanı: 
Prof. Dr. 
Seyfəddin 
EYVAZOV 

Oturum Başkanı: 
MESUDE 

HÜLYA 

(ŞANES) 

DOĞRU 

Oturum Başkanı: 
KADRİYE 
TÜRKAN 

Oturum Başkanı: 
BEKİR DİREKCİ 

Oturum Başkanı: 
BAŞAK KOCA 
ÖZER 

DR. EMEKLİ 
TUĞGENERAL 
YÜCEL KARAUZ 

 DİLEK TAHİR 
 

SEYFƏDDİN 
EYVAZOV 
 

SİNEM ÇAKAR 
KİREZ 
MESUDE HÜLYA 
(ŞANES) 
DOĞRU 

KADRİYE 
TÜRKAN 

SONGÜL 
ERDOĞAN 

KÜBRA BARAN 
BAŞAK KOCA 
ÖZER 

https://maps.app.goo.gl/EtnLEYa75ojmhkuL8


 

xii 
 

TÜRK 
DEVLETLERİ 
TEŞKİLATI NASIL 
BİR SAVUNMA 
VE GÜVENLİK 
ORGANİZASYON
U KURMASI 
GEREKİR? 

BİR DİSİPLİN 
OLARAK ÇEVRE 
DİLBİLİM: 
KAVRAMLAR, 
YAKLAŞIMLAR 
VE GELİŞİM 
SÜRECİ 

QARDAŞ 
XALQLARIN 
ORTAQ ŞAİR VƏ 
AŞIQLARI 
 

16. YÜZYIL 
İSTANBUL 
CAMİLERİNDEKİ 
KAŞİ GRUBU 
ÇİNİLERDE 
ÜZÜM MOTİFİ 

19. YÜZYIL ÂŞIK 
TARZI ŞİİRDE 
BÎSÜTÛN-I AŞK: 
DAĞ DELME 
MOTİFİ 

AD BİLİM 
ARAŞTIRMALARI
NDA SOSYAL 
OLAYLAR: PİLAV 
ÖRNEĞİ 

ALMANYA VE 
HOLLANDA’DA 
YAŞAYAN TÜRK 
GÖÇMENLERİN 
SOSYODEMOGR
AFİK, 
SOSYOEKONOM
İK VE SAĞLIK 
PROFİLLERİ 

FİDEL ÇAKMAK ÜMİT EKER PERİHAN 
YALÇIN-GULTAJ 
MİRALİYEVA 

YUSUF AVŞAR 
MESUDE HÜLYA 
(ŞANES) 
DOĞRU 

KADRİYE 
TÜRKAN 
ECE MUTLU 

BEKİR DİREKCİ 
BİLAL ŞİMŞEK 

RAMAZAN 
ERYILMAZ 

YAPAY ZEKÂ VE 
DİL ÖĞRENME 
DİNAMİKLERİ 

ÇAĞATAY 
TÜRKÇESİ 
METİNLERİNİ 
OKURKEN 
KARŞILAŞILAN 
GÜÇLÜKLER VE 
ÇÖZÜM 
ÖNERİLERİ 

TÜRKİYE VE 
AZERBAYCAN 
TARİHİNDE 
ÇEVİRİ 
ALANINDA 
YAPILAN 
ÇALIŞMALARIN 
İNCELENMESİ 

İZMİT 
İLÇESİNDEKİ 
OSMANLI 
DÖNEMİ CAMİ 
HAZİRELERİNDE 
YER ALAN 
MEZAR 
TAŞLARINDAKİ 
EDEBİ METİN VE 
MANZUMELER 
HAKKINDA BİR 
İNCELEME 

KENT 
YAŞAMINDA 
HALK 
KÜLTÜRÜNÜN 
MOBİL İZLERİ: 
SOSYAL MESAJ 
İFADELİ TAŞIT 
YAZILARI 

HIZIR BİN YAKUP 
EL-HATİB’İN 
CEVAHİRÜ’L-
MEʿANİ ADLI 
ESERİNİN PARİS 
BİBLİOTHÈQUE 
NATİONALE VE 
KÖPRÜLÜ 
KÜTÜPHANESİ 
NÜSHALARININ 
ŞAHIS KADROSU 
AÇISINDAN 
İNCELENMESİ 

SOKRATİK 
YÖNTEMİN 
TÜRKÇE 
ÖĞRETMENİ 
ADAYLARININ 
ÜST DÜŞÜNME 
BECERİLERİNE 
ETKİSİ ÜZERİNE 
BİR DENEYSEL 
ARAŞTIRMA 

FİDEL ÇAKMAK BİNNUR DENK KÖNÜL 
SAFAROVA 

 HANDE 
GÜNDÜZ 

NAZYM 
AMANZHOLOVA 

MEHDİ 
ŞERİFOV 

GÖKÇE 
KAÇMAZ 
REMZİYE 
ÇÖLGEÇEN 
KAYA 
SALİM 
DURUKOĞLU 

YAPAY ZEKÂ 
DESTEKLİ DİL 
ÖĞRENMEDE 
PEDAGOJİK 
TASARIM 
İLKELERİ 

HALİL 
CİBRAN’IN 
“DÂNİŞMEND 
HİKMETLERİ” 
ADLI ESERİ 
BAĞLAMINDA 
ÖZBEK 
TÜRKÇESİ – 
TÜRKİYE 
TÜRKÇESİ 
ARASINDA 
YALANCI EŞ 
DEĞERLİK 
[KELİME DÜZEYİ] 

TÜRK 
DÜNYASINDA 
EĞİTİM 
YÖNETİMİNDE 
ORTAK 
DEĞERLER VE 
LİDERLİK 
MODELLERİ 

KIRIM TÜRKÜ 
KADINLARIN 
GİYİMLERİNİ 
SÜSLEYEN FES 
VE FESİN 
KIRIM'DAKİ 
TARİHSEL 
GELİŞİMİ 

ALAŞORDA VE 
PAN-TÜRKİZM 
FİKRİ: MANEVİ 
UYUM VE 
TARİHSEL 
SÜREKLİLİK 

DEVLET 
SUVERENLİYİNİ
N ORGANİZE 
EDİLMESİNDE 
SUÇ 
ÖRGÜTÜNÜN 
ETKİSİ 

TÜRKÇE VE 
TÜRK KÜLTÜRÜ 
ÖĞRETİMİNDE 
MİZAH: YURT 
DIŞINDAKİ TÜRK 
ÇOCUKLARINA 
YÖNELİK DERS 
KİTAPLARI 
ÖRNEĞİ 

VALERİİA 
KOLOTOVA 

 LÜTFİYE 
GÜVENÇ 

ULDUZ FƏRHAD 
QƏHRƏMANOV
A 

AHMET AYTAÇ GULSHODA 
SHONİYOZOVA 

ZAKHRO 
KHOLİKOVA 

RAMAZAN 
ERYILMAZ 

AZERBAYCAN 
DİLİNDEKİ 
ALINTI 
KELİMELER 
HAKKINDA 
 

ERMENİ HARFLİ 
KIPÇAK 
TÜRKÇESİ VE 
KAZAK 
TÜRKÇESİ 
ARASINDAKİ 
DİLSEL 
SÜREKLİLİK: 
SAḪT BOL- / SAK 
BOL- FİİLİ 

NOKTALAMA 
SİMETRİSİNE 
DAYALI SERBEST 
ŞİİR TÜRLERİ 
 

MACARİSTAN 
UYGULAMALI 
SANATLAR 
MÜZESİ’NDE 
BULUNAN 
GÖRDES 
HALILARI 

SANAL 
İLETİŞİMDE 
NOKTALAMA 
İŞARETLERİNİN 
PRAGMATİK 
İŞLEVLERİ: 
SOHBETLER, 
SMS VE 
TELEGRAM 
SÖYLEMİ 

TÜRK 
DİLLERİNDE 
HALK EDEBİYATI 
ÖRNEKLERİ VE 
MİTOLOJİK 
BİRİMLERDE 
RENK 
KAVRAMLARINI
N 
GERÇEKLEŞMES
İ 

TÜRKÇENİN 
YABANCI VE 
İKİNCİ DİL 
OLARAK 
ÖĞRETİMİNDE 
SOSYOKÜLTÜRE
L KURAMLARIN 
YERİ VE BU 
ALANDAKİ 
ARAŞTIRMA 
EĞİLİMLERİNE 



 

xiii 
 

ELEŞTİREL BİR 
BAKIŞ 

MUSAYEV 
DƏYANƏT 

ŞƏKƏR 
MƏMMƏDOVA 

YEGANƏ 
QÜRBƏT QIZI 
QƏHRƏMANOV
A 

KİFAYET ÖZKUL MOHİGUL 
FOZİLOVA 

ATLAS 
RZAZADƏ 

MİSİRLİ 
TURANƏ 
FEHRUZ 
MƏMMƏDRƏFİ
YEVA AFAQ 
SOLTANHƏMİD 

BİRİNCİ 
TÜRKOLOJİ 
QURULTAYDAN 
BAŞLANAN YOL 
TÜRK 
DÜNYASININ 
BİRLİYİNDƏ 
APARIR 

TÜRK 
DİLLERİNDE 
"EŞİK" 
SÖZCÜĞÜNÜN 
LEKSİK-
SEMANTİK 
ÖZELLİKLERİ 

“QORQUD” 
ADININ 
ETİMOLOJİ İZAHI 

TÜRK-İSLAM 
SANATINDA 
KOZMİK 
SEMBOLLER VE 
KUANTUM 
DÜŞÜNCE RUMİ 
VE PALMET 
MOTİFLERİNİN 
ONTOLOJİK 
OKUMASI 

ÖZBEK DİLİ 
DERSİNDE 
ÖĞRENCİLERİN 
BİREYSEL 
ÇALIŞMALARINI 
DÜZENLEMEDE 
DİJİTAL 
TEKNOLOJİLERİ
N ÖNEMİ 

RƏQƏMSAL 
KOMMUNİKASİY
A VƏ YENİ DİL 
FORMASI: 
SOSİAL 
MEDİADA DİLİN 
TRANSFORMASİ
YASI 

KAPSAYICI 
EĞITIMIN 
GÜÇLENDIRILM
ESINDE STEM 
EĞITIMININ 
ROLÜ (İNKLÜZİV 
TƏHSİLİN 
GÜCLƏNDİRİLM
ƏSİNDƏ STEM 
TƏDRİSİNİN 
ROLU) 

2. OTURUMLAR  Azerbaycan Saati: 14.00-14.50  Türkiye Saati: 13.00-13.50 
SALON 1 SALON 2 SALON 3 SALON 4 SALON 5 SALON 6 SALON 7 

Oturum Başkanı: 
Ülker 
HASANOVA 

Oturum Başkanı: 
Doç. Dr. Ümit 
EKER 

Oturum Başkanı: 
Prof. Dr. Necati 
DEMİR 

Oturum Başkanı: 
MEHMET SUKRU 
GUZEL 

Oturum Başkanı: 
GÜLNAR 
HÜSEYNOVA 

Oturum Başkanı: 
EMİNE BALCI 

Oturum Başkanı: 
SEVİNC 
HƏMZƏYEVA 

SHAHNOZA 
ZİYAMUXAMED
OVA 

GULYAMOVA 
GULNORA 
YAKUBOVNA 

KÖNÜL 
HƏSƏNOVA 

MEHMET 
SUKRU GUZEL 

GÜLNAR 
HÜSEYNOVA 

HİLAL ŞİMŞEK 
EMİNE BALCI 

MANZURA 
ABJALOVA 

ÖZBEK DİLİNDE 
YAZILI 
OKURYAZARLIĞI
N 
GELİŞTİRİLMESİ 
KONULARI 

FORMUN 
HUKUKİ DİLDEİ 
ÇERİĞE 
UYGUNLUĞU 

POEZİYANIN 
SÖZ 
BİRLƏŞMƏLƏRİ 
LAYINDA 
MORFOLOJİ 
QƏNAƏTİN 
QAVRAMA 
ŞƏKİLLƏRİ 

İSRAİL'İN 
FİLİSTİN 
TOPRAKLARINI 
İLHAK 
ETMESİNİN 
HUKUKİ ARKA 
PLANI, 
BİRLEŞMİŞ 
MİLLETLER 
GÜVENLİK 
KONSEYİ'NİN 
1967 TARİHLİ 
242 SAYILI 
HATALI KARARI 
VE 
ULUSLARARASI 
ADALET 
DİVANI'NIN 2024 
TARİHLİ HATALI 
TAVSİYE KARARI 

GENCE’DEKİ 
EDEBİ HAYATIN 
TARİH İÇİNDEKİ 
YERİ 

OTİZM 
SPEKTRUMLU 
ÖĞRENCİLERİN 
İLKOKULA 
BAŞLAMADA 
KARŞILAŞTIKLAR
I GÜÇLÜKLERİN 
ÖĞRETMEN 
GÖRÜŞÜYLE 
İNCELENMESİ 

ALİ ŞİR NEVÂİ 
MÜELLİFLİK 
DERLEMİNİN 
KULLANIM 
KILAVUZU VE 
ÖZELLİKLERİ 

GÜNEL 
HÜMMƏTOVA 
(PƏNIYEVA) 
SALEH 

GAVHAR 
ESHCHANOVA 

MAHİRƏ 
HÜSEYNOVA 

AYŞEGÜL YÜCEL 
BURÇİN 
BOZDOĞANOĞL
U 

HABİBA 
ERGASHEVA 

EMİNE BALCI 
NAZLI ELİF 
ACAR 

SEVİNC 
HƏMZƏYEVA 

MİRZA ŞAFİ 
VAZEL VE SEYİD 
AZİM 
ŞİRVANİ'NİN 
ESERLERİNDE 
ÇOK KÜLTÜRLÜ 
DEĞERLER 

AZERBAYCAN-
ÖZBEK 
KÜLTÜREL 
BAĞLARININ 
TARİHİ 
HAKKINDA 

“AĞ” 
KOMPONENTLİ 
PALEOTOPONİM
LƏRİN LEKSİK-
SEMANTİK 
XÜSUSİYYƏTLƏ
Rİ 

VERGİ 
YARGISINDA 
KANUN 
YOLLARINA 
BAŞVURU 
SÜRECİNDE 
PARASAL 
SINIRLARIN 
UYGULANMASI: 
7550 SAYILI 

XX. YÜZYIL 
ÖZBEK ŞİİRİNDE 
SERBEST NAZIM 
(VERLİBR) 
TÜRÜNÜN 
GELİŞİMİ 

SINIF 
ÖĞRETMENLERİ
NİN OTİZM 
ALGISI VE BİLGİ 
DÜZEYLERİNİN 
NİTEL BİR 
İNCELEMESİ 

MİKAYIL 
MÜŞFİQİN 
YARADICILIĞIN
DA TÜRKÇÜLÜK 



 

xiv 
 

KANUN İLE 
DAVA TARİHİ Mİ 
KARAR TARİHİ Mİ 
BELİRSİZLİĞİND
E SON NOKTA 

ABDULLAYEVA 
SANOBAR 
IBADULLAYEVN
A 

AMALİYA 
HƏSƏNOVA 

ALİMOVA 
GULİANDOM 
BAXODİROVNA  

AKMARAL 
OSPANOVA 

КАРИМБЕРДИЕ
ВА АЯЖАН 
УӘЛИХАНҚЫЗ
Ы 

DİLEK 
BURUNSUZ 
BİLAL ŞİMŞEK 
BEKİR DİREKCİ 

SABİRDİNOV 
AKBAR 
GOFUROVİCH 

O‘QUVCHI 
YOSHLAR VA 
AHOLINING 
MADANIY 
MEROSGA 
BO‘LGAN IJOBIY 
MUNOSABATINI 
SHAKLLANTIRIS
H 

MAHİRƏ 
NAĞIQIZININ 
POEZİYASINDA 
İNSAN 
TALEYİNİNİN 
ƏDƏBİ-BƏDİİ VƏ 
BİOSOSİAL 
TƏHLİLİ 

BO’LG’USI 
PEDAGOGLARD
A IJTIMOIY-
MADANIY 
KOMPETENSIYA
LARNI 
RIVOJLANTIRISH
NING 
PEDAGOGIK 
JIHATLARI 

TÜRK 
ENTEGRASYON
U: KAZAKISTAN 
VE TÜRKIYE'NIN 
SOVYETLER 
BIRLIĞI'NIN 
DAĞILMASINDA
N SONRAKI İŞ 
BIRLIĞI 
OLANAKLARI 
(1990-2000) 

ҚАЗАҚ 
ГОВОРЛАРЫНД
А КЕЗДЕСЕТІН 
ФОНЕТИКАЛЫҚ 
ЕРЕКШЕЛІКТЕР 

TÜRKÇE 
ÖĞRETMEN 
ADAYLARININ 
OKUMA 
KÜLTÜRÜNÜN 
ÇEŞİTLİ 
DEĞİŞKENLER 
AÇISINDAN 
İNCELENMESİ 
 

OYBEK 
SHE’RLARINING 
VAZN 
XUSUSIYATLARI 

N. DONİYOR 
SHERNAFASOVİ
CH 

YO‘LDOSHEVA 
SAD 
OQAT XAMİD 
QİZİ  

ORİPOVA 
GULNOZA 
MURODİLOVNA 

ZAMZAMA 
HABİBZADA 

САЙФУЛЛАЕВ 
БАУЫРЖАН 
НҰРЫМБЕТҰЛ
Ы 

ZEYNEP PULLU 
DEMET KARDAŞ 

SABOHAT 
RAHMATULLAY
EVA 

ÖĞRENCİ 
TURİZMİNİN 
PEDAGOJİK 
OLANAKLARI 

İLKOKUL 
ÖĞRENCİLERİN
DE İŞLEVSEL 
OKURYAZARLIĞI
N 
GELİŞTİRİLMESİ 

LIRIKADA 
DARAXT OBRAZI 
TASVIRI 

AFGANİSTAN’DA 
ETNOKÜLTÜREL 
ÇEŞİTLİLİK 
KOŞULLARINDA 
ULUS-GENEL 
KİMLİĞİN 
OLUŞUMU 
SORUNU 

ҚАЗАҚ ЖӘНЕ 
ӨЗБЕК ТІЛДЕРІ 
БАЙЛАНЫСЫН
ЫҢ КӨРКЕМ 
ӘДЕБИЕТТЕГІ 
ЕРЕКШЕЛІКТЕРІ 

YABANCILARA 
TÜRKÇE 
ÖĞRETİMİNDE 
TARIK 
BUĞRA’NIN 
“OĞLUMUZ” 
HİKAYESİNİN B1 
SEVİYESİNE 
UYARLAMA 
ÇALIŞMASI 

PSİKOLOJİK VE 
PEDAGOJİK 
TEORİDE 
BÜTÜNCÜL 
YAKLAŞIM VE 
EĞİTİME 
UYGULANIŞI 

ÜLKER 
HASANOVA 

  AİDA 
TEYMUROVA 

ALİYEVA 
RUHANGİZ 
MAMMAD 

TUĞBA ÇANGIR 
DEMET KARDAŞ 

FİDAN 
SEMEDOVA 

BAKI BİRİNCİ 
TÜRKOLOJİ 
QURULTAY 

  KAFKAS 
ALBANYASI: 
STRATEJİK 
KONUM, 
TİCARET 
YOLLARI VE 
KÜLTÜREL 
GELİŞİM 

CONTEMPORAR
Y EDUCATION 
PARADIGM 

YARDIMCI 
FİİLLERİN 
ANLAM VE İŞLEV 
BAĞLAMINDA 
SEVİYE TEMELLİ 
KULLANIMI: 
GAZİ TÖMER A2 
VE B1 DERS 
KİTAPLARI 
ÜZERİNDEN BİR 
İNCELEME 

RƏQƏMSAL 
ALƏTLƏRİN 
DİSTANT 
TƏHSİLDƏ 
TƏLƏBƏ 
AKTİVLİYİNƏ 
TƏSİRİ 

3. OTURUMLAR            Azerbaycan Saati: 15.00-15.50   Türkiye Saati: 14.00-14.50 
SALON 1 SALON 2 SALON 3 SALON 4 SALON 5 SALON 6 SALON 7 

Oturum Başkanı: 
VALİDA 
SHİKHALİYEVA 

Oturum Başkanı: 
Aynur Cafarova 

Oturum Başkanı: 
Aynure 
Babayeva 

Oturum Başkanı: 
MAHMUT ÇELİK 

Oturum Başkanı: 
ELNARƏ 
ƏHMƏDOVA 

Oturum Başkanı: 
YEGANƏ 
HÜSEYNOVA 

Oturum Başkanı: 
HİLMİ 
DEMİRKAYA  

SAİDA ALİYEVA MOHİGUL 
FOZİLOVA 

MARGUBA 
MATKULİYEVA 

MAHMUT ÇELİK 
REFİDE ŞAHİN 
İVANA 
VELKOVA 

RAHTARİ 
MAHİRƏ FAMİL 
QIZI 

KASİMOV 
ABDUGAPİR 
ABDİKARİMOVİ
CH 

SÜLEYMAN 
DUROĞLU- 
AHMET KÖÇ 

DİJİTAL HAK 
NESNELERİ VE 
DİJİTAL 
ORTAMDAKİ 

ÖZBEK DİLİ 
DERSİNDE 
ÖĞRENCİLERİN 
BİREYSEL 

AFROSIYOB 
HAQIDAGI 
SYUJETLARNING 

AZERBAYCAN 
ÇOCUK VE 
GENÇLİK 
EDEBİYATININ 

AZƏRBAYCAN 
DİLİNDƏ [K] 
SƏSİNİN 

BADIIY 
RETSEPSIYANIN
G NAZARIY 

YABANCI 
UYRUKLU 
ÖĞRENCİLERİN 
KARŞILAŞTIKLAR



 

xv 
 

HUKUKİ 
İLİŞKİLERİN 
KORUNMASININ 
HUKUKİ 
DÜZENLEMESİ 

ÇALIŞMALARINI 
DÜZENLEMEDE 
DİJİTAL 
TEKNOLOJİLERİ
N ÖNEMİ 

SHAKLLANISH 
TARIXI 

DOĞUŞU VE 
GELİŞİMİ 
(BALKAN 
COĞRAFYASIND
AKİ 
YANSIMALARI) 

FONETİK 
REALİZASİYASI 

ASOSLARIGA 
DOIR 

I SORUNLAR 
HAKKINDA 
SOSYAL 
BİLGİLER 
ÖĞRETMENLERİ
NİN GÖRÜŞLERİ 

KÖNÜL 
SƏMƏDOVA 

MELEYKE 
MEMMEDOVA 

 MƏNZƏR 
NİYARLI 
(HÜSEYNOVA) 

REFİDE ŞAHİN ELNARƏ 
ƏHMƏDOVA 

YEGANƏ 
HÜSEYNOVA 

HİLMİ 
DEMİRKAYA  
AHMET KÖÇ 

DİL VƏ SOSİAL 
ÜNSİYYƏTİN 
QARŞILIQLI 
ƏLAQƏSİ 

ÇOCUKTA 
İLKLER: 
AZERBAYCAN VE 
ANADOLU 
KÜLTÜRLERİND
E GELENEKSEL 
RİTÜELLERİN 
SOSYOKÜLTÜRE
L İNCELENMESİ 

SALİDƏ 
ŞƏMMƏDQIZINI
N (ŞƏRİFOVA) 
KİÇİK 
NƏSRİNDƏ 
BƏDİİ 
REFLEKSİYA 
 

KUZEY 
MAKEDONYA 
TÜRK ÇOCUK 
DERGİLERİ 
TOMURCUK VE 
BAHÇE’DE 
DEĞERLER 
EĞİTİMİ 
ÜZERİNE BİR 
İNCELEME 

AZERBAYCAN 
DİLİNİN 
FONKSİYONEL 
GELİŞİMİNDE VE 
ULUSAL DİL 
POLİTİKASINDA 
YAPAY ZEKANIN 
ROLÜ (DİJİTAL 
PERSPEKTİFLER) 

BAHHTİYAR 
VAHABZADE'NİN 
ESERLERİNDE 
İNSAN KAVRAMI 

SÜRDÜRÜLEBİLİ
R GELECEK İÇİN 
TEMİZ SU VE 
HİJYEN 
FARKINDALIĞI: 
ÖĞRETMEN 
ADAYLARININ 
GÖRÜŞLERİ 

MİRVARİ 
İSMAYILOVA 

 AYNUR 
ABIYEVA 

KARİMOVA 
KUNDUZ 
RUZİBAYEVNA 

İVANA 
VELKOVA 

NƏRMİN 
QOCAYEVA 

LOLA 
USMONOVA 

ARAY 
MUKAZHANOV
A 
GÜL BANU 
DUMAN 

QƏRBİ 
AZƏRBAYCAN 
MİLLİ MƏDƏNİ 
İRSİNİN 
ÖYRƏNİLMƏSİNİ
N AKTUAL 
PROBLEMLƏRİ 
 

TÜRK 
DÜŞÜNCESİNDE 
METAFORİK 
YAPILAR: CEMİL 
MERİÇ’İN BU 
ÜLKE ESERİNDE 
KÜLTÜR VE DİL 
METAFORLARI 

BOSHLANG‘ICH 
SINFLARDA 
NOSTANDART 
MASALALAR 
YECHICHGA 
O‘RGATISH 
BO‘YICHA 
KO‘RSATMALAR 

PETRE M. 
ANDREEVSKİ’Nİ
N “AYRIK OTU” 
ROMANI – 
TARİH, KİMLİK 
VE ANMA 
KÜLTÜRÜNÜN 
SEMBOLÜ 

BAĞIMSIZLIK 
DÖNEMİ NESİR 
ESERLERİNDE 
ETNONİMLERİN 
KULLANIMI (N. 
ABDURRƏHMAN
LI’NIN YOLÇU 
VE A. ABBAS’IN 
DOLU 
ROMANLARI 
ÖRNEĞİNDE) 

DİLSEL KİŞİLİK 
KAVRAMININ VE 
ONA EŞLİK 
EDEN 
FENOMENLERİN 
İNCELENMESİ 
(ÖZBEKÇE 
ÖRNEKLERINE 
DAYANARAK) 

İKİ DİLLİ 
ORTAMDA 
KAZAKİSTANLI 
ÖĞRENCİLERİN 
KAZAKÇAYI 
KULLANMA 
DÜZEYİ 
 

VALİDA 
SHİKHALİYEVA 

MARGUBA 
ABDULLAEVA 

SƏKİNƏ 
BAYRAMOVA 

SEVİL 
ABBASOĞLU 
İREVANLI 

LEYLA 
ALLAHVERDİYE
VA 

H. JO‘RAYEV HÜSNİYYƏ 
ÇOBANOVA 

YAHYA KEMAL 
BEYATLININ 
“AÇIK DENİZ” 
ŞİİRİNDE 
BALKAN 
MEVZUSU 

YETTI SAYYORA: 
ILMIY 
DUNYOQARASH 
VA BADIIY 
TALQIN 

SATİRA XXI ƏSR 
ƏDƏBİYYAT 
ŞÜNASLIĞINDA 

SOVYET 
RUSYA’NIN 
İŞGAL VE İLHAK 
ETTİĞİ ÜLKELER 

ELÇİN 
ƏFƏNDİYEVİN 
“BAŞ” 
ROMANINDA 
BAKI KONSEPTİ 

GʻURBAT 
MOTIVLARINING 
BADIIY 
TALQINLARI 

ƏLİŞİR 
NƏVAİNİN 
TÜRK 
DİLLƏRİNƏ 
TÖHFƏSİ 
 

 AYNUR 
CAFAROVA 
 

AYNURE 
BABAYEVA 
 

BAHANUR 
ÖZKAN BAHAR 

TÜRKAN 
MAHMUDZADƏ 

MEVLÜT 
GÜLMEZ 
ZAİDE GALİP 

ULKER 
ELİYEVA 

 ÖZBƏK DİLİNDƏ 
İŞLƏNƏN FEİLİN 
ZAMANLARI 
(AZƏIRBAYCAN 
DİLİ İLƏ 
MÜQAYİSƏLİ 
ŞƏKİLDƏ) 

VATANSEVER 
ŞAİR, İMANLI 
MÜNEVVER ARİF 
NİHAT ASYA 
ŞİİRLERİNDE 
DİN, MİLLET VE 
VATAN SEVGİSİ  

MANASTIR VE 
PİRLEPE 
SAVAŞLARININ 
IVAN 
LESİÇKOF’UN 
ESERLERİNE 
YANSIMASI 

ABDULLA 
SHAIQIN 
ÇOCUK 
HİKAYELERİNİN 
ANALİZİ 

TÜRKÇENİN 
YABANCI DİL 
OLARAK 
ÖĞRETİMİNDE 
KONUŞMA 
BECERİSİ 
ÜZERİNE BİR 
BİBLİYOGRAFYA 
ÇALIŞMASI 

QLOBALLAŞMA 
VƏ DİL: 
MƏDƏNİ 
KİMLİYİN 
QORUNMASIND
A ANA DİLİNİN 
ROLU 

 
4. OTURUMLAR  Azerbaycan Saati: 16.00-16.50  Türkiye Saati: 15.00-15.50 

SALON 1 SALON 2 SALON 3 SALON 4 SALON 5 SALON 6 SALON 7 



 

xvi 
 

Oturum Başkanı: 
HUSEYİNZADE 
RUFAT 

Oturum Başkanı: 
SAYALI 
CAFEROVA 

Oturum Başkanı: 
ŞƏMİL SADİQ 

Oturum Başkanı: 
İLKER 
AVCIOĞLU 

Oturum Başkanı: 
ÜMİT ÖZGÜR 
DEMİRCİ 

Oturum Başkanı: 
JALOLADDİN 
SADULLAEV 

Oturum Başkanı: 
LATOFAT 
TAJİBAYEVA 

SALİDE 
ŞERİFOVA 

MOHINUR 
FARMONOVA 

ZAKİRƏ 
ƏLİYEVA 

MERVE 
MENTEŞE   

BUĞRA 
OĞUZHAN 
ULUYÜZ 

JALOLADDİN 
SADULLAEV 

LATOFAT 
TAJİBAYEVA 

ÇANAKKALE 
SAVAŞI'NIN 
AZERBAYCAN 
EDEBİYATINDAKİ 
SANATSAL 
YANSIMASI 
 

OĞUZ ATAY VE 
POSTMODERN 
METİN YAPISI: 
TEHLİKELİ 
OYUNLAR 
 

FİLOLOGİYA 
ELMLƏRİ 
DOKTORU, 
AMEA-NIN 
PROFESSORU 
SALİDƏ 
ŞƏRİFOVANIN 
YARADICILIĞI 
ELMMETRİK 
DİAPAZONDA 

BEYÂNÎ’NİN 
TEZKİRETÜ’Ş-
ŞUÂRÂ’SINDA 
OLUMSUZ EDEBÎ 
ELEŞTİRİ 
TERİMLERİ 

ESKİ ANADOLU 
TÜRKÇESİNDE 
İYELİKTEN 
SONRA GELEN -
N ÜZERİNE 

INNOVATIVE 
METHODOLOGI
ES FOR 
TEACHING 
ENGLISH IN 
MIXED-ABILITY 
CLASSROOMS: 
CHALLENGES 
AND 
SOLUTIONS 

HALIMA 
HUDOYBERDIYE
VA’NIN LIRIK 
DÜNYASINDA 
DIL, DUYGU VE 
TEKRAR 

İLAHƏ 
MUSAYEVA, 
GÜNEL 
PAŞAYEVA 

UMIDA 
PULATOVA 

ŞƏMİL SADİQ YAPRAK UÇAR ÜMİT ÖZGÜR 
DEMİRCİ 

RAMİDE AKİF 
KIZI ABBASOVA 

MEVLÜT 
GÜLMEZ  
SERAP GÜLMEZ 

KÜRESELLEŞME 
VE 
DİJİTALLEŞME 
SÜRECİNİN 
TÜRK 
DİLLERİNDEKİ 
KÜLTÜREL 
MELEZLEŞME 
EĞİLİMLERİNE 
ETKİSİ 

SORGULAMA 
PROTOKOLÜ: 
DELİL 
NİTELİĞİNDEKİ 
BİLGİLERİN 
KAYDEDİLMESİN
DE DİLİN ROLÜ 

EDEBİYAT 
BİLİMCİSİNİN 
EDEBİ 
YARATICILIĞI 
VEYA EDEBİYAT 
SORUNLARINI 
YANSITAN 
HİKAYELER 
HAKKINDA 

FEYZÎ-İ 
KEFEVÎ’NİN 
EMÂLÎ NAZİRESİ 
ÜZERİNE BİR 
İNCELEME 

ESKİ TÜRKÇEDE 
FİİLLER 
KİTABINA 
EKLEMELER 
(BASİT FİİLLER II) 

İSTİKLALIN 
SANATSAL 
YANSIMASI: 
RƏSULZADƏ’Nİ
N ‘ÇAĞDAŞ 
AZERBAYCAN 
EDEBİYATI’ 
ESERİ ÜZERİNDE 
VATANSEVERLİK 

MÜNECCİM 
MUHAMMED 
ABDÜSSELAM'A 
AİT BİR 
SEĞİRNAME 

RÜFƏT LƏTİF 
OĞLU 
HÜSEYNZADƏ 

RUHANGİZ 
ALİYEVA 

PASHA 
GULUZADE 

 TAHSİN 
YAPRAK 

DİLDORA 
AXMEDOVA 

UMURZAKOV 
RUSTAMJON 
MAXAMADOVİC
H 

LATOFAT 
TAJİBAYEVA 

TÜRK 
DÜNYASININ 
BÜYÜK ŞAİRİ 
HÜSEYN 
CAVİDİN 
ŞİİRLƏRİNDƏ 
MANAVİYYAT  
 

TÜRKİYE-
AZERBAYCAN 
İLİŞKİLERİNİN 
TÜRK 
DEVLETLERİ 
TEŞKİLATINDAN 
TÜRK 
DEVLETLERİ 
BİRLİĞİ 
İDEALİNE 
DOĞRU 
HEDEFLERİ 
 

ZİYA GÖKALP`İN 
EĞİTİME İLİŞKİN 
GÖRÜŞLERİ 
 

OKSİDENTALİST 
BİR OKUMA 
DENEMESİ: 
ERBAİN 

ZIT 
ANLAMLİLARNİN
G ÇALIŞMA-
ACHİQ 
SOZLİGİNİN 
DERLENMESİNİ
N DİLBİLİMSEL 
ASOSLARİ 

AVTOBIOGRAFIK 
QISSALARDA 
BOLA OBRAZI 

HALIMA 
XUDAYBERDIYE
VA’NIN ŞIIR VE 
ŞAIRLIK 
KONSEPTI 

HUSEYİNZADE 
RUFAT 

BAHTİYOR 
RİZAYEV 

TORA 
MAMMADOVA 

İLKER 
AVCIOĞLU 

GULJAHAN 
DOŞANOVA 

GÜLGÜL 
KANSEİTOVA 
DR. NURZHAN 
PARPİYEV 
BOTAGÖZ 
SAZAYEVA 

ZAMİRA 
KABULOVA 

TÜRK 
DÜNYASININ 
BÜYÜK ŞAİRİ 
HÜSEYİN 
CAVİDİN 
PEDAQOJİ 
İDEYALARI 
 

BUHARA 
BASININDA 
TÜRKİYE 
ÖZGÜRLÜK 
HAREKETİ VE 
MUSTAFA 
KEMAL’İN 
ŞAHSİYETİ 

SERBEST ŞIIR 
GELENEĞI VE 
ONUN VAKIF 
SAMETOĞLU'NU
N ESERLERINDE 
İDEOLOJIK- 
SANATSAL 
TEZAHÜRÜ 

YAŞAYAN İNSAN 
HAZİNESİ ADAYI 
OLARAK AHMET 
MET: YERELDEN 
EVRENSELE BİR 
PROFİL 

SIROJIDDIN 
SAYYID 
ESERLERINDE 
MILLI 
KOLORITIN 
SANATSAL VE 
ESTETIK İFADESI 

KAZAK TÜRK 
EFSANELERİND
E UMAY ANA: 
ANNELİK 
FİGÜRÜNÜN 
MİTOLOJİK VE 
KÜLTÜREL 
İNCELENMESİ 

ISAJON 
SULTON'UN 
"YİRMİ BİRİNCİ 
YÜZYILIN SEKİZ 
YAŞINDAKİ 
ÇOCUĞU" 
HİKÂYESİNDE 
EKOLOJİK 



 

xvii 
 

(“BUHARA 
AHBARİ” VE 
“OZOD 
BUHARA” 
GAZETELERİ 
ESASINDA) 

SORUNUN 
YANSIMASI 

Mansur 
Hamidov 
ABDUMANNOB
OVICH 

SAYALI 
CAFEROVA 

MAHBUBA 
ASHUROVA 

ОДИНАХОН 
ТУРСУНОВА 

SERHAT SİPAHİ HARUN 
COŞKUN 

IRADE 
CEFEROVA 

MAHMUD 
KAŞGAR'IN 
"DEVONU 
LUG'ATI-T-TÜRK" 
ESERİNDEKİ 
HAYVAN 
İSİMLERİNİN 
LEKSİKSEL-
SEMANTİK 
ANALİZİ VE 
ÖZBEKİSTAN 
AĞIZ 
MAKALELERİ 
ÜZERİNE 
 

ƏLİ BƏY 
HÜSEYNZADƏ 
VƏ 
AZƏRBAYCAN 
ƏDƏBİ 
TARİXİNDƏ 
ROLU 

ÖZBEK VE TÜRK 
DİLLERİNDE 
MORFONEM 
DEĞİŞİMLERİNİ
N SOSYAL 
KONUŞMADA 
GERÇEKLEŞMES
İ 

DİSKUR, 
İLETİŞİMİN 
ÖNEMLİ BİR 
BOYUTU 

TÜRKİYE’DE 
SOĞUK 
SAVAŞ’IN 
BAŞLARINDA 
KOMÜNİZMLE 
MÜCADELEDE 
DİN FAKTÖRÜ 

DİL, DUYGU VE 
ORGAN İLİŞKİSİ 
BAKIMINDAN 
TÜRKÜLERDE 
GÖZ 

İNSAN 
HÜQUQLARI 
DİSKURSUNDA 
DİL: SOSİAL 
ƏDALƏTİN 
LEKSİK-
İDEOLOJİ 
TƏSVİRİİNSAN 
HÜQUQLARI 
DİSKURSUNDA 
DİL: SOSİAL 
ƏDALƏTİN 
LEKSİK-
İDEOLOJİ 
TƏSVİRİ 

5. OTURUMLAR  Azerbaycan Saati: 17.00-17.50  Türkiye Saati: 16.00-16.50 
SALON 1 SALON 4 SALON 5 

Oturum Başkanı: NECATİ DEMİR Oturum Başkanı: YUSİF MİRZEZADE Oturum Başkanı: AYTEN HEYBETOVA 

HÜSEYİN KAFES   
ÜMİT YILDIZ     
BERKER KURT 

SEFİYAR SULEYMAN OGLU ABISHOV 
YUSİF MİRZEZADE 

GÜLBƏNİZ CƏFƏROVA 
 

ERGENLERİN DİJİTAL SOSYAL OKUMA 
PLATFORMU WATTPAD’LE İLİŞKİSİ: TERCİH 
NEDENLERİ 

YAPAY ZEKÂNIN HUKUKİ STATÜSÜNE DAİR 
YENİ KAVRAMLAR: “ELEKTRONİK KİŞİ” VE 
“TÜZEL KİŞİ BENZERİ VARLIK” 

ALANSAL DILBILIMIN TANIMI VE DIĞER 
DILBILIM ALANLARIYLA ILIŞKISI 

HÜSEYİN KAFES 
ÜMİT YILDIZ  
BERKER KURT 

SEVİNC MUXTAROVA AYTEN HEYBETOVA 

ERGENLERİN DİJİTAL OKUMA PLATFORMU 
WATTPAD’LE İLİŞKİSİ: ETKİ   
 

NÜMİSMATİK MALZEMELERE DAYALI 
AZERBAYCAN TARİHİ 

EDEBİYAT TARİHİ BAĞLAMINDA TÜRK 
ÇOCUK EDEBİYATI TARİHİNİN 
YAZILMASINDA KARŞILAŞILAN SORUNLAR 

NECATİ DEMİR  NAİLƏ MƏMMƏDOVA ZEYNEP ASKEROVA 
BİR HALK ANLATI TÜRÜ OLARAK 
EFSANELER 
 

SÖZCÜKLERİN ANLAM BİLGİSİ 
 

GENDER İLİŞKİLERİNİN DİLBİLİMSEL 
OLARAK İNCELENMESİ 

ELİF OĞUZHAN JALƏ MƏMMƏDOVA XANİM GOYUSHOVA 

İKİ MİLLET TEK YÜREK: MEHMET AKİF 
ERSOY VE BAHTİYAR VAHAPZADE’NİN 
ŞİİRİNDE ORTAK DEĞERLER 

SOVYET YÖNETİMİ DÖNEMİNDE 
AZERBAYCAN EDEBİYATINDA MİLLİ 
KİMLİK SORUNU 

MULTİKULTURAL TOPLUMLARDA DİL 
VƏ KİMLİK: SOSİOLİNQVİSTİK 
YANAŞMA 

 

  



 

xviii 
 

Sempozyum İstatistiği 

 

 

 Türklerin Dünyası Enstitüsü ve Azerbaycan Devlet Pedagoji Üniversitesi ortaklığında 10-11 Ekim 202 

tarihleri arasında düzenlenen 9. Uluslararası Türklerin Dünyası Sosyal Bilimler Sempozyumu’nda sunulan 

bildirilerin dağılımı aşağıdaki Tablo 1 ve Grafik 1’de sunulmuştur.  

Tablo 1. Sunulan Bildirilerin Ülkelere Göre Dağılımı  

S Ülke Sunulan Bildiri Sayısı % 

1.  Azerbaycan 58 39 

2.  Türkiye 43 29 

3.  Özbekistan 35 23 

4.  Kazakistan 5 3,4 

5.  K. Makedonya 3 2 

6.  Rusya 2 1,3 

7.  Afganistan 1 0,7 

8.  İsviçre 1 0,7 

9.  Sırbistan 1 0,7 

 TOPLAM 149 100 

 

 

Şekil 1. Sunulan Bildirilerin Ülkelere Göre Dağılımı 

 

  Sunulan bildirilerin sayı ve ülke dağılımı; sempozyum kurullarının teşekkülü ile 9. Uluslararası 

Türklerin Dünyası Sosyal Bilimler Sempozyumu, ÜAK tarafından belirlenen “Doçentlik” ve “Akademik Teşvik” 

kriterlerini yerine getiren uluslararası bir sempozyum olma kriterlerini sağlamaktadır. 

  

Türkiye; 43

Azerbaycan; 58

Özbekistan; 35

Kazakistan; 5

Afganistan; 1

İsviçre; 1
Rusya; 2

K. Makedonya; 3
Sırbistan; 1



 

xix 
 

 

Sempozyum Fotoğrafları 

 



 

xx 
 



 

xxi 
 



 

xxii 
 



 

xxiii 
 



 

xxiv 
 



 

xxv 
 

 



 

xxvi 
 



 

xxvii 
 

 
 

 

 

 



 

xxviii 
 

 

 

 
 

 
 

 



 

xxix 
 

 

 

 

 
 



        
                       

 

 

 

 

 

 

 

 

BİLDİRİLER 
  



 

2 
 

QARDAŞ XALQLARIN ORTAQ  ŞAİR VƏ AŞIQLARI (ANADOLU TÜRKİYƏSİ VƏ 

AZƏRBAYCAN ƏDƏBİYYATI KONTEKSTİNDƏ) 

KARDEŞ HALKLARIN ORTAK ŞAİR VE AŞIKLARI (ANADOLU TÜRKİYESİ VE 

AZERBAYCAN EDEBİYATI BAĞLAMINDA) 

 

 Seyfəddin EYVAZOV1 

 

  Xülasə: 

   Filologiya üzrə fəlsəfə doktoru Seyfəddin Eyvazovun  “Qardaş xalqların ortaq şair və 

aşıqları” məqaləsində müasir Türkiyə və Azərbaycan sərhədləri daxilində yaşayaraq söz ustası 

kimi məşhurlaşmış Yuniz İmrə, Qaracaoğlan, Dadalöğlu, Pir Sultan Abdal, Aşıq Veysəl kimi 

sənətkarların yaradıcılığı gözdən geçirilmişdir.  

  Açar sözlər: Yunis İmrə (Əmrə), Aşıq Veysəl, Dadaloğlu, Qaracaoğlan, Pir Sultan Abdal 

 

  Giriş 

“Kitabi-Dədə-Qorqud”dan  az sonra ərazicə böyüməsinə və  müəyyən sərhədlər 

daxilində yaşama səbəbindən başlanan dillərin diferensiallaşması  Qafqaz türkləri olan 

Azərbaycanlılarla Anadolu türklərinin yaxınlığına ciddi təsir etmədi və nəticədə  bir sıra ortaq 

– hər iki xalq üçün yaradıcılıqları tam anlaşılan aşıq və şairlərin yetişməsinə rəvac verdi. 

Doğrudur, ömrü Kərbəlada çeçmiş M.Füzulini Kərkükdə olduğu kimi Anadoluda da 

Azərbaycandakı kimi oxuyub tədqiq etmişlər. Qazi Bürhanəddin (1344-1398) isə 

Qeysəriyyədə  (Kayseridə) anadan olmuş və ana dilli şeirimizin müqtədir nümayəndəsidir. 

Amma son iki-üç yüz il üçün üzü Yunis İmrədən (Türkiyədə Emrə) bu yana çoxlu el şairləri 

və aşıqların yaradıcılığı hər iki ərazidə - Türkiyədə və Azərbaycanda eyni dərəcədə  qavranılır. 

Burada təəccüblü bir şey yoxdur; zira,  bu günkü İydirdə (Iğdırda) elə bizim Naxçıvanda 

danışırmış kimi danışırlar... 

Azərbaycanda tamamilə türk ədəbiyyatına mənsub yazıçıların əsərləri dəfələrlə çap 

olunmuşdur. Hətta Nazim Hikmət, Tofiq Fikrət və başqa ədiblər haqqında monoqrafik 

səviyyədə elmi araşdırmalar mövcuddur.Tofiq Fikrətin “Millət şərqisi”( № 7.Səh. 80-81) SSRİ- 

nin dağıldığı dövrdə gənclərin şüar kimi oxuduqları şeir idi  

Zülmün topu var, gülləsi var, qələsi varsa, 

Haqqın da bükülməz qolu, dönməz üzü vardır. 

...Millət yoludur, haqq yoludur tutduğumuz yol, 

Ey haqq, yaşa, ey sevgili millət, yaşa, var ol!  

Yaxud  Mehmet Akif Ərsoyun “İstiqlal marşı” (№  10. Səh.121-122) hər bir 

Azərbaycanlının sevdiyi şeirdir. 

 
1 Prof. Dr., Naxçıvan Dövlət Universiteti, Azərbaycan ədəbiyyatı  kafedrası, https://orcid.org/0009-0005-4575-
0950   Seyfeddineyvazov@mail.ru 



 

3 
 

Yavuz Bülənt Bakilərin “Azərbaycan ürəyimdə bir şah damardır” ( № 10. Səh.170, 

“Zaman” qəzeti, 1 may 1999.Səh.15)) şeirindən vəcdə gələrək Osman Fikrət Sərtqaya da eyni 

ifadəni Azərbaycanda işlətmişdir (Bax: “Kommunist” qəzeti, 5 aqust 1988 

Əsas hissə 

Lakin bizi bu yazıda məhz öz yaradıcılıqları ilə sərhədlərin tam aydınlaşmadığı ədiblər 

maraqlandırır. Məsələn, Şah İsmayıl Xətai Yunis İmrənin  

Məni məndə demə, məndə deyiləm, 

Bir mən vardır məndə məndən içəri. -  

-misralarından təsirlənərək eyni rədifdə bir qoşma və bir qəzəllə orijinal şəkildə sufi 

görüşlərini ifadə etmişdir. (“Sazım” – “Gənclik”, 1973. Səh.15, 68) 

Pir Sultan Abdalın da Xətaini mürşid kimi qəbul etməsini ədəbi nümu-nələr əsasında 

göstərmək olar: 

Xətai 

Hu deyəlim gerçəklərin dəminə , 

Gerçəklərin dəmi nurdan sayılır. 

Pir Sultan Abdal: 

Hu deyü çağırdım gerçək ərlərə - 

Pirim var, neylərəm dünya malını. 

Şah İsmayıl yazırdı: 

Qızılgül, bağü bustanım, nə dersən? 

Fəda olsun sənə canım, nə dersən? 

Buradakı “nə dersən” ifadəsi bu gün  də  Anadolu türkcəsində “nə dersən” kimi də 

işlənir. Məhz bu səbəbdən müasir Türkiyənin şərq bölgəsindəki şifahi danışıq tərzi ilə 

Azərbaycanın cənub-qərb, məxsusən, Naxçıvan bölgəsinin danışığı tamamilə üst-üstə düşür. 

Azərbaycanda son 50-60 ildə türk ədiblərinin – Tofiq Fikrətin, Əziz Nesinin, 

Səbahəddin Əlinin (Alinin), Orxan Kamalın, Suat Dərvişin,  Rəşad Nuri Güntəkinin, Məhmət 

Seydanın və başqa türk ədiblərinin əsərləri çap olunmuşdur. Bu yaxınlarda rəhmətə getmiş 

Məmməd İsmayıl və onun əsərləıri haqqında isə Türkiyədə  ayrıca kitab buraxılmışdır. 

(Mehmet İsmayıl – Türkün sevgisi. İstanbul 2000.  Türk dünyasından seçmələr 

seriyasından. Tərtibçi Enver Aras.)  

Yuxarıda qeyd etdiyimiz kimi, “Bir mən vardır məndə məndən içəri” 

-  deyən Yunis İmrə Türk dünyasında bir haqq adamı, övliya kimi tanınmışdır. 

...Döyənə əlsiz gərək, 

Söyənə dilsiz gərək, 

Dərviş könülsüz gərək, 



 

4 
 

Sən dərviş olammazsan.  (№ 5. Səh.18) 

Qaracaoğlan (Təxminən 1606-1680) Türkiyənin Çuxurobada ( Mut eli) anadan 

olmuşdur.  Onun şeirləri Azərbaycanda dillər əzbəridir. 

Yar gərək yarın qeydinə, 

Qala yala yalvara-yalvara. 

 Yüz naz ilə qol boynuna, 

  Sala yalvara-yalvara. 

 Sevdim bir sərxoş leylini.  

          Yadlara verməz meylini. 

          Küsdürüb sınıx könlünü. 

          Ala yalvara-yalvara. 

Qaracaoğan sözündə, 

Canan xəyalı gözündə. 

Qaldım həsrət yar üzündə, 

Xala yalvara-yalvara. 

Yaxud: 

Ala gözlü, nazlı dilbər, 

Qoyma mənbi el yerinə. 

Gümüşdən kəmərin ollam,, 

Qoyma məni bel yerinə 

Türk variantı: 

Ala  gözlü, nazlı dilbər, 

Qoyma məni ər yerinə. 

Altın kəmərin olayım, 

Dola məni bel yerinə. 

 ...Gəl, qız, qarşımda dursana, 

 Bir mənim halım sorsana. 

 Zülfündən bir tel versənə, 

Qoxlayalım gül yerinə...  

Dadaloğlu da  (1785-Tomarza, Türkiyə -Vəfat ? Kaman, Tütkiyə) 

Qalxıb köç eylədi Afşar elləri, 

Ağır-ağır gedən ellər bizimdir. 



 

5 
 

Ərəb atlar yaxın eylər uzağı, 

Uca dağdan aşan yollar bizimdir. 

 Belimizdə qılıncımız girməni 

 Daşı dələr mızrağımın təmrəni. 

 Haqqımızda dövlət vermiş fərmanı, 

 Fərman padşahındı, dağlar bizimdi. 

Dalaloğlum, yarın qovğa qurulur, 

Ötət tütək, davlumbazlar vurulur. 

Neçə qoç igidlər yerə sərilir, 

Ölən ölür, qalan sağlar bizimdir. ( №  10. Səh.61) 

Pir Sultan Abdal da eyni üslubda yazırdı: 

...Bu dərvişlik bir diləkdir, 

Bilənə böyük örnəkdir. 

Qolsuz, yaxasız köynəkdir, 

Geyəmməzsən, demədimmi? 

*** 

Aşıqlar xarabat olur, 

Haqq yanında qiymət olur. 

Sevgi canda nemət olur, 

Duyammazsan, demədimmi? (№ 10. Səh.64) 

 Yeri-yeri, yalan dünya, 

Yalan dünya deyilmisən  

Yeddi yol boşalıb yenə, 

Dolan dünya deyimisən?! (Yenə orada. Səh.37) 

Bütün şairlər və aşıqlar Dünya, İnsan və Zaman kontekstində şeirlər yazmışlar.Bu 

mövzu şairin fəlsəfi görüşlərini ifadə etmək üçün bir vəsilə olmuşdur. Səməd Vurğun, 

Məmməd Araz bu mövzuya rəng vermişlər. Yunis İmrə də Düyanın bivəfa, yalan olduğuna 

işarə vermişdir. 

Dünyəvi mövzularda da Yunisin sözü var: 

Yüyürürəm yana-yana, 

Eşq boyadı məni qana. 

Nə aqiləm, nə divanə, 

Gəl gör mənə eşq neylədi? (Səh.49) 

Və ya: 



 

6 
 

Daşdın yenə, dəli könül, 

Sular kimi çağlarmısan?! 

Axdın yenə qanlı yaşım, 

Yollarımı bağlarmısan?!(Səh.59) 

Yunis üçün insan qəlbinin ziyarəti yüz Kəbədən üstündür: 

...Yüz Kəbədən yeyrəkdir, 

Bir könül ziyarəti (Yenə orada. Səh74) 

1991-ci ildə “Gənclik” nəşriyyatı  tərəfindən buraxılmış “Gözəllik suyu” adlı “Türk 

ədəbiyyatından seçmələr”  kitabında (№ 10)  68 müəllifin əsərlərindən nümunələr 

verilmişdir. Şifahi xalq ədəbiyyatı materiallarından əlavə, Yunis İmrə, Qaracaoğlan, 

Dadaloğlu, Pir Sultan Abdal, Aşıq Dəryami, Aşıq Veysəl, Tofiq Fikrət, Mehmet Akif Ərsoy, 

Orxan Şaiq Gökyay, Orxan Vəli, Nəcib Fazil Qısakürək,Yavuz Bülənt Bakilər, Nihal Adsız, 

Fazil Hüsnü Dağlarca, Nazim Hikmət və adlarını buraya sığışdıra bilməyəcəyimiz onlarla 

şairin əsərləri  burada yer almışdır. 

Bizu bu sırada Yunis İmrə, Qaracaoğlan, Dadaloğlu, Pir Sultan Abdal, Aşıq Dəryami, 

Aşıq Veysəl yaradıcılığı daha çox  maraqlandırır. Və biz bunları ortaq türk-azərbaycan 

şairləri kimi qəbul edirik. Buraya əsil adı Həsən olan, 1850-ci ildə Karsın Çıldır bölgəsində 

Suhara kəndində anadan olmuş, 1913-cü ildə Qarsın Arpaçay ilçəsində vəfat etmiş Aşıq 

Şenlik də əlavə olunmalıdır. ( № 1. Səh.108) Aşıq Şenliyin şeirləri geniş şəkildə yayılmışdır. 

Amasiya bölgəsində onu öz şairləri kimi qəbul etmişlər. Onun yardıcılığında qoşma, gəraylı, 

cığalı təcnis, bağlamalar, divanilər yer almışdır ki, bunlar da klassik Azərbaycan aşıq 

yaradıcılığı üçün xarakterikdir. “Xöş gəldin, “İxtiyarlıq”, “Bağışla məni”, “Qış ilə baharın 

deyişməsi” kimi şeirlər ənənəvi aşıq ədəbiyyatı üçün uyğun xüsusiy-yətlərə malikdir. Aşıq 

Abbas və Nəbi ilə deyişmələıri var. 2012-ci ildə Qəşəm Vəliyev “Çıldırlı Aşıq Şenlik” kitabını 

Azərnəşrdə buraxmışdır. 

Abbas: 

Gəl sənnən imtahan olaq, qəm donun geyin, aşıq, 

İndi vuraram sinənə dağ ilə düyün, aşıq. 

Tərlan kimi yol gözlərəm mən ovgah yerlərində, 

Sən əlimə şikar kimi düşübsən bu gün, aşıq. 

 

Şenlik: 

Arzulayıb gəlmişiydim mən sizi deyin, aşıq, 

Heç mi səndə yox məhəbbət, ey qəlbi xain, aşıq. 

Əvvəl çox hərcayı getmə, sonra peşman olarsan, 

Nə zaman ki, alt edərsən, o zaman öyün, aşıq. 

 

Sivasın Sivrilan kəndində dünyaya gəlmiş Aşıq Veysəl (1894 -1971) bizim zəmanəmizə 

ən yaxın olan Anadolu-turk aşığıdır.  Onun qızı ilə bir neçə il bundan əvvəl Naxçıvan Dövlət 

Universitetində təntənəli görüş keçirildi. 

Dost-dost deyə neçəsinə sarıldım, 

Mənim sadiq yarım qara torpaqdır – (Səh.106) 

Deyən Aşıq Veysəl o bir sənət adamları kimi, dünyanın vəfasızlığını göstərir. Aşığa 

görə getdiyimiz yol da bizi, əslində, bu dünyadan qoparmaq üçündür: 



 

7 
 

Uzun, incə bir yoldayam, 

Yol gedirəm gündüz-gecə. 

Heç bilmirəm nə haldayam, 

Yol gedirəm gündüz-gecə. (№ 5 Səh. 132) 

“İki zirvə” (№ 5) kitabı haqqında 15 may 1983-cü il tarixli “Kommunist” qəzetində 

“Səhvlər nədən yaranır?” adlı kəskin bir tənqidi məqalə verilmişdir. Məqalədə  detal-detal 

tərcümə mateürialları təhlil edilmiş, fikir bildirilmişdir. Yalnız bir məqama diqqət yetirək. 

Məqalə müəllifi yazır: “Qaracaoğlanın bir bəndini orijinalda və tərcümədə olduğu kimi təqdim 

edirik: 

Atlılar yurdu aşıyor, 

Badələr doldu, daşıyor. 

Yavru, turuncun düşüyor, 

Qoynundan xəbərin varmı? 

Tərcümədən sonra: 

Ərlər yurdu aşar gözlə,  

Badə doldu, daşar, gözlə. 

Gözlə, turunc düşər, gözlə, 

Gülündən xəbərin varmı? 

Göründüyü kimi, tərcümədə nəinki məna dəyişmiş, həm də şeirin axıcılığı 

pozulmuşdur. “ (Təəssü ki, müəllifin adını burada verə bilmirəm.  Materialı şəxsi arxivimdən 

götürdüm S.E.) 

Nəticə 

Bu mövzu geniş olsa da, bu yazımızda bir məqalə daxilində müasir Türkiyənin şərq 

hissəsində Azərbaycan türkcəsi ilə qovuşuq ədib və aşıqların yaradıcılığına qısa bir nəzər 

saldıq. “İki zirvə” (№ 5) kitabında Aşıq Veysəl haqqında yazdığı ön sözdə Məmməd Aslan 

yazır:” Türk xalq şeirində Aşıq Veysəlin öz sənət biçimi, öz yeri aydın görünür. Yunis İmrə - 

kövrəklik, insanlığa ...çağırış, Qaracaoğlan – xalq ruhunun dadlı təbəssümü, vüsal həsrəti, 

hicran közərtisi deməkdirsə, Aşıq Veysəl bu xalq sənətinin iti kəsəri, ictimai dərdlərini görən 

gözüdür.” (Səh. 82) 

Fikrimizcə iki qardaş xalqın sərhədlərində yaşayaraq sərhədsis sənət əsərləri ilə  mənəvi 

və dil körpüsü yaradan bu sənətkarlar xalqlarımız durduqca yaşayacaqlar. 

ədəbiyyat 

Zükriyede Aşık tarzı şiir gelenegi ve Ruya Motivi. Profş Dr. Umay Günay. Ankara, 1999. 

Yunis İmrə -Güldəstə. Bakı, Yazıçı, 1992. 

Vedat Genç  -Yunis Emreye şiirler. (Türk edebiyyatı dizisi) İstanbul, 1997. 

Ahmet Yesevi- (Hikmetleri). Hazırlatan- İbrahim Hakkulov. (Çeviren ve sadeleştiren Ehsan Sezai 

Toplu) Türk Dünyasından Seçmeler Dizisi. Milli Eyitim Basın Evi. Ankara 1998. 

Yunis İmrə, Aşıq Veysə. İki zirvə. (Şeiirlər) Yazıçı, Bakı, 1982 

 Qaracaoğlan- Şeirlər. Bakı, Şərq-Qərb. 2006. 

 Tofiq Fikrət- Seçilmiş əsərləri.. Azərnəşr, 1969.(Ön sözün müəllifi Səbuhə Sertel)  

Rüstəm Hüseynov – Tofiq Fikrət (Monoqrafiya)  Redaktoru fil.e.dok. Əkrəm Cəfər. 

Aqşin Babayev – Nazim Hikmət. “İşıq” nəşriyyatı. Bakı, 1998. 

 Gözəllik suyu. Türk ədəbiyyatından seçmələr. Gənclik, Bakı, 1991. Tərtib edənlər, çevirənlər və 

redaktorları Məmməd Aslan, Hidayət. 

Şəhər, axşam və sən. (Müasir türk şairlərinin şeirləri ) Azərnəşr, 1974  



 

8 
 

Mehmet İsmayıl – Türkün sevgisi. İstanbul 2000.  Türk dünyasından seçmələr seriyasından. Tərtibçi 

Enver Aras.  

Kələntər Kələntərli – Aldanmış nəhəng. “Xalq qəzeti”  20 avqust 1998. №221 (22921  (Nazim Hikmət 

haqqında) 

Qəzet materialları və internet resusları 

 

 

 

  

 

 

  
 

  



 

9 
 

ҚАЗАҚ ЖӘНЕ ӨЗБЕК ТІЛДЕРІ БАЙЛАНЫСЫНЫҢ КӨРКЕМ ӘДЕБИЕТТЕГІ 

ЕРЕКШЕЛІКТЕРІ 

KURMACADA KAZAKÇA VE ÖZBEKÇE ARASINDAKİ BAĞLANTININ ÖZELLİKLERİ 

 

Сайфуллаев Бауыржан Нұрымбетұлы1 

  

Бүгінгі таңда әлемдік жалпы лингвистикада тілдер контакты мәселесіне ерекше 

көңіл бөліне бастады. Тарихи байланысқан тілдер мен диалектілердің даму 

ерекшеліктері, сондай-ақ дүние жүзіндегі халықтар миграциясының артуы тілдер 

контактына кең мүмкіндіктер ашатыны белгілі. Бұл мәселе адамзат қоғамының барлық 

кезеңдерінде болған, бірақ оның ғылыми тұрғыдан зерттелуі ХІХ ғасырда әлемде 

салыстырмалы-тарихи тіл білімінің пайда болуымен байланысты болды. Осы кезеңде 

пайда болған «толқын теориясы» [9, 208] тілдер арасындағы байланыстың табиғилығын 

дәлелдеді. Тілдер контакты әлем тіл білімінде әртүрлі аталды. Олардың арасында «тілдер 

одағы» ұғымы кең таралып, кейінгі кезеңдерде де жалғасын тапты. «Тілдер контакты» 

ұғымы «тілдер одағы» ұғымын толығымен алмастырмаса да, олардың ортақ белгілерін 

біріктіре алады. Бұл мәселе осы зерттеу жұмысының негізін құрайтын тіл білімінің әрбір 

саласының, соның ішінде түркологияның өзекті мәселесін алға тартады. 

Қазіргі лингвистиканың басты ерекшелігі тіл иесінің қолданысындағы тілдің 

жүйелік және құрылымдық жағына емес, қатынас құралы ретіндегі қызметіне 

бағытталуымен сипатталады. Тілдік өзгерістердің нақты себептері зерттеушілердің 

қызығушылығын тудырып отырғандықтан қазіргі кезеңге дейін тіл теориясында 

контактология саласы ең күрделі, қарама-қайшылығы мол мәселелердің қатарына 

жатады. Бұл мәселені шешуде тілдік өзгерістердің ішкі және сыртқы себептерін бөліп 

қарастыру маңызды қадам болып табылады. Тілдік жүйе элементтерінің өзара әсерінен 

немесе сөйлеушінің санасы мен еркінен тыс тілдің ішкі үдерістер нәтижесінде алуан 

түрлі өзгерістер болып жатады. Мұндайда тіл дамуының ішкі факторларына назар 

аудару қажет. Кейде тілдік өзгерістерге халықтың тілінен тыс себептер де, яғни 

әлеуметтік қарым-қатынастар, экономикасы мен мәдениетінің дамуы т.б. 

факторлардың да әсері болады. Оларды сыртқы факторлар деп атайды. Тілдік 

өзгерістерге себеп болатын осындай факторлардың бірі – қандай да бір тілдің өзге 

тілмен қарым-қатынасқа түсуі. Тілдердің өзара қарым-қатынасқа лингвистикалық, 

психологиялық, әлеуметтік, этнотарихи т.б. себептермен тығыз байланысты. Бұл 

әлбетте күрделі, әрі көп салалы құбылыс. Халықтың белгілі бір дәуіріндегі экономикалық, 

әлеуметтік, саяси, мәдени өмір тіршілігі, өзге елдермен қарым-қатынасы, әдет-ғұрпы ең 

алдымен оның тілінен, сөз мағынасынан айқынырақ сезіліп тұрады. 

Қазіргі тіл білімінде ауқымды кеңістікте таралған түркі тілдерін салыстырмалы 

түрде зерттеу, олардың тілдік байланыстарын анықтау лингвистикалық контактология 

үшін және осы бағыттың қажеттілігі мен даму болашағын зерттеу бүгінгі күннің өзекті 

мәселесі болып табылады. 

Түркі тідес халықтар, этникалық топтар – түркі халықтары деген ортақ атаумен 

аталады. Түркі тілдерінің бір негізден тараған өзара туыстас тілдер екендігі олардың 

 
1 Низами атындағы Өзбекстан ұлттық педагогика университеті,Қазақ тілі мен әдебиеті кафедрасының 

доцент м.а., филология ғылымдары бойынша философия докторы (PhD),Ташкент, Өзбекстан 
sayfullayevbaurjan@gmail.com 



 

10 
 

морфологиялық формалары мен синтаксистік  тәсілдеріндегі ортақтықтан, 

жақындықтан да, дыбыстық жүйелері мен негізгі сөздік қорындағы ұқсастықтан 

байқалады.  

Дүниеде басқа тілдермен араласпайтын тіл жоқ. Мұндай қарым-қатынастар тіл 

білімінде ұзақ уақыт бойы ғылыми зерттеулерге арқау болған объективті шындық, бұл 

мәселе әлі күнге дейін күн тәртібінен түспеген. Бұл мәселе аймақтық тіл білімінде жаңа 

мағынаға ие болды, онымен арнайы бөлім – контактология ғылымы айналысады, яғни 

контактология бөлімінде байланыстағы тілдер мен диалектілер зерттеледі. Ғылымда 

лингвистикалық контактологияның әртүрлі түсіндірмелері бар. Бұл мәселе контакт 

лингвистиканың объектісі болып табылады. Контакт лингвистикасы немесе 

лингвистикалық контактология ареалдық лингвистиканың да, жалпы тіл білімінің де 

объектісі болады. Сондықтан жалпы тіл білімі негізінен тіл контакттарымен айналысса, 

ареалдық лингвистика жоғарыда айтылғандай тілдік құбылыстарды да, яғни тілдердің 

контактын және диалектілердің контактын қарастырады. 

Біз осы шағын зерттеуімізде қазақ және өзбек тілдерінің контактының кейбір 

мәселелеріне мысалдар арқылы дәлелдеп тоқталамыз. 

Атақты лингвис ғалым У.Вайнрайх тіл контактын былайша сипаттайды: 

1) казуал, яғни тұрақты емес, кездейсоқ контакт; бұл тілдердің үздіксіз 

контактына байланысты болады, соның салдарынан соншалықты көп сөздер 

үйренбейді; 

2) перманент, яғни тұрақты және тығыз контакттар.  

Қазақ-өзбек тілдерінің біз зерттеп отырған ареалдағы контактыны екіншідегі 

контакттар тізіміне қосуға болады, себебі бұл саладағы қазақ-өзбек тіліндегі 

байланыстар ежелгі және тұрақты. 

Көп жылдық тарихы бар қазақ және өзбек тілдері қарым-қатынастарының осы 

тілдердің сөздік қорына із қалдырғаны сөзсіз және бұл процес әлі күнге дейін өз 

жалғасын табуда. 

Осы шағын зерттеуіміз ғылыми-теориялық деңгейде аз зерттелген, тарихи тілдік 

қатынастар мен қазіргі тілдік сабақтастықты, тілдік үдерістерді, лингвистикалық 

контактология мәселелерін қазақ және өзбек тілдері негізінде қарастыру, лексикалық 

элементтердің ену және игерілу үдерісі, тілдік қатынастардың мәселелері алғаш жан-

жақты зерттеуге арқау болуымен өзекті. 

Тілдік өзгерістердің нақты себептері зерттеушілердің қызығушылығын тудырып 

отырғандықтан қазіргі кезеңге дейін тіл теориясында контактология саласы ең күрделі, 

қарама-қайшылығы мол мәселелердің қатарына жатады. Бұл мәселені шешуде тілдік 

өзгерістердің ішкі және сыртқы себептерін бөліп қарастыру маңызды қадам болып 

табылады. Тілдік жүйе элементтерінің өзара әсерінен немесе сөйлеушінің санасы мен 

еркінен тыс тілдің ішкі үдерістер нәтижесінде алуан түрлі өзгерістер болып жатады. 

Мұндайда тіл дамуының ішкі факторларына назар аудару қажет. Кейде тілдік 

өзгерістерге халықтың тілінен тыс себептер де, яғни әлеуметтік қарым-қатынастар, 

экономикасы мен мәдениетінің дамуы тағы басқа факторлардың да әсері болады. Тілдік 

өзгерістерге себеп болатын осындай факторлардың бірі – қандай да бір тілдің өзге 

тілмен қарым-қатынасқа түсуі. Тілдердің өзара қарым-қатынасы лингвистикалық, 

психологиялық, әлеуметтік, этнотарихы тағы басқа себептермен тығыз байланысты. 

Бұл күрделі, әрі көп салалы құбылыс. Халықтың белгілі бір дәуіріндегі экономикалық, 



 

11 
 

әлеуметтік, саяси, мәдени өмір тіршілігі, өзге елдермен қарым-қатынасы, әдет-ғұрпы ең 

алдымен оның тілінен, сөз мағынасынан айқынырақ сезіліп тұрады. 

Тілдің ерекшелігі екі факторға, яғни тілдің пайда болуы мен оның басқа тілдермен 

қарым-қатынасқа түсуіне байланысты болады, сол арқылы тілдік қатынастар жүзеге 

асырылады.  

Халықтардың бір-бірімен көрші тұруы, бір мемлекетте көп ұлтты халықтардың 

өмір сүруі және олар бір-біріне жақын көзқараста болса да, мұндай факторлар адамның 

сыртқы бейнесіне ғана емес, тілі мен мәдениетіне де әсер етпей қоймайды. Екі немесе 

одан да көп тілдер, бір-біріне туыс немесе туыс емес тілдер болсын, өзара ұқсас болады, 

өйткені, олар өздерінің географиялық және қоғамдық-әлеуметтік араласуы жағынан 

бір-бірімен қарым-қатынасқа түседі. 

Адамзат тілдері өзінің даму тарихы үдерісінде басқа тілдермен үнемі белгілі-бір 

деңгейде контактіге түсіп отырады. Тілдік қарым-қатынас екі немесе одан да көп 

тілдердің өзара байланысқа түсіп, бір-бірінің құрылымы мен сөздік қорына әсер етуі 

болып табылады. 

Бүгінгі таңда лингвистикалық контактология, лингвистика ғылымының тілдік 

қарым-қатынастар теориясына және контактология ғылымына ерекше назар аударып 

отыр. Контактология – тілдік қарым-қатынастың түрлерін, пайда болуы және дамуын 

зерттейтін тіл білімінің саласы. Контактология ғылымы ХІХ ғасырдың 50 жылдарында 

пайда болып, лингвистикада жеке бағыт ретінде қалыптасты, қазіргі кезде әлеуметтік 

лингвистиканың құрамдас бөлігі [3, 280 с.]. 

Н.Б.Мечковскаяның пікірінше, лингвистикалық контактология – белгілі-бір 

геосаяси кеңістікте тарихи және әлеуметтік жағдайдағы қарым-қатынасқа негізделген 

әр түрлі тілдерде сөйлейтін халықтардың, этностардың және жеке адамдардың 

тілдерінің араласу үдерісін зерттейді [4, 456]. 

Лингвистикалық контактология дегеніміз – белгілі бір әлеуметтік-тарихи 

жағдайда екі немесе бірнеше тілдердің қарым-қатынас механизмін зерттейтін жеке 

лингвистикалық пән болып табылады және тіларалық ықпалдастықтың 

экстролингвистика (әлеуметтік, психологиялық, этнологиялық және т.б.) факторларын, 

тілдік қарым-қатынастардың лингвистикалық үдерістерді байланыстыратын 

құбылыстарды қарастырады. Ал лексикалық контактология – қарым-қатынасқа түскен 

екі немесе бірнеше тілдерді барлық тілдік деңгейлеріндегі лексикалық бірліктерінің 

бейімделуін зерттейді [1, 445]. 

Тілдердің қарым-қатынасы туралы тіл теориясының маманы Ю.Д.Дешериев 

«тілдік қарым-қатынас» дегенде екі немесе одан да көп тілдердің немесе диалектілердің 

бір-біріне ықпалы, бір-біріне енуі, бір тілдің өзге тілдерден түрлі тілдік фактілерді 

қабылдауы, сондай-ақ түрлі кезеңдерде болған тілдік қарым-қатынастар нәтижесі деп 

тұжырымдайды[2, 68].  

Контактология теориясы субстрат, суперстрат, адстрат, билингвизм, 

интерференция, конвергенция, дивергенция, тілдер араласуы тағы басқа маңызды 

феномендермен тығыз байланысты. 

 Жалпы тілдік байланыс екі түрлі тілдің немесе диалектінің өкілдері бір-бірімен 

сөйлескенде немесе жазған кезде пайда болады. Басқаша айтқанда, екі немесе одан да 

көп тілдік топтардың сөйлеу қатынасы – тіл контакты болып табылады. Мысалы, қазақ 

пен өзбек бір-бірімен араласқанда, яғни қарым-қатынасқа түскендегі қолданылатын тіл 

«контакт тілі» деп аталады. Бұл ретте қазақ пен өзбек қазақша сөйлесетін жағдайда 



 

12 
 

контакт тілі қазақ тілі болады, егерде өзбек тілінде сөйлесетін болса контакт тілі өзбек 

тілі болып табылады. 

 Тіл контакты нәтижесінде тілдер бір-бірінен алшақтауы немесе жақындасуы 

мүмкін. Осы орайда алшақтап кетуі «дивергенция», жақындасуы «конвергенгия» деп 

аталды. Тілдердің қарым-қатынас жасауына тиімді жағдай – адамның екі тіл жүйесін 

бірден қолданылуы кезіндегі – билингвизм «қос тілділік» болып табылады. Қостілділік 

индивидуалды немесе жеке (белгілі бір этностың жеке мүшелерінің екі тілде сөйлесіп, 

оны қолданылуы) және көпшілік қостілділік (белгілі бір этнос мүшелері көпшілігінің екі 

тілде сөйлесіп, қолданылуы) болып бөлінеді. Сонымен қатар қостілділік индивидуалды 

(тудырушы) және коллективтік қостілділік (қолданушы); аймақтық қостілділік (елдің 

жеке аймағы халқының екі тілде қатар сөйлесіп, қолданылуы); табиғи (қатар өмір 

сүретін екі тіл өкілдерінің қос тілді білуі мен қолданылуы) және жасанды қостілділік 

(әдейі, жоспарлы түрде екінші тілді үйренуге қажетті жағдайлар туғызу нәтижесінде екі 

тілді бірдей білуі және қолданылуы) т.б. Адамзат тарихында бұндай жағдайлар көптен 

кездеседі, мысалы, Өзбекстандағы қазақ ұлты өкілдері, себебі бұл киелі мекенде туылып-

өскен қазақ азаматтары ең бірінші орында өздерінің ана тілін жетік меңгерсе, ал 

мемлекеттік тіл ретінде өзбек тілінде үйреніп, кейінірек екі тілді де меңгере алған. 

 Тілдердің қарым-қатынасы нәтижесінде интерференция, конвергенция және 

дивергенция деген ұғымдар пайда болған. Қазіргі кезге дейін лингвистикада 

интерференция құбылысына қатысты лингвистердің тұжырымдары бір жүйеге келген 

жоқ. Э.Хаугеннің пікірінше, «интерференцияқандай да бір лингвистикалық бірліктің бір 

мезетте екі бірдей тілдік жүйенің элементіне айналуы жүзеге асатын лингвистикалық 

тоғысуы» болса [5, 344], У.Вайнрайх интерференцияны бірнеше тіл білу нәтижесінде 

кез келген тілдегі қостілді адамдардың сөйлеуінде орын алатын тілдік норманың 

ауытқуы деп түсіндіреді[6, 25].  

 Бұл ұғымдарға «Әлеуметтік лингвистика терминдерінің сөздігінде» жеке-жеке 

анықтамалар берілген: «Интерференция – тілдік қарым-қатынастары кезінде екі тілдік 

жағдайда тілдік жүйенің өзара байланыстары сонымен қатар, қостілді адамның бір 

тілінің екінші тілге саналы емес әсерінің үдерісі, сондай-ақ осы ықпалдың нәтижесі. 

Интерференция тілдің әр қаттауында әртүрлі байқалады, мысалы, фонетикалық-

фонологиялық деңгейде акцентті ажырата алмау, редукцияның белгілерін көшіру, ал 

морфологияда екі тілдің грамматикалық сапаларын ұлғайту интерференция болады. 

 Лингвистика ғылымында тілдер байланысын адстрат – тілдердің өзара қатар өмір 

сүруі мен жанасуы (әдетте шекаралас аймақтарда байқалады), суперстат – жергілікті 

халық тіліне уақыт ағымымен басқа тілдердің қабаттасуы, субстрат – қабаттасқан 

тілдерге негізгі тілдің ықпал етуі деген анықтамалар беріледі. Осы орайда айта кетуіміз 

керек, Өзбекстан Республикасының Қазақстан Республикасына көршілес тұрған 

аймақтарында қазақша, әсіресе, Оңтүстік Қазақстан халқының тілінде өзбекше 

адстраты кездесіп отырады. Бұл құбылыс өзбек пен қазақтың, қарақалпақ пен қазақтың, 

қырғыз бен қазақтың, түрікмен мен қазақтың арасында да байқалатын құбылыс. 

 Контактология теориясын зерттей келе, қазақ және өзбек тілдерінің қарым-

қатынасы негізінде билингвизм, тілдердің араласуы, суперстат, лексикалық кірмелер 

мен интерференция үдерістерінің болғаны анықталды. 

 Өзбекстан Республикасының дерлік жер-жерлерінде қазақ ұлты өкілдері 

өзбектермен іргелес өмір сүруде. Ана тілі қазақ тілі болғанымен, өзбек тілінде меңгерген 



 

13 
 

деп айта аламыз және бұл тілді күнделікті өмірде де қолдана алады. Басқаша айтқанда 

қостілділік басым.  

 Қазақ тілі өзбек тіліне жан-жақты әсер ететіндіктен, өзбек тілінің де қазақ тіліне 

фонетикалық, лексика-семантикалық, морфологиялық және синтаксистік, стильдік 

әсері байқалады. 

Тілдік ерекшеліктері бір-біріне жақын сөйленістер, алдымен, сөйленістер тобын 

жасайды, сөйленістер тобынан диалектілер құралады. Мұның өзі тілдің, оған кіретін 

диалектілердің құрамында ортақ және айырым белгілердің болуына байланысты. 

Айырым белгілер әдеби тілден диалектіні және бір диалектіні басқа диалектілерден 

ажыратып көрсетеді. Бір диалекті үшін айырым белгі болып саналатындар басқа 

диалектілерге ортақ-жалпылық сипат танытып, оларды топтастыратын белгі болуы 

мүмкін. Айырым белгілердің ұқсастығынан диалектілердің жалпы белгісі шығады, ол 

диалектілердің санын да, көлемін де ажырататын негіз болып табылады. Диалектінің 

бар-жоғы осы жеке-айырым белгі мен жалпы-ортақ белгінің көлеміне қарай 

анықталады. Айырым белгілер тілдің: 

✓ Дыбыс жүйесінде: ләгән-леген, пахта-мақта, мышық-мысық т.б. 

✓ Грамматикалық құрылымында: оқығын, барулы, келулі т.б. 

✓ Лексикалық қабатында: топы, тандыр, зуала, бәдірең, таға т.б. 

Қазақ диалектологиясында ұлттық тілдің құрамдас бөлігі – жергілікті 

ерекшеліктерді көп жылғы егжей-тегжейлі зерттеулер нәтижесінде олардың таралу 

көлеміне қарай диалектіден гөрі говорлық сипаты басым деген түйінге келіп, қазақ 

тілінің жергілікті ерекшеліктерін говорлар сипаты басым деген түйінге келіп, қазақ 

тілінің жергілікті ерекшеліктерін говорлар тобына бөлетін пікірқалыптасты деуге 

болады. Сонымен қатар, қазақ диалектологиясында говор терминінің орнына сөйленіс 

термині орнықты. 

Өзбекстан Республикасындағы қазақ диалектілерін ареалдық тұрғыдан зерттеген 

профессор Т.Айдаров оны 2 топқа бөледі: 

1. Ташкент төңірегіндегі қазақ диалектісі. Құрамына Ташкент облысының 

Бостандық, Қыбрай, Жоғары Шыршық, Төменгі Шыршық, Аққорған, Бөке, Піскент, 

Жаңажол, Шыназ елді мекендері; Сырдария мен Жызақ облысының Сырдария, Фарыш, 

Арнасай елді мекендері; Түркістан облысының Келес, Сарыағаш, Шардара, Жетісай т.б.  

2. Бұхара қазақтарының диалектісі. Құрамына Тамды, Кенимех, Науаи, Қаракөл, 

Ромитон және Нұратаға дейінгі болған елді мекендер. 

Жалпы қазақ-өзбек тіл ареалыда өзара контакттың болуы қай дәрежеде 

болмасын, ғылыми еңбектерде және түрлі зертеулерде өз көрінісін тапқан. Әрине, бұл 

контакт үйреніп жатқан тілдің баюына өз септігін тигізеді. 

Өзбек және қазақ тілдерінің контакттарында өзбек тілінің қазақ диалектеріне 

жергілікті говорлардан сөздер көп сіңісіп кеткен. Бұл, әрине, қазақ диалектісі 

өкілдерінің өзбектермен қарым-қатынаста өзбекше (түркі тілдері) кірме сөздерін өз 

сөздерінде жиі қолданылуының, бір сөзбен айтқанда, қазақ тіліне жақындығынан 

туындайтын нәтиже. 

Өзбекстан қазақтарының сөйленісінде (говорында) Өзбекстандағы өзбек 

диалектілеріне тән аймақтық ерекшеліктер көрініс тапқанын, тіпті жергілікті қазақ 

жазушыларының шығармаларында да қолданылғанын айта кеткен жөн. 

Тіл білімінде тілдік қарым-қатынастардың төмендегідей типтері бар. 



 

14 
 

1. Тікелей қарым-қатынас. Мұнда әртүрлі тілде сөйлейтін этностар араласып, 

олардың арасында екі тілді азды-көпті бірдей меңгерген адамдар тобы пайда болады. 

2. Жанама қарым-қатынас. Мұндай қарым-қатынастар аудармалар (ғылыми, 

көркем әдебиеттер, шығармалар, кинофильмдер, БАҚ материалдары, радиохабарлар 

т.б.) арқылы болады. 

  Қазақ тілі мен біз қарастырып отырған өзбек тілдері арасындағы тілдік қарым-

қатынаста тікелей қарым-қатынас та, жанама қарым-қатынас та болған деген 

тұжырым жасаймыз. 

Көркем сөз шеберлері өзіне керекті материалдарды халық өмірінен, халық тілінен 

алып пайдаланады. Сондықтан онда жалпыға ортақ біртұтас әдеби тілмен қатар кірме 

сөздер мен белгілі бір территориялық аймақта ғана айтылатын жергілікті ерекшеліктер 

кездесіп отырады. 

Жергілікті қазақ жазушылары1 шығармаларында кантактқа байланысты қазақ 

диалектісіне сіңісіп кеткен сөздер мен сөз формаларының екі категориясын 

қарастырамыз. Олар: 1. Өзбек тілінен енген сөздер мен сөз формалары. 2. Парсы және 

араб тілдерінен өзбек тілі арқылы енген сөздер мен сөз формалары. Мұндай сөздердің 

түрлері тарихи емес, қазіргі лексикалық қабаттары зерттеліп, әр сөз жазылады, олардың 

семантикасындағы өзіндік ерекшеліктері түсіндіріледі. Сөздердің лексика-

семантикалық түсіндірмелерінде олардың дыбыстық құрылымы, кейде этимологиялық 

белгілері де сол орындарда беріледі. 

Өзбек тілінен енген сөздерді екі топқа бөліп қарастыруға болады. Яғни, біріншісі 

– өзбек тілінің диалектілері, ауызекі сөйлеу тілінен енген сөздер. Мұндай сөздер қазақ 

жазушыларының шығармаларында жиі кездеседі, әрине, жоғарыда айтқанымыздай, 

бұл жағдай олардың жергілікті өзбек халқымен үнемі байланыста болуының нәтижесі. 

Екіншісі – әдеби тілден енген сөздер, яғни көркем әдебиет, мектеп, мерзімді баспасөз, 

ақпараттық жүйелерінен енген сөздер. Көркем әдебиеттен алынған сөздер тапшы екені 

рас. Себебі, қазақтар өзбек ақындарының шығармаларыны, негізінен қазақ тіліндегі 

аудармасын оқиды. 

Прозалық шығармаларды диалектілік ерекшеліктер негізінен кейіпкерлердің 

тілінде қолданылады. Сонымен қатар, кейде автор сөзінде қолданылуы да орын алып 

отырады. Жазушылар диалектілік ерекшеліктерді көбінесе жергілікті тұрғындарды 

сипаттауда, халық тұрмысын шынайы көрсету, белгілі бір аймаққа тән материалдық 

және рухани мәдениет ерекшеліктерін беру үшін, халықтың болмысын, рухын шынайы 

түрде бейнелеу мақсатында қолданады. Мысалы, Өзбекстан қазақ ақын-жазушылары 

шығармашылғында осындай ерекшеліктер кездесті: Ер сөзі, «...Егер менің ерім Сейіт 

халықтың қас жауы болса, онда сол халықтың досы кім?»[4, 116]. «...Иә, сол жігіт 

болады біздің еріміз»[4, 284]. Қазақ тілінде ер сөзі көмекші етістік қызметін атқарады, 

ал өзбек тілінде заттық ұғымды білдіріп зат есім сөз табы, яғни күйеу мағынасында 

қолданылады.  

Таға сөзі де жиі қолданылады: 

Есⅰмде таға жұртта жүрген кезⅰм. 

Жал ұстап, тай, құнанды мінгендерім (С.Иманбеков, “Туған жер тынысы” 78-

бет). Профессор Т.Айдаров Ташкент төңірегіндегі қазақ диалектілерінде нағашы сөзінің 

орнына таға сөзі қолданатынын айтып өткен. Сөз графикалық жағынан 

ерекшеленгенімен, фонетикалық жағынан бірдей. Өзбек тілінің ықпалымен бұл сөз 

 
1 Бұл жерде Өзбекстан Республикасында туылып-өскен ақын-жазушылар туралы айтылып отыр. 



 

15 
 

қазақ тіліне енді. Негізі әдеби тіл нормасына нағашы сөзі келеді және бұл сөздің қолдану 

аясы кең. 

Жергілікті жазушылар өз шығармаларында өзбек жазба әдебиеті мен ауызекі 

тілдің лексикасын ғана емес, сөзжасамын, біріккен және қос сөздерді, сөз таптарының 

мүмкіндіктерін, сөздің грамматикалық түрлерін тиімді пайдаланғанының куәсі болдық. 

Яғни бұл мәселеге бір-екі мысалдар арқылы тоқталуды жөн көрдік. 

Сөзжасам. Аффиксация. Бұл әдісте жасалған бір сыңарында дәл өзбек тіліндегі 

сөзжасамдар, кейбіреулерінде мұндай аффикстер қазақ тілі фонетик ерекшеліктерге 

ойыстырылған вариантта қолданылған, сонымен қатар, сөзжасамына негіз болған сөз 

өзбек тіліне, жасаушы аффикс қазақ тіліне немесе керісінше, негіз сөз қазақ тіліне 

жасаушы аффикс өзбек тіліне сай болуы мүмкін. Осы орайда жасалу қалыпы өзбекше, 

бірақ өзбек тілідегі сөз жасаушы аффикстердің қазақ тіліндегі варианттары көрінісін 

тапқан мысалдар анализ жасалады. 

Жазушылар шығармаларында өзбек тіліндегі зат есімнің жасалуы мен формалық 

негіз бен қосымшалар сирек қолданылып, осы орайда қазақ тіліндегі сөзжасам 

арсеналын жақсы пайдаланған. Осыған байланысты өзбек тіліне тән сөздердің 

жасалуына аз көңіл бөлінеді. Бұл мәселеде біздің көзқарасымыз: талдау нысаны ретінде 

сөзжасамдағы негіз, формалаушы аффикс және формалауыш алынды. 

-қы аффиксінің варианттары. -қы аффиксі мен оның варианттары арқылы 

сөзжасам түркі тілдерінің бәрінде кең таралғаны белгілі. Оның қазақ тіл білімінде екі 

нұсқасы айтылады. Жергілікті жазушылардың шығармаларында бұл аффикс арқылы 

жасалған кейбір сөздердің тек өзбек тілінде ғана қолданылғаны айтылады. 

-қі варианты. Түркі сөздеріне жалғанған 

ақырғы – oxirgi: Сүйемін мен, сүйемін мен сендерді, 

                               Алар демім қалғанынша ақырғы (Төлеген Айбергенов. Бір 

тойым бар. 7-бет). 

Айта кету керек, парсы префикстері арқылы жасалған сөздер бар, бірақ іс жүзінде 

префикстер қазақ тіліне тән емес. 

бе(й)-, ба-префиксі. Бұл парсы префиксі туралы қазақ тіл білімінен дерек 

таппадық.  

бе- варианты. Түркі сөзінің негізіне қосылған: 

бейтаныс – betanish: Бейтаныс итке жақын кеп,  

                                    Басынан сипап-силама. 

                                   “Бас салғалы жатыр!” деп, 

                                  Қыршып бір алса, жылама (М.Омаров. Ай астындағы 

айналайындар. 57-бет). «Таныс» сөзі өзбек әдеби тілі мен оның диалектілеріне тән «бе» 

префиксін алады. Тек жергілікті қазақ диалектісінде қосымша мен негіздің арасына й 

дауыссызының қосылуы бірегейлікті қамтамасыз еткен. 

Сонымен қатар жергілікті ақын-жазушылар тілінде күрделі сөздер түрлері жиі 

кездеседі. Солардың бір-екеуінен мысалдар келтіреміз. 

Қос сөздер.  

азық-ауқат – oziq-ovqat: – Әрине, майдангерлерге азық-ауқат, киім-кешек керак-

ақ. (Р.Райымқұлов. “Қара жорға” 61-бет). Бұл сөздің орнына қазақтың азық-түлік сөзі 

қолданылады. Оның құрамындағы «ауқат» сөзінің де пассивті қабаты бар, оның 

синонимі «тамақ» актив қолданылады. Сөздіктерде бұл сөздің уақыт сөзіне қатысты 



 

16 
 

екендігі айтылады, бұл сөзді ов сөзімен байланыстыру орынды, яғни avla/avqa және 

көптік t жұрнағы арқылы түсініктеме беру орынды болар еді. 

Біріккен сөздер.  

қозапая – g‘ozapoya: Мақта егетін жерлер қозапаядан тазартылып айдалды 

да, кең төгілді. (Рахметолла Райысқұлов. Қара Жорға. 150-бет). Бұл сөз жергілікті 

қазақтар тілінде және жергілікті жазушылар шығармаларында ғана қолданылған. 

Тіркескен сөз.  

тәрк етⅰп – tark (arabcha) etib: Кеше түнде жаюлы төсегімді тәрк етіп ең 

(Рахметелло Райымқұлов. Қара жорға. 67-бет). Мұнда өзбек әдеби тіліндегі қалыптың 

өзін пайдаланған. 

Прозалық шығармалармен салыстырғанда, лирикалық шығармаларда диалектілік 

ерекшеліктер әлдеқайда аз қолданылады, оның үстіне онда негізінен лексикалық 

ерекшеліктер, ал фонетикалық, грамматикалық ерекшеліктер мейлінше аз. Сонымен 

қатар поэзиялық туындыларда да дыбыстық, лексикалық және грамматикалық 

ерекшеліктер кездесіп отырады. Бұл жерде жергілікті тұрғындардың тіліндегі 

фонетикалық, грамматикалық ерекшеліктерді көрсету емес, ойын нақты беру, қысқа да 

түсінікті етіп жеткізу мақсатынан туындаған.  

Қорыта айтқанда, екі немесе одан көп тілдердің географиялық және қоғамдық-

әлеуметтік тұрғыда араласуын тілдік қарым-қатынастар деп атауға болады және 

тіларалық ықпалдастыққа әлеуметтік, экономикалық, мәдени, діни, саяси, 

психологиялық, көршілік факторлар ықпал етеді. Солай екен, қазіргі қазақ 

лексикасында қазақ және өзбек сөздердің корпусын қалыптастырудың теориялық-

әдіснамалық негізін құрастыру және салыстырмалы-типологиялық зерттеудің 

теориялық және практикалық маңызы зор және өзекті мәселелердің бірі болып 

табылады.  

 

Пайдаланылған әдебиеттер 

Nurymbetovich, S. B. (2023). Dialectisms in the Language of Literary Works. Central Asian Journal 

of Literature, Philosophy and Culture, 4(6), 33-39. Retrieved from 

https://cajlpc.centralasianstudies.org/index.php/CAJLPC/article/view/893  

Sayfulayev B. Some Problems of Phraseology of Turkic Languages (On the Example of Eye 

Phraseosomatizm). http://dx.doi.org/10.47814/ijssrr.v5i4.263 

Sayfulayev B. Structural Features of Uzbek-Kazakh Dialectal Phrasemas. 

https://cajssh.centralasianstudies.org/index.php/CAJSSH/article/view/311 

SB Nurymbetovich. https://cajlpc.casjournal.org/index.php/CAJLPC/article/view/893  

Айдукович Й. Основные понятия лексических контактологии (на материале русизмов в 

славянских языках) / ІІ Международный конгресс исследователей русского языка 

«Русский язык: истрические судьбы и современность», – Москва, 2004, 445 с. 

Вайнрайх У. Одноязычие и многоязычие // Новое в лингвистике. – Москва, 1972. 25-60 с. 

Гаджиева Н.З. Проблемы тюркской ареальной лингвистики. – М: Наука, 1975. – С. 208. 

Дешериев Ю.Д. Закономерности развития и взаймодействия языков в советском обществе. – 

Москва, 1966. – 402 с. 

Жеребило Т.В. Термины и понятия лингвистики: Общее языкознание. Социолингвистика: 

Словарь-справочник. – Назрань: Пилигрим, 2011. – 280 с. 

Мечковская Н.Б. Языковой контакт // Общее языкознание. – Минск: Высшая школа, 1983. – 

456 с. 

Райымқұлов Р. Қара жорға.  

https://cajlpc.centralasianstudies.org/index.php/CAJLPC/article/view/893
http://dx.doi.org/10.47814/ijssrr.v5i4.263
https://cajssh.centralasianstudies.org/index.php/CAJSSH/article/view/311
https://cajlpc.casjournal.org/index.php/CAJLPC/article/view/893


 

17 
 

Сайфуллаев Б. Қазақ және өзбек тілдерінің көркем әдебиеттегі ерекшеліктері: Монография. – 

Ташкент, 2025. – 120 б.  

Хауген Э. Процесс заимствования / Хауген Э. Новое в лингвистике. – Москва, 1972. 344-382 с. 

  



 

18 
 

ҚАЗАҚ ГОВОРЛАРЫНДА КЕЗДЕСЕТІН ФОНЕТИКАЛЫҚ ЕРЕКШЕЛІКТЕР 

(Ташкент облысы Жоғары Шыршық ауданы қазақ тұрғындарының тілі 

мысалында) 

 

Каримбердиева Аяжан Уәлиханқызы1 

 

 

Резюме 

Бұл мақалада біз, қазақ диалектологиясы туралы, Ташкент облысы Жоғары 

Шыршық ауданы қазақ говорның фонетикалық ерекшеліктері мен оның жасалуы 

туралы қысқаша мәлімет береміз. 

Abstract 

In this article, we give a brief overview of Kazakh dialectology, as well as the phonetic 

features of the Kazakh dialect of Yukori Chirchik district of Tashkent region and its 

structure. 

 

Диалектология ғылымы – белгілі бір тілдегі диалектілік яғни жергілікті 

ерекшеліктерді зерттейтін тіл ғылымының бір саласы. Диалектологияның зерттейтін 

нысаны – жергілікті тіл ерекшеліктерін тексеру. Диалект, говор деп халықтық я ұлттық 

тілдің өзіндік ерекшеліктері бар жергілікті тармақтарын, бөліктерін айтамыз.[ Ш. 

Сарыбаев, О. Нақысбеков,1990: 4-бет] 

Қай тіл болмасын оның ішіндегі диалектілік ерекшеліктерді жинап, зерттеудің 

маңызы зор. Жергілікті ерекшеліктердің құрамында көне тілдің сарқыншағы, көрінісі 

ретінде сақталып қалған ертедегі тайпалық тілдердің қалдықтары бар. Оның құрамында 

қазақ халқының әр түрлі дәуірлерде көрші халықтармен қарым-қатынасынан туған 

кірме сөздер де бар.  

Ол жалпы тілге тән ортақ белгілер деп өзгеше ерекшеліктерді қамтиды. Қазақ тіл 

білімінің жас саласы деп есептелсе де, диалектологиялық зерттеулерге назар 

аударылғаны 70 жылдан астам уақыт өткен. Қазақстанның барлық облыстарына қазақ 

тілінің жергілікті ерекшеліктері жиналып, бірте-бірте Қазақстаннан тыс жерлердегі 

қазақтар мекендейтін аймақтардан материалдар жинала бастады. Соның негізінде 

арнайы ғылыми жұмыстар қолға алынып, мақалалар мен монографиялар, құнды-құнды 

еңбектер жазылды. Түрлі аймақтарда тұратын қазақтардың тілі сәл болса да өзіндік 

айырмашылығымен ерекшеленеді. Диалектология мәселесіне айтулы ғалымдар С. 

Аманжолов, Н. Сауранбаев, Ж. Досқараев, Ш. Сарыбаев, Ғ. Қалиев, Ә.Нұрмағамбетов, 

С. Омарбеков, О. Нақысбеков, Ж. Болатов, Н. Жүнісов, Т. Айдаров, Ш.Бектұров, Б. 

Бекетов т.б. айрықша көңіл аударғанын айтып өткеніміз жөн.  

Халық тілінде кездесетін жергілікті тіл ерекшеліктері – тіл зерттеушілерінің 

назарын ертеден аударып келе жатқан құбылыстардың бірі. Қай тілден болмасын осы 

жергілікті деп аталатын тіл құбылыстарын кездестіреріміз анық әрі кездестіріп жүрміз 

де. Бірінде аз, бірінде көп деген сияқты, әйтеуір, мұндай жергілікті өзгешеліктердің 

 
1 Низами атындағы Өзбекстан ұлттық педагогика университеті,Қазақ тілі мен әдебиеті білім бағытының 2-

курс студенті,Ғылыми жетекшісі: ф.ғ.ф.д., (PhD) Сайфуллаев Б.Н. sayfullayevbaurjan@gmail.com 



 

19 
 

барлық тілде бар екені даусыз. Қазақ тілі де осы сияқты, қазақ жұрты тараған 

өлкелердің бәрінде де сол жердің әрқайсысындағы қазақтардың тіліне тән сөз 

ерекшеліктерінің бар екені байқалып жүрген жайт. Мұны ғылымда диалектілік 

құбылыстар деп атайды. 

Диалектілік құбылыстар – халық тілінің жемісі, халық тілі дамуының кезеңі 

тудырған тіл құбылыстары. Әрбір өлкеде тұратын қазақтардың тілінде кездесетін бұл 

секілді тіл айырмашылығының пайда болуының тарихи сыры бар.[Т.Айдаров, 1975: 28-

бет] Мәселен, біз осы еңбекте сез еткелі отырған Ташкент облысы Жоғары Шыршық 

ауданында тұратын қазақтардың тіліндегі диалектілік айырмашылықты алатын болсақ, 

олардың көбінің-ақ түптеп келгенде із-өкшесі өзбек тілінің әсері бар екенін көреміз. 

Мұның себебін тусіну онша қиын емес. Бұл жерде тұратын қазақтардың ежелден өзбек 

халқымен іргелес, қоныстас, ағайындас ел болғанымен байланысып жатыр. Ұзақ 

жылдық тілдік қарым-қатынас нәтижесінде осы аймақ қазақтарының тіліне аталған 

тілдерден ауысқан сөздер де аз емес. Ол сөздер өздері енген тілге әбден етене болып, 

сіңісіп кеткен. Демек, мұндағы біздің айтайық дегеніміз – қазақ тілінде де жергілікті тіл 

айырмашылығы бар екендігі, сосын оның өзі кездейсоқ пайда болмағандығы, белгілі 

тарихи дамудың нәтижесінде туған тіл құбылыстары екендігі. Әрине, бұл 

құбылыстардың көлемі барлық өлкенің қазақтары тіліне ортақ құбылыстармен 

салыстырғанда әлдеқайда аз. Бірақ көлем жағынан қанша шағын болғанымен, бұл 

өзгешеліктерді ескермеуге де болмайды. [Қошабаева О, 1994: 41-бет] 

Ю.Абдувалиев зерттеу жұмысына көз жүгіртіретін болсақ, түрлі тарихи-

экономикалық жағдайда ескерте келіп, сол тұрғындардың қоныстауының тарихи 

кезеңдеріне, олардың өзбектермен аралас немесе бөлек жеке ауыл болып отыруына, 

қазақ тіліндегі жергілікті баспасөздің болу-болмауына және қазақ балаларының ана 

тілінде оқу-оқымауына байланысты жергілікті тұрғындар тілінің лексикалық құрамы 

дыбыстық жүйесі, грамматикалық тұлғалардың бір-бірінен аз да болса, ерекшелігінің 

қолданылуына қарай, шартты түрде бұл сияқты өзгешеліктерді 3 ке бөліп қарайды.[ 

Нақысбеков О. 1982:168-бет] 

Бірінші топқа ертеден отырықшылық өмірге көшкен, балалары өзбек тілінде 

оқитын, қазақ тілінде аудандық баспасөзі болмаған Жаңа жол, Калинин, Орта 

Шыршық, Бөке, Аққорған аудандарының бірсыпыра елді пунктерді және қалада 

тұратын қазақтардың тілдері жатады. 

Екінші топқа Жоғары Шыршық, Төменгі Шыршық, Бостандық аудандары мен 

бірінші топтағы кейбір елді мекендердегі балалары қазақ мектептерінде оқитын 

өзбектермен аралас отырған қазақтар тілі кіреді. 

Үшінші топқа Жоғары Шыршық, Төменгі Шыршық, Бостандық тәрізді 1962 

жылға дейін газеті болып келген, балалары қазақ мектебінде оқып келген қазақтар тілін 

жатқызады. 

Енді, Жоғары Шыршық ауданы қазақтарының тілдік ерекшелігіне мән беретін 

болсақ, біріншіден, фонетикалық ерекшеліктер туралы. Ташкент облысы кейбір 

аудандарын мекендейтін қазақтардың тіліндегі фонетикаға байланысты кездесетін 

ерекшеліктер Қазақстан территориясындағы говарлардың фонетикалық 

ерекшеліктерімен салыстырғанда әлде қайда мол. Бұл говорға тән дыбыстар құрамы 



 

20 
 

жағынан қазақ әдеби тіліндегі дыбыстардан онша алшақ кетпейді. Дегенменде, кейбір 

дыбыстардың айтылуында өзгешеліктер кездесіп те қалады.  

Белгілі бір тілдегі диалектілер мен говорлар сол тілге тән жалпы белгілерді сақтай 

отырып, бір-бірінен фонетикалық, морфологиялық, синтаксистік және лексикалық 

жағынан түрліше ерекшеліктерге ие болады. Ташкент облысы Жоғары Шыршық 

ауданында мекендейтін қазақ тұрғындары тілінде ғана қолданылатын осы жерге ғана 

тән фонетикалық құбылыстар көптің қасы. Аталмыш, осы аудан қазақтарының тілдік 

өзгешеліктері дауысты дыбыстарға, дауыссыз дыбыстарға, кейбір дыбыстардың 

тұрақсыздығы, сонымен қатар, фонетикалық ерекшеліктер, лексикалық ерекшеліктер, 

грамматикалық ерекшеліктер көп кездеседі. Бұл айтып отырған тұрғындар тілінде 

кездесетін дауысты дыбыстарға байланысты ерекшеліктер дауыстылардың бірінің 

орнына екіншісінің қолданылып, алмасуымен және кейбір дифтонг дыбыстың 

ықшамдалып, әдеби тілдің өзгешеленіп келуімен сипатталады. Дыбыс алмасу құбылысы 

тек қана қазақ тілінің жергілікті сөйленісіне тән құбылыс емес екендігі баршаға аян. 

Атап айтқанда, біз сөз етіп отырған осы аудан говорының қазақ тілінің басқа 

говорларынан тыс өзіне тән дыбыстық ерекшеліктерін аңғаруға болады. Мысалы, 

дауыссыз дыбыстарда ж орнына аффрикат дж қолданылады, ш орнына палатальды 

щ (ащы-әщі-әтші-әтчі) фонемасының жұмсалуымен ерекшеленеді. Сондай-ақ, өзбек 

тілімен жиі қарым-қатынастың нәтижесінде туған дыбыстық ерекшеліктердің бірі – 

қысаң е дауыстының орнына ашық ә дыбысының жұмсалуы. Бұл құбылыс өзбек тіліне 

тән болып саналады. Мысалы, әдеби тіліміздегі кем, кесел, мейлі, кептер, кесе, дерек, 

т.б. е арқылы дыбысталатын сөздер Жоғары Шыршық говорында кәм (өзбекше kam), 

кәсәл (өзбекше kasal), мәйлі (өзбекше mayli), кәсә (өзбекше kosa), дәрәк (өзбекше darak) 

ә дауыстысы арқылы айтылады. 

Араб-иран тілдеріндегі ұяң ғ-дан басталатын көптеген сөздер қазақ әдеби тілінде 

қатаң қ-мен айтылады. Зерттеліп отырған Жоғары Шыршық говорында да ғ – арқылы 

көптеген сөздер айтылады. Негізінен бұлай қолдану өзбек тілінде араб тіліндегі 

сөздердің сол тілдің өзінде дыбысталғанындай, ұяң ғ арқылы айтылуы қабылданған 

болатын. Сондықтан бұл құбылысты да өзбек тілінің әсері деп тануға болады.  Мысалы, 

ғаз (өзбек тіліндегі g‘oz) – қаз; ғайрат (өзбек тіліндегі g‘ayrat) – қайрат; ғам (өзбек тіліндегі 

g‘am) – қам; ғоза (өзбек тіліндегі g‘o‘za) – қоза т.б.[ Ю.Абдувалиев, 1967: 9-бет] 

Біз сөз етіп отырған Жоғары Шыршық аудан қазақ тұрғындарының тілінде 

тағыда дауыссыз дыбыстарға байланысты ерекшеліктердің бірі – тіл алды ж ның 

жартылай дауысты й мен алмасуы, яғни, бұл құбылыс негізінен, бір сөз ішінде емес, екі 

сөз аралығында да кездесетін өзгешеліктер де кездеседі. Яғни, қай, ол, бұл, сол, мына 

тәрізді есімдіктерден соң жақ, жер, сөздері келгенде және бара, келе, әкеле 

етістіктерімен тіркескен жатыр көмекші етістігінің басында ж дауыссызы й ге 

алмасатын жәйттар көп кездеседі. Мысалы, бүйер – бұл жер, ойер-ол жер, сөйер-сол 

жер, ойер//өйер-ол жер, қайер-қай жер, мынайер-мына жер, ойақ//ұйақ-ол жақ, 

бұйақ-бұл жақ, сойақ-сол жақ, қайақ-қай жақ, барайатыр-бара жатыр, келайатыр-

келе жатыр, әкелейатыр-әкеле жатыр т.б. көптеген осындай диалектілік өзгеріске 

ұшыраған сөйленістер көп кездеседі. 

Жоғарыда сөз болған дыбыстық алмасулардан басқа дауыссыз дыбыстар 

жүйесіндегі ерекшеліктердің бірі сөз ортасындағы дыбыстардың түсіріліп қалуы әсіресе, 



 

21 
 

«л» дыбысына байланысты. Жергілікті тұрғындар тілінде кездесетін дыбыстық 

ерекшеліктердің бірі – дауыссыз дыбыстардың түсіп қалуына байланысты.  

Л дыбысының тұрақсыздығы қазақ тілі сөйленістерінің бәрінде бірдей жиі 

кездесетін құбылыс деп айтуға болмайды. Диалектологиялық зерттеулерге қарағанда, 

бұл ерекшелік қазақ тілінің басқа түркі тілдерімен қоныстас, аралас отырған, жиі 

қарым-қатынаста болған әсіресе, Өзбекстандағы қазақ тұрғындарының тілінде молырақ 

ұшырайтыны мәлім болып отыр.  

Үнді л ның түсіп қалу құбылысы зерттеліп отырған Жоғары Шыршық 

ауданындағы қазақ тұрғындарының тілінде кең тараған сипаты ерекшеліктердің 

бірінен саналады. Бұл дауыссыздың түсіп қалуы екі түрлі жағдайда кездеседі. 

Біріншісі: ол, сол, бұл тәрізді сілтеу есімдіктер құрамындағы ойақ, (ол жақ), бұйақ (бұл 

жақ), сойақ (сол жақ) түрінде айтылғанда, сондай-ақ атау тұлғасынан басқа септіктерде 

бұлған бұған, солган – соған, олған – оған және дауыссыз дыбыстан басталатын 

анықталушы сөздің алдында келгенде – о(л) жер, бұ(л) жер сөзімен тіркескенде л 

дыбысының түсіп қалатыны әдеби тілде де кездесіп қалатын құбылыс екені дәлелденген. 

Екіншісі: ал, бол, кел, сол, әкел етістіктерінің құрамындағы дыбысының түсіп қалуы. 

Ол мынандай жағдайда кездеседі: 

а) шартты рай формасында айтылғанда: а(л)са – аса, бо(л)са – боса, ке(л)се – 

кесе, қа(л)са – қалса, са(л)са – саса, әке(л)се – әкесе. 

б) болымсыз түрде айтылғанда: а(л)май – амай, ке(л)мей – кемей, қа(л)май – 

қамай, са(л)май – самай, әке(л)мей – әкемей. 

с) қалау және бұйрық рай райдың үшінші жағында айтылғанда: бо(л)сын – 

босын, ке(л)сін – кесін, қа(л)сын – қасын, са(л)сын – сасын, әке(л)сін – әкесін. 

Сонымен қатар, аудан тұрғандарының тілінде; 

П орнына у ның жұмсалуы тауған-тапқан, шаудым-шаптым, кеуген-кепкен т.б. 

Б ның орнына п жұмсалуы бәйрам-мейрам, дарақ-ағаш т.б.  

Ғ ның түсіп қалуы алым-ғалым, ажайып-ғажайып әсірет-қасірет т.б. 

Н орнына ң жұмсалуы өлен-өлең, қалын-қалың, ертен-ертең, қайын-қайың, 

қалын-қалың т.б. 

С ның орнына ш қолдануы мысық-мышық, есек-ешек, қостау-қоштау, сорпа-

шорпа, самал-шамал, бесақа-пешақа, бейсенбі-пейшенбі т.б. 

Т нің түсіп қалуы ештеңке-ештеңе т.б. сияқты көптеген фонетикалық 

ерекшеліктер кездеседі. 

Ауызекі сөйлеу тілінде ал, бол, кел тәрізді етістіктердің соңындағы л дыбысы 

түсіп қалып асайшы (алсайшы), босайшы (болсайшы), кесейші (келсейші) түрінде 

айтылу кездеседі.  

Қорыта айтқанда, тіліміздегі диалектілік ерекшеліктерді айқындау – тек әдеби 

тілді қалыптастырып, нормалау үшін ғана емес, сонымен бірге, оның тіл тарихы үшін 

де маңызы зор болмақ. Осы себептен де тілдері ғылыми тұрғыда зерттеле бастаған 

халықтардың барлығы да өз тілінің диалектілік ерекшеліктерін зерттейді. Ташкент 

облысы Жоғары Шыршық ауданы қазақ тұрғандарының тіліндегі жоғарыда келтірілген 



 

22 
 

дыбыстық ерекшеліктер осы құбылыс та аралас отырған өзбек тілінің әсері деп айтуға 

болады. Жалпы біз қарастырып отырған аудан қазақ тұрғындарының тілін зерттеулер 

әлі де аздық етеді. Өйткені, Жоғары Шыршық ауданы халқының орташа тығыздығы 

1км2 ге 256 адам, қала тұрғындары саны 12950, ауыл тұрғындары саны 99550 ге тең, 

көп ұлтты аудан қатарына кіреді. Халқының негізгі бөлігін өзбектер, кейінгі орында 

қазақтар, корейстер, орыстар, татар және басқа ұлт өкілдері құрайды. Бұл мақаламызда 

біз аудан тұрғандары тілінің фонетикалық ерекшеліктеріне қысқаша шолу жасадық. Әлі 

аудан тұрғындарының сөйленісіндегі диалектлік қыруар зерттеу жұмыстары – өз 

зерттеушілерін күтуде. 

 

Пайдаланған әдебиеттер тізім: 

Nurymbetovich, S. B. (2023). Dialectisms in the Language of Literary Works. Central Asian 

Journal of Literature, Philosophy and Culture, 4(6), 33-39. Retrieved from 

https://cajlpc.centralasianstudies.org/index.php/CAJLPC/article/view/893  

Sayfulayev B. Some Problems of Phraseology of Turkic Languages (On the Example of Eye 

Phraseosomatizm). http://dx.doi.org/10.47814/ijssrr.v5i4.263 

Sayfulayev B. Structural Features of Uzbek-Kazakh Dialectal Phrasemas. 

https://cajssh.centralasianstudies.org/index.php/CAJSSH/article/view/311 

SB Nurymbetovich. https://cajlpc.casjournal.org/index.php/CAJLPC/article/view/893  

Ш. Сарыбаев, О. Нақысбеков. Қазақ тілінің аймақтық лексикасы. Алматы: Ғылым, 1990. 

Айдаров Т. «Қазақ тілінің лексикалық ерекшеліктері». – Алматы, 1975. – 123 б 

Абдувалиев Ю. «Фонетико-морфологические особенности Ташкентского говора казахского 

языка», автореферат. 1967. – 36стр. 

Қошабаева О. «Өзбекстандағы қазақтар», автореферат. – Алматы, 1994. – 26 б. 

Нақысбеков О. Қазақ тілінің оңтүстік говорлар тобы. – Алматы: Ғылым, 1982. – 168 б.   

  

https://cajlpc.centralasianstudies.org/index.php/CAJLPC/article/view/893
http://dx.doi.org/10.47814/ijssrr.v5i4.263
https://cajssh.centralasianstudies.org/index.php/CAJSSH/article/view/311
https://cajlpc.casjournal.org/index.php/CAJLPC/article/view/893


 

23 
 

CONTEMPORARY EDUCATION PARADIGM 

ÇAĞDAŞ EĞITIM PARADIGMASI 

 

Aliyeva Ruhangiz Mammad1  

 

  Abstract 

The implementation of an active education course that meets the requirements of the 

modern era, the development of the education system with the application of progressive 

innovations, and the elimination of objective problems in this field have become an integral 

part of the policy implemented in the world in the last 4 years. A new foundation, adequate 

reflection in the system of science and education has become the most important traces of 

the development of this field in our modern history. 

          In the knowledge economy, where education and learning are equated with earning 

income and status, the prevailing notion is that one must invest in education in order to 

obtain a high-paying job. Therefore, this approach has its roots in Human Capital Theory 

(HVC). Expenditure on education in ISK is treated as an investment and it is suggested that 

this investment can be used to explain differences in productivity and earnings. 

  Özet  

  Modern çağın gereksinimlerini karşılayan aktif bir eğitim programının uygulanması, 

ilerici yeniliklerin uygulanmasıyla eğitim sisteminin geliştirilmesi ve bu alandaki nesnel 

sorunların ortadan kaldırılması, son 4 yılda dünyada uygulanan politikanın ayrılmaz bir 

parçası haline gelmiştir. Yeni bir temel, bilim ve eğitim sisteminde yeterli bir yansıma, bu 

alanın modern tarihimizdeki gelişiminin en önemli izleri haline gelmiştir.  

Bilgi ekonomisinde, eğitim ve öğrenmenin gelir ve statü kazanmakla eşit olduğu 

yerde, yaygın bir düşünce, yüksek maaşlı bir iş bulmak için eğitime yatırım yapması 

gerektiğidir. Bu nedenle, bu yaklaşımın kökleri İnsan Sermayesi Teorisi'ne (HVC) dayanır. 

ISK'de eğitim harcamaları bir yatırım olarak ele alınmakta ve bu yatırımın verimlilik ile 

kazançlardaki farklılıkları açıklamak için kullanılabileceği öne sürülmektedir. 

 

          Introduction 

  The implementation of an active education course that meets the requirements of the 

modern era, the development of the education system with the application of progressive 

innovations, and the elimination of objective problems in this field have become an integral 

part of the policy implemented in the world in the last 4 years. A new foundation, adequate 

reflection in the system of science and education has become the most important traces of 

the development of this field in our modern history. 

           In the knowledge economy, where education and learning are equated with earning 

income and status, the prevailing notion is that one must invest in education in order to 

obtain a high-paying job. Therefore, this approach has its roots in Human Capital Theory 

 
1 Doctor of philosophy in pedagogy. Nakhchivan Institute of Teachers,Department of Pedagogy and Psychology, 
Assoc.Prof,E-mail:  ruhangiz.aliyeva@list.ru,ORCİD orcid.org/0000-0002-9466-4822 



 

24 
 

(HVC). Expenditure on education in ISK is treated as an investment and it is suggested that 

this investment can be used to explain differences in productivity and earnings. 

Although the foundations of the function of training the workforce needed by the 

modern world coincided with the Industrial Revolution, as a result of recent events at the 

global level, a closer relationship between education and employment has been established, 

and in fact, almost the only function of education is to provide the qualities that the new 

world needs. It can be said that this function, formed in accordance with the changing 

conditions of capitalism, has evolved from the provision of global literacy to the spread of 

global computer literacy. The function given to education in the new world structure is 

discussed around the information economy, and it is suggested that education should be 

reshaped according to information requirements. 

  The perception of theological and political challenge is understood as the perception 

of cultural threat after the 9th and 10th centuries. (I. Kalin. 2016. p. 70). Therefore, the 

definition of educational information in the 21st century is based on political concepts such 

as "post-industrial society", "in accordance with the function attributed to information. 

Calling social change "waves", Toffler's understanding that in a knowledge economy where 

education and learning are equated with earning income and status prevails, one must 

invest in education to get a high-paying job. Therefore, this approach has its roots in Human 

Capital Theory (HVC). Expenditure on education in ISK is considered an investment and it 

has been suggested that this investment can be used to explain differences in productivity 

and earnings (Schultz, 1961; Becker, 1964). ISK, which emerged in the 1960s and 

advocated that development depends on the knowledge and skills of the workforce and can 

therefore be made possible by investing in education, has fallen out of favor in later years, 

but has been renewed and revived. 

  The head of state, Mr. Ilham Aliyev, who correctly assessed this reality, said while 

speaking at the World Summit held in Geneva in December 2003 that the priority field in 

Azerbaijan after oil should be information and communication technologies. 

          In the New Human Capital Theory, the claim made in the previous theory has been 

expanded to include the international competitive advantage of individuals, companies, and 

nations in accordance with the demands of the global economy. It is based on the definition 

of a rational individual (Schultz, 1961; Becker, 1964). 

          In the knowledge economy, where education and learning are equated with earning 

income and status, the prevailing notion is that one must invest in education in order to 

obtain a high-paying job. Therefore, this approach has its roots in Human Capital Theory 

(HVC). Expenditure on education in ISK is considered an investment and it has been 

suggested that this investment can be used to explain differences in productivity and 

earnings (Schultz, 1961; Becker, 1964). ISK, which emerged in the 1960s and advocated 

that economic development depends on the knowledge and skills of the workforce and can 

therefore be made possible by investing in education, has lost popularity in the following 

years, but has been renewed and brought back to the agenda. with the active efforts of 

global actors in recent years. In the New Human Capital Theory, the claim made in the 

previous theory has been expanded to include the competitive advantage of individuals, 

companies and states at the international level in accordance with the requirements of the 

global economy (Rizvi and Lingard, 2016, p. 95). 



 

25 
 

          Today, there is great pressure on education systems to reduce the duration of formal 

education and to adjust the content of education to meet the demands of the global 

economy. International organizations such as OECD, EU, UNESCO and the World Bank, 

which play an important role in the development of the concept of education for the 

economy, have become centers where information about education is organized and have 

developed a discourse about the implementation of reforms. It corresponds to the needs of 

the global economy in education (Rizvi and Lingard, 2016, p. 94). It can be said that it is in 

a decisive position in measuring and developing some qualifications necessary for the 

economy, especially through the examinations organized by the OECD at the global level. 

These exams, held at the international level, have become one of the areas where global 

competition between states is visible. Data from the exams is believed to inform the future 

economy of countries, and countries can see the rankings of their competitors through 

league tables created based on performance. But these tests turn them into technical 

problems and compare student achievement globally without taking into account 

differences and subjective conditions in culture, knowledge and pedagogy. 

         Education has played an important role both in ensuring literacy and in teaching 

discipline and various habits. Education policy first promoted the massification of primary 

schooling in the 19th century, and secondary and higher education began to expand 

globally as the need for education beyond primary school increased. In addition to formal 

education, efforts are being made to acquire characteristics such as "digital literacy", 

"entrepreneurship", "flexibility" and "adaptability" through lifelong learning and other forms 

of learning. It can be seen that in both periods, the acquisition of various qualities through 

education was directed not to a small number of people, but to a large number of people, 

and policies aimed at massification were carried out in this direction. However, as seen in 

the technology-skills debate, the introduction of advanced technologies is expected to 

reduce employment on the one hand and the need for skilled workers on the other hand. 

However, employers do not want to deal with or negotiate with a small number of skilled 

and therefore powerful workers. What they need is a large pool of easily replaceable 

computer-literate workers who can be hired when they are needed and fired when they are 

needed, without fear of losing the skills they need (Huws, 2006, p. 58). The way to ensure 

this supply is through education. 

Result 

  The lifelong learning approach that is at the heart of global education policy today 

emerged at the beginning of the last century by embracing non-professional learning styles; 

It was considered as an unlimited learning process, which is not limited by age, time and 

opportunity, and allows the development of a person in all aspects. In the 1970s, the 

concept of lifelong learning resurfaced and was used to include education and training 

policies. The real change in the meaning of the concept began in the 1990s. Although the 

qualifications of the labor force have changed significantly in parallel with the changes in 

the organization and technology of production, education has become important and 

necessary to meet the requirements of this change. Lifelong learning is therefore seen as a 

way to acquire the skills of a changing workforce and update the worker in line with the 

changing labor market, emphasizing the continuity of this process. 

 

  References 



 

26 
 

Ibrahim Kalin. (2023) Self, Other and Beyond. Human broadcasts. Istanbul 

Bowles, S. & Gintis, H. (1976). Schooling in capitalist America: educational reform and the 

contradictions of economic life. New York: Basic Books. 

Buyruk, H. (2013) Economic-political analysis of the historical transformation of teacher labor. 

Unpublished doctoral dissertation, Ankara University Institute of Educational Sciences, 

Ankara. 

Rizvi, R. & Lingard, B. (2016). Globalized education policy. (Translated by B. Balkar, H. Ozgan). 

Ankara: Pegem Academy 

Schultz, 1961; Becker, 1964. Educational policy. 

Huws, U. (2006). What do we do? The destruction of the professional person in the "knowledge-based 

economy". Monthly Review Magazine, 2, 47-63. 

http://siteresources.worldbank.org/EDUCATION/ 

Resources/ESSU/Education_Sector_Strategy_Update.pdf 

Yentürk, N. (1993). Post-Fordist inkişafları və dünya iqtisadi əmək bölgüsünün gələcəyi. Cəmiyyət və 

Elm. Yaz, 42-56. 

 

 

 

  



 

27 
 

MÜNECCİM MUHAMMED ABDÜSSELAM’A AİT BİR SEĞİRNÂME 

A SEĞİRNÂME ATTRİBUTED TO ASTROLOGER MUHAMMED ABDÜSSELAM 

 

Mevlüt GÜLMEZ1  

Serap GÜLMEZ2
 

 

Özet 

İnsanoğlunun iradesi dışında meydana gelen kasılma ve gevşemelerin, yani bedenin 

görünürde anlam taşımayan hareketlerinin, geleceğe dair işaretler sunduğuna inanılması 

kadim bir düşüncedir. Bu inanç doğrultusunda organların titremesi, seyirmesi veya ani 

hareketlerinden yola çıkarak geleceğe ilişkin çıkarımlarda bulunmayı amaçlayan metinler, 

Batı literatüründe “palmalogie”, Arap dünyasında “ihtilâc-nâme”, Türk kültüründe ise 

“seğir-nâme” adıyla anılmıştır. Türk düşünce dünyasında oldukça köklü ve zengin bir 

geçmişe sahip olan seğir-nâmeler, yalnızca fal geleneğinin bir parçası olmakla kalmamış, 

aynı zamanda halkın kader, kehanet ve bilinmeyene duyduğu merakın yazılı bir ifadesi 

hâline gelmiştir. 

Seğir-nâmeler tarih boyunca kimi zaman müstakil eserler olarak kaleme alınmış, kimi 

zaman da tabir-nâme ve kıyafet-nâme gibi metinlerin içinde özel bir bölüm olarak yer 

bulmuştur. Bu tür metinler, yalnızca kültürel değerleri yansıtmakla kalmaz; aynı zamanda 

dönemin dil özelliklerini, kelime hazinesini ve anlatım biçimlerini barındırmaları açısından 

da Türk dili araştırmaları açısından büyük önem arz etmektedir. 

Son yıllarda seğir-nâmeler üzerine yapılan akademik çalışmaların sayısında gözle 

görülür bir artış yaşanmıştır. Bu artış, hem türün tarihî derinliğini ortaya koymakta hem 

de kültürel mirasımızın önemli bir parçasını gün yüzüne çıkarmaktadır. Biz de bu bildiride, 

daha önce yalnızca bazı bölümlerine kısaca değinilmiş olan Müneccim Muhammed 

Abdüsselam’ın “Seğirmek Ma‘nâları” adlı eserini tam metin hâlinde ele alacak; eserin 

içeriğini, anlam katmanlarını ve seğir-nâme geleneği içindeki yerini ayrıntılı biçimde 

değerlendireceğiz. Bu vesileyle, seğir-nâmelerin hem tarihî ve kültürel hem de dilsel değerini 

yeniden hatırlatmayı ve bu alanda yapılan çalışmalara katkı sunmayı amaçlıyoruz. 

Anahtar Kelimeler: Müneccim Muhammed Abdüsselam, Seğirmek Manaları, İhtilâcnâme, 

Palmalogie. 

Abstract 

The belief that involuntary contractions and relaxations of the human body — in other 

words, bodily movements that appear to have no apparent meaning — contain signs about 

the future is an ancient idea. In accordance with this belief, texts that aim to make 

predictions about the future based on the trembling, twitching, or sudden movements of 

body parts have been known in Western literature as palmalogie, in the Arab world as 

ihtilâcnâme, and in Turkish culture as seğirnâme. 

 
1 Doç. Dr., Akdeniz Üniversitesi, Eğitim Fakültesi, Türkçe Eğitimi Bölümü Öğretim Üyesi Antalya-Türkiye, 
mevlutgulmez@akdeniz.edu.tr ORCID: 0000-0002-4082-0164. 
2 Türk Dili ve Edebiyatı Öğretmeni, Musatafa-Muhittin Böcek Anadolu Lisesi, Antalya-Türkiye, 
samurlusa@gmail.com ORCID: 0009-0004-0998-9748 



 

28 
 

Having a deep-rooted and rich tradition in the Turkish intellectual world, seğirnâmes 

were not merely a part of the fortune-telling tradition; they also became a written expression 

of people’s curiosity about fate, prophecy, and the unknown. Throughout history, 

seğirnâmes have sometimes been written as independent works and sometimes included as 

special sections within texts such as tabirnâmes (dream interpretation books) and 

kıyafetnâmes (physiognomy books). 

These texts not only reflect cultural values but are also of great importance to Turkish 

linguistic studies, as they preserve the linguistic characteristics, vocabulary, and stylistic 

features of their time. 

In recent years, there has been a noticeable increase in academic studies focusing on 

seğirnâmes. This rise both reveals the historical depth of the genre and brings to light an 

important part of our cultural heritage. 

In this paper, we will examine in full the work titled Meanings of Twitching (Seğirmek 

Ma‘nâları) by Astrologer Muhammed Abdüsselam, a text that has previously been 

mentioned only briefly in certain studies. We will analyze the content, layers of meaning, 

and its place within the seğirnâme tradition in detail. Through this study, we aim to 

emphasize once again the historical, cultural, and linguistic value of seğirnâmes and to 

contribute to the growing body of research in this field. 

Key Words: Astrologer Muhammed Abdüsselam, Meanings of Twitching, Ihtilâcnâme, 

Palmalogie. 

 

Giriş 

İnsanoğlu var olduğundan beri geleceği özellikle de kendini nasıl bir sonun beklediği 

gibi konuları hep merak etmiştir. Bu merak unsurundan dolayı gayb’dan haber veren 

ilimler gelişmiş, bu alanda ilm-i tefeül de denilen fal türünden çeşitli eserler meydana 

getirilmiştir. Geçmişten günümüze çeşitli türlerde karşımıza çıkan bu ilimlerin etki ve 

kullanım alanı genişleyerek zaman içerisinde edebî tür özelliği kazanmış, böylece birçok 

ilim dalının da ortaya çıkmasına vesile olmuştur. (Sümbüllü 2008:384) Bu ilimlerin 

başlıcaları: Kuşların çeşitli hareket, titreyiş ve ötüşlerini yorumlayarak bir takım 

öngörülerde bulunan bilime ilm-i kıyâfe; insanoğlunun simasına bakarak ahlâkını 

yorumlamayan bilime ilm-i simâ; avuçtaki çizgilere bakarak yorum getiren bilime ilm-i kef; 

alındaki çizgilerin uzunluğu ya da kısalığından hareketle çeşitli çıkarımlarda bulunan 

bilime ilm-i hutût; vücut organlarının seğirmesinden çeşitli yorumlarda bulunan bilime ilm-

i ihtilâc; bir kişinin çehresi ve azasının şekil ve suretinden tabiat ve ahlâk yapısını 

yorumlayan bilime ilm-i kıyâfet; koyun kemiğine bakılarak yorumda bulunulan bilime kitfe; 

tabiat olaylarını yorumlayan bilime ise melheme adı verilmiştir. (Ertaylan 1951:2). 

1. Seğirnâme 

Tarihî metinlerde segri-, seyirir, tebre- gibi terimler ile de karşılanan seğir- Türkçe 

Sözlük’te Genellikle vücudun bir yerinde deri ile birlikte derinin hemen altındaki kaslar 

hafifçe oynamak; seğrimek (TS, 2005:1722) anlamında kullanılmıştır. Tür olarak 

seğirnâme; insan vücudunun irade dışı olarak kasılıp gevşemesi sonucunda ortaya çıkan 

organ hareketlerinden yola çıkarak, bu hareketleri belirli anlamlara bağlayan ve geleceğe 

dair çeşitli tahminlerde bulunan fal türündeki eserlerin genel adıdır. Arapçada “ihtilâc-

nâme” olarak adlandırılan bu eserler, Türkçede “seğir-nâme” ismiyle anılmaktadır. Türk 



 

29 
 

kültür tarihinde önemli bir yere sahip olan seğirnâmelerin geçmişi oldukça eski dönemlere 

kadar uzanır. Türk edebiyatı geleneği içinde fal konusunu ele alan en eski örneklerden biri, 

Köktürk harfleriyle yazılmış olup Uygur sahasına ait olan “Irk Bitig” adlı eserdir. Bu eser, 

yalnızca seğirnâmelerin gelişim sürecine ışık tutmakla kalmaz, aynı zamanda Türk 

kültüründe kehanet ve fal geleneğinin köklü geçmişini de ortaya koyar. 

Seğir-nâme türündeki eserlerde, aşağıdaki metinlerde de görüleceği üzere, seğiren 

uzuv üzerinden yapılan değerlendirmelerde, ana hatlarıyla hâlden ziyâde geleceğe yönelik 

tahminlerin ağırlıkta olduğu görülmektedir ki, bugün bile vücudumuzda herhangi bir 

organ, kendi irademiz dışında seğirdiği zaman, bunu bir yerden iyi veya kötü haber 

alacağımıza, yolculuğa çıkacağımıza, hastalıktan kurtulacağımıza, bir yakınımızı 

kaybedeceğimize, elimize para geçeceğine vb. yorarız. Bir diğer ifade ile vücudun herhangi 

bir uzvunun irade dışı titremesi olarak tanımlanabilecek olan seğirmek, aşağıda da 

görüleceği üzere, bu anlamıyla Anadolu’nun pek çok bölgesinde ve Anadolu dışındaki Türk 

toplumlarında dünden bugüne, anlam kaybına uğramadan varlığını koruyabilmiş bir 

kavram olarak karşımızdadır. 

2. Seğir-nâmeler Üzerine Yapılan Çalışmalar 

Şimdiye kadar tespit edilen seğir-nâme metinlerinin Uygur ve Arap harfleri ile yazıldığı 

görülmektedir. Seğir-nâmeler üzerine yapılan çalışmaları Uygur harfli ve Arap harfli seğir-

nâme metinleri üzerine yapılan çalışmalar olmak üzere iki alt başlıkta ele alabiliriz.  

2.1. Uygur Harfli Seğir-nâme Metinleri Üzerine Yapılan Çalışmalar 

Türkçe bilinen en eski seğir-nâme metni Uygurlar döneminden kalmıştır. Bu seğir-

nâme eski Uygur harfleri ile yazılmış olup dili Uygur Türkçesidir. Eski Uygur harfli bu 

yazma 10 seğirmeyi kapsayan 13 satırlık bir metindir. Bu metin üzerine ilk çalışmayı Reşit 

Rahmeti Arat yapmıştır. Arat, yazmanın transkripsiyon harfli metni ile Almanca çevirisini 

Turfan Texte’in (Türkçe Turfan Metinleri) VII. cildinde 34 metin olarak yayımlamıştır. Yazma 

bugün Berlin Branderburg Bilimler Akademisi U. 5820 numarada bulunmaktadır. Metinde 

seğri- yerine tebre- fiili kullanılmıştır. Metin üzerine ikinci çalışmayı ise Türkische 

Zuckungsbücher adıyla Peter Zieme yapmıştır. Zieme çalışmasında metni tekrar transkribe 

ederek, Arat’ın yanlış ve eksiklerini düzeltmiştir. (Sertkaya 2011:1534) 

2.2. Arap Harfli Seğir-nâme Metinleri Üzerine Yapılan Çalışmalar 

Arap harfli seğir-nâmeler üzerine ise ilk çalışmayı 1967 yılında Yugoslavya’da bulunan 

iki yazma üzerine Wlodzimierz Zajaczkowski yapmıştır. Yazmalardan ilki bugün 

Saraybosna, Gâzî Husrev Bek Kütüphanesi 3551 numarada kayıtlı (A1); diğeri ise 

Saraybosna Şarkiyat Enstitüsü Kütüphanesi 733 numarada kayıtlı (A2) bulunmaktadır 

(Sertkaya 2011:1535).  

1967 yılında Muammer Kemal Özergin, özel kütüphanesinde Hâzâ kitâb-ı ta‘bîr-

nâme ve Hâzâ kitâb-ı seyirir-nâme adlarıyla bulunan iki seğir-nâme metni üzerine 

çalışmıştır. Özergin, 16 seğirmenin okunuşunu vermiştir (Özergin, 1967). 

1969 yılında Arif Özer, Türkçe İki Seğirnâme Kitabı Üzerine adlı çalışmasında daha 

önce Zajazczkowski’nin yayımladığı iki seğir-nâme metninden seçmeler vermiştir (Özer 

1969:48-52). 

1985 yılında Halil Ersoylu Segir-nâme adlı makalesinde Mevlânâ Müzesi Kütüphanesi 

2179 numarada kayıtlı (B1) mecmuanın 126a-127a varakları arasında bulunan mensur 



 

30 
 

seğir-nâmenin traskripsiyon harfli metnini, metnin sözlüğü ile uzuvlar dizini ve 

tıpkıbasımını vermiş, ayrıca metni imla ve dil özellikleri bakımından incelemiştir  

Seğir-nâmeler üzerine detaylı araştırmalardan birini de Ayşe Gül Sertkaya yapmıştır. 

Sertkaya, Bilinmeyen Bir Seğir-nâme Yazması adlı makalesinde Türkiyat Araştırmaları 

Enstitüsü, Yazmalar nu. 24’te kayıtlı bulunan mecmuanın dördüncü metni olan seğir-

nâmeyi incelemiştir. Sertkaya’nın çalıştığı seğir-nâme metni karşılaştırmalı metin şeklinde 

hazırlanmıştır (Sertkaya 2011:1533-1560).   

1999 yılında Recep Karaatlı, Türkçe Bir Seğir-nâme Üzerine adlı makalesinde 

Gaziosmanpaşa Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Türk Dili ve Edebiyatı öğrencisi 

Ayşegül Suna’nın şahsi kitaplığındaki bir mecmuanın 74b-82b varakları arasında bulunan 

seğir-nâmenin transkripsiyonlu metnini vermiş, metnin dil ve imla özelliklerini irdelemiş, 

dizin ile tıpkıbasımını yapmıştır. (Karaatlı 1999:89-142) 

Son dönemde Yusuf Ziya Sümbüllü’nün seğir-nâmeler üzerine yoğunlaştığı 

görülmektedir. Seğir-nâme ve Seğirmek manaları Üzerine Bir İnceleme adlı 

makalesinde biri Erzurum Atatürk Üniversitesi Seyfettin Özege Kitaplığı 13060 numarada 

kayıtlı (C1), diğeri 12080 numarada kayıtlı (C2) iki müstakil mensur seğir-nâme metninin 

transkripsiyonlu metinlerini ve sözlüğünü vermiştir (Sümbüllü 2007:53-69). Sümbüllü, 

Gaybî İlim Şubesi Olarak İhtilâc-nâmeler ve Mevlânâ Sevâdî’nin Manzum İhtilâc-

nâmesi adlı çalışmasında ise Mevlânâ Sevâdî’ye ait Topkapı Sarayı Müzesi Türkçe 

Yazmaları nu. 269’da kayıtlı nüsha, İstanbul Araştırmaları Enstitüsü Şevket Rado 

Yazmaları Şr 525’te kayıtlı nüsha ile Bibliotheque Nationale de France Kütüphanesi, Turc 

21’de kayıtlı manzum nüshaları incelemiştir. Sümbüllü ayrıca 2010 yılında 17 seğir-nâme 

metnini karşılaştırdığı “Seğirname” adlı müstakil çalışmayı da yayımlamıştır (Sümbüllü 

2010). 

Fatih Ramazan Süre, Bir Seğirname Örneği adlı makalesinde Sivas Ziyabey Yazma 

Eserler Kütüphanesi 3794 numarada kayıtlı mecmuanın 32-45. sayfaları arasında bulunan 

mensur seğir-nâme metnini incelemiştir (Süer 2011: 287-304).  

Mehmet Yastı Yeni Bir Seğir-Nâme Yazması Üzerine adlı makalede Fransa 

Bibliotheque National 178 numarada kayıtlı mecmuanın 296-320 sayfaları arasında yer 

alan üçüncü metni üzerinde çalışma yapmıştır. Bu çalışmada FBN’de bulunan yazmanın 

seğir-nâme bölümü metin olarak ortaya konulmuş, belli başlı imla hususiyetleri hakkında 

bilgi verilmiştir. Ayrıca seğirme çeşit ve adedi olarak diğer seğir-nâmelerle karşılaştırması 

yapılmıştır (Yastı, 2015: 275-314). 

Seğir-nâme ile ilgili son çalışma Abdullah Mert’e aittir. Bir Seğir-Name Nüshası adını 

taşıyan makalede Fransa Bibliotheque National (FBN) 242 numarada kayıtlı bir mecmuanın 

66. varağında bulunan nüsha üzerinde bir çalışma yapılmıştır. Metinde geçen arkaik 

unsurların da “Notlar” bölümünde incelendiği çalışma “Seğirme Dizini” ile sonlanmaktadır. 

(Mert, 2016: 220-232) 

Yusuf Ziya Sümbüllü’nün son çalışması Yeni Bir İhtilâcnâme Nüshası Üzerine 

Değerlendirme adını taşımaktadır. Sümbüllü Fransa Milli Kütüphanesi Türkçe Yazmaları 

Bölümü’nde Turc 21 numara ile kayıtlı yazmanın 82-94 yaprakları arasında yer alan 

ihtilâçnâme üzerine bir çalışma yapmıştır. (Sümbüllü, 2016:174-196) 



 

31 
 

Özkan Daşdemir, İngiltere Kütüphanelerinde Kayıtlı Dört Seğirnâme Üzerine adlı 

çalışmasında, İngiltere’de tespit edilen dört yazma nüshayı tanıtmıştır (Daşdemir, 2016: 

19).  

Abdulganî bin Abdulcelîl Geredevî’nin Risâle-i Seğirnâme’si adlı çalışma, Millî 

Kütüphane Afyon Gedik Ahmed Paşa İl Halk Kütüphanesi Koleksiyonu’nda 03 Gedik 

17617(a) numarasıyla kayıtlı “Risâle-i Seğirnâme” adlı risaleye dayanmaktadır. Müellifi 

Abdulganî bin Abdulcelîl Geredevî olan ve toplam 60 varaktan oluşan bir mecmuanın 1a-

11b varakları arasında yer alan bu metin, araştırmanın temel kaynağını teşkil etmektedir 

(Gökdemir, 2020: 45).  

Yeni Bir Karşılaştırmalı Seğirnâme Nüshası Üzerine Değerlendirmeler başlığıyla 

yayımlanan bir diğer çalışmada ise, Millî Kütüphane’de bulunan yeni bir karşılaştırmalı 

seğirnâme nüshası üzerine yapılan inceleme, bu türün halk inançlarına bağlı olarak sürekli 

değiştiğini ve farklı yorumlar barındırdığını ortaya koymuştur (Bars, 2023: 95). 

3. Seğir-nâmenin Özellikleri 

Müneccim Muhammed Abdüsselâm tarafından kaleme alınan “Seğirmek Manaları” 

adlı mensur eser, Erzurum Atatürk Üniversitesi Seyfettin Özege Kitaplığı’nda 12080 

numarayla kayıtlıdır H. 1333 tarihli eser 40 sayfadan oluşmaktadır. Eserin mukaddime 

bölümünde seğirme ile ilgili geniş bir bilgi yer almaktadır.  

Müneccim Muhammed Abdüsselam’ın “Sebeb-i Telif-i Kitap” olarak adlandırılabilecek 

sunuş kısmında söyledikleri, seğir-nâme türündeki eserlerin yazılış gayesini daha anlaşılır 

kılma adına dikkate değerdir. Bu bölümde yazar, özetle; deprem, volkanik patlama gibi 

tabiatta meydana gelen bazı olaylar ve bu olayların sonuçlarından hareketle, kâinatta 

sebepsiz bir şey olamayacağından ve her olayın bir sonraki olayın tetikleyicisi ve habercisi 

olduğu tezinden yola çıkarak, insan vücudunun bazı uzuvlarının seğirmesinin de gelecekte 

olacaklara bir işaret sayılması gerektiğini ve bu seğirmelerin işaret ettiği gelişmelerin de 

zaten pek çok tecrübe ile sabit olduğunun altını çizmektedir (Sümbüllü, 2007: 63). 

Üzerinde çalıştığımız eserde 33 uzva ait toplamda 101 seğirme verilmiştir. Seğriyen 

uzuvlar şu şekildedir: 

1 Baş S. 13 Dilin S. 25 Göğsün S. 

2 Ensenin S. 14 Çenenin S. 26 Böğrün S. 

3 Şakağın S. 15 Boyunun S. 27 Memenin S. 

4 Alnın S. 16 Gerdânın S. 28 Pehlûnun S. 

5 Kulağın S. 17 Boğazın S. 29 Koltuğun S.  

6 Kaşın S. 18 Omuzun S. 30 Arkanın S. 

7 Gözün S. 19 Bazûnun S. 31 Kalb S. 

8 Kirpik S. 20 Dirseğin S. 32 Belin S. 

9 Yanağın S. 21 Kolun S. 33 Karnın S. 

10 Burnun S. 22 Bileğin S.   

11 Dudak S. 23 El S.   

12 Ağzın S. 24 Tırnakların S.   

 

 

 



 

32 
 

Segirmelerin Delâlet Ettikleri Ahvâl (Seğirmelerin İşaret Ettiği Hâller) 

Tamâm Baş Tepesinin Seğirmesi (+) 

Ferah ve sürûra, şeref ve i‘tibâra, nâgehânî bir sa‘âdetiñ vürûdına, gayr-i müterakkab 

bir haber meserret-âver alınacağına, husûl-ı murâd ve şâdiye delîldir. (Neşe ve sevince, şeref 

ve itibara, beklenmedik bir mutlulukla karşılaşmaya, umulmadık bir sevinçli haber almaya, 

dileklerin gerçekleşmesine ve sevince işarettir.) 

Baş Tepesinin Arka Tarafının Seğirmesi : (+) 

Mesrûriyete, muhteremiyete, memnuniyet-bahş haber alınmasına, büyük bir zâtın 

mu‘âvenetine, husûl-ı maksada, sürûr-ı nâgehânîye ‘alâmettir. (Sevinç ve saygı görmeye, 

memnuniyet verici bir haber almaya, önemli bir kişinin yardımına, amacın gerçekleşmesine 

ve ani bir sevince delalet eder.) 

Baş Tepesinin Ön Tarafının Seğirmesi: (+) 

Büyük bir mevki‘ ihrazına, seyâhat ve servete, ebnâ-yı cinsin hürmet ve mu‘âvenetine 

mazhariyete, husûl-ı maksada sürûr-ı nâgehânîye ‘alâmettir. (Yüksek bir mevkiye 

ulaşmaya, seyahat ve zenginliğe, insanlardan saygı ve yardım görmeye, isteğin 

gerçekleşmesine ve ani sevince işarettir.) 

Temâm Baş Tepesinin Civârlarının Seğirmesi: (+) 

Nâ’il-i ‘izzet ü ikrâm olmağa, servet-i gayr-i me’mûleye nâ’iliyete, hayr ile yâd 

olunmağa, seyâhat-i latîfe icrâsına, i‘tibâr ve rif‘ate delâlet eder. (İtibar ve ikrama 

kavuşmaya, beklenmedik bir servet elde etmeye, hayırla anılmaya, güzel bir yolculuk 

yapmaya, saygınlık ve yükselmeye delalet eder.) 

Başın Sağ Tarafının Seğirmesi: (+) 

Tezâyüd-i servete, hoş-hâllığa, indifâ-ı maraza, emlâk sâhibi olmağa, seyâhat ve 

ticârete işârettir. (Servetin artmasına, iyi bir hâl üzere olmaya, hastalığın geçmesine, mal 

mülk sahibi olmaya, yolculuk ve ticarete işarettir.) 

Başın Sol Tarafının Seğirmesi: (+) 

Uzak bir mahale ‘azîmetle orada iktisâb-ı servete, pek büyük bir zâtın lütfuna 

nâ’iliyete, yakın zamânda icrâ-yı seyâhate, kederden sonra ferah ve sürûra delîldir. (Uzak 

bir yere gidip orada servet kazanmaya, büyük bir kişinin lütfuna nail olmaya, yakında bir 

seyahate çıkmaya, kederden sonra sevinç yaşamaya delalet eder.) 

Başın Çevresi Ya‘nî Dört Tarafının Birden Seğirmesi: (+) 

Esnâ-yı seyâhatte iktisâb-ı servete, bir taraftan hediye vürûdına; büyük bir zâtın 

mu‘âvenetine nâ’il olmağa, tezâyüd-i şeref ve i‘tibâra, merâm ve maksadın husûlüne 

‘alâmettir. (Yolculuk sırasında kazanç elde etmeye, bir yerden hediye gelmesine, büyük bir 

kişinin yardımını görmeye, şeref ve itibarda artışa, arzuların gerçekleşmesine işarettir.) 

Ensenin Seğirmesi: (-) 

Hasmın ta’arruzuna, ticârette zarar ve ziyâna, ma‘îşette ıztırâba, ba‘zı mertebe-i endûh 

ve gama, infirâh-ı mizâca işârettir. (Düşmanın saldırısına uğramaya, ticarette zarar etmeye, 

geçim sıkıntısına, üzüntü ve kedere, mizacın bozulmasına delalet eder.) 

 



 

33 
 

Sağ Şakağın Seğirmesi: (+) 

Hastalıktan rehâ-yâb olmağa, fakir hâlden halâsa, medîd bir intizârdan kurtulmağa, 

yeni ve muhteşem libâs iktisâsına husûl-ı âmâle delîldir. (Hastalığın iyileşmesine, 

fakirlikten kurtulmaya, uzun süren bir bekleyişin sona ermesine, yeni ve gösterişli bir elbise 

edinmeye, isteklerin gerçekleşmesine delalet eder.) 

Sol Şakağın Seğirmesi: (+) 

Sürûr ve inbisâta, çoktan beri görüşülemeyen akrabâdan biriyle mülâkâta, iktisâb-ı 

‘âfiyete, indifâ‘-ı gam ve endûha, ta‘kîb olunan işin ber vefk-i dil-hvâh husûlüne işârettir. 

(Sevinç ve gönül ferahlığına, uzun zamandır görüşülemeyen bir akrabayla buluşmaya, 

sıhhate kavuşmaya, üzüntü ve kederin dağılmasına, peşinde olunan bir işin istenildiği 

şekilde sonuçlanmasına işarettir.) 

Alnın Seğirmesi: (+-) 

Tûl-i ‘ömre, muhârebe meydânında bulunmağa, bir hastalık geçirilmesine, bir kimseye 

gücenmeğe, biraz zahmetle icrâ-yı seyâhate delîldir. (Uzun ömre, savaş meydanında 

bulunmaya, bir hastalığın geçirilmesine, bir kimseye kırılmaya, biraz zahmetle yapılacak 

bir yolculuğa delalet eder.) 

Sağ Kulağın ve Yumuşağının Seğirmesi: (+) 

Hayırlı ve ferahlı bir işe muvaffakiyete, fâ’ideli bir haber vürûduna, biraz korkudan 

sonra mesrûriyete, ‘umûm tarafından hayr ve hürmetle yâd olunmağa ‘alâmettir. (Hayırlı 

ve ferahlık veren bir işte başarıya ulaşmaya, faydalı bir haber almaya, biraz korkudan sonra 

sevinç duymaya, herkes tarafından iyilikle ve saygıyla anılmaya işarettir) 

Sol Kulağın Seğirmesi: (-) 

Fenâ bir haber almağa, beyhûde şeylerle uğraşmağa, korkunç sözlere muhâtab 

olmağa, hem-cins tarafından fenâ surette yâd olunmağa işârettir. (Kötü bir haber almaya, 

boş ve faydasız işlerle uğraşmaya, korkutucu sözler işitmeye, hemcinsleri tarafından kötü 

şekilde anılmaya işarettir.) 

Sol Kulak Yumuşağının Seğirmesi: (+) 

Büyüklerden güzel haber vürûduna, sevinmeğe, husûl-ı maksada, muhterem bir zâtın 

lütfuna na’iliyete ‘alâmettir. (Büyüklerden gelecek güzel bir habere, sevinç yaşamaya, 

amacına ulaşmaya, saygın bir kimsenin lütfuna erişmeye delalet eder.) 

Sağ Kaşın Seğirmesi: (+) 

Şâd-mân olmağa, hayırlı haber işitmeğe, tûl-i ‘ömre, ferah ve sürûra ‘alâmettir. (Sevinç 

duymaya, hayırlı bir haber işitmeye, uzun ömre, ferahlık ve mutluluğa işarettir.) 

Sağ Kaşın Ortasının Seğirmesi: (+) 

Bir muhibb-i vefâkâr ile mülâkâta, hayırlı yeni haber almağa, biz kız çocuğun dünyâya 

gelmesine, bir düşmenin hilesinden kurtulmağa işârettir. (Vefalı bir dostla karşılaşmaya, 

hayırlı yeni bir haber almaya, bir kız çocuğunun dünyaya gelmesine, bir düşmanın 

hilesinden kurtulmaya işarettir.) 

 

 



 

34 
 

Sağ Kaşın Sağ Göz ile Berâber Seğirmesi: (+) 

Sevdiğiyle mülâkâta, husûl-ı maksad ve merâma delîldir. (Sevilen kimseyle 

buluşmaya, amaca ve isteğe ulaşmaya delalet eder.) 

Sol Kaşın Seğirmesi: (+) 

Hâlinde husûl-i salâha, kimseye muhtâc olmamağa, vüs‘at-ı ma‘îşete, neyl-i merâma, 

biraz endîşeden sonra ferah ve sürûra ‘alâmettir. (Hâlin düzelmesine, kimseye muhtaç 

olmamaya, geçimin genişlemesine, arzuların gerçekleşmesine, biraz endişeden sonra 

mutluluğa ve ferahlığa işarettir.) 

Sol Kaş Ortasının Seğirmesi: (+) 

Husûl-i i‘tibâr ve haysiyete, bir servete iştirake, zilletten kurtulmağa, ıztırâbın 

indifâ‘ına işârettir. (İtibar ve saygınlık kazanmaya, bir servete ortak olmaya, zillet ve 

sıkıntıdan kurtulmaya, üzüntünün dağılmasına delalet eder.) 

Sol Kaşın Sol Göz ile Berâber Seğirmesi: - 

Keder ve endîşeye, bir kimse ile münâza‘aya, inhirâf-ı mizâca, fenâ bir habere, zarûret 

ve müzâyaka delîldir. (Keder ve endişeye, biriyle tartışmaya, mizacın bozulmasına, kötü bir 

haber almaya, darlık ve sıkıntıya delalet eder.) 

İki Kaş Ortasının Seğirmesi (+) 

Müjde almağa, evlâd sâhibi olmağa, akrabadan güzel haber vürûduna, korkudan 

kurtulmağa, ‘azîz bir dost ile mülâkâta delîldir. (Müjde almaya, evlat sahibi olmaya, 

akrabalardan güzel bir haber gelmesine, korkudan kurtulmaya, değerli bir dostla 

karşılaşmaya işarettir.) 

Sağ Gözün Seğirmesi (+) 

Kederden sonra sürûra; maksûda zahmetle vüsûle, bir iş içün pek çok emek sarfına 

salâh-ı hâle işârettir. (Üzüntüden sonra sevinç yaşamaya, zahmetle amaca ulaşmaya, bir iş 

için çok emek harcamaya, hâlin düzelmesine delalet eder.) 

Sağ Göz Pınarının Seğirmesi (+) 

Müjde almağa, hastalıktan kurtulmağa, hayırlı evlâd sâhibi olmağa, servete ve 

mesned-i cedîde nâ’iliyete ‘alâmettir. (Müjde almaya, hastalıktan kurtulmaya, hayırlı evlat 

sahibi olmaya, servete ve yeni bir makama erişmeye işarettir.) 

Sağ Göz Kuyruğunun Seğirmesi (-) 

Kederlenmeğe, bir veyâ müte‘addid kimselerden hakâret görmeğe, hastalanmağa, dost 

mu‘âvenetinden kat‘-ı ümîde, mâlen zarar ve ziyâna uğramağa delîldir. (Kederlenmeye, bir 

ya da birkaç kişiden hakaret görmeye, hastalanmaya, dost yardımı umudunu kaybetmeye, 

malca zarar görmeye delalet eder.) 

Sağ Gözün Üst Kapağının Seğirmesi (+) 

Tezâyüd-i servete, husûl-i maksad ve merâma, mahzâ servetin tezâyüdü sebebiyle 

insilâb-ı huzûr ve râhata, ba‘zı âmâl içün de münâza‘âta işârettir. (Servetin artmasına, dilek 

ve amacın gerçekleşmesine, artan servet sebebiyle huzur ve rahatın yeniden doğmasına, 

ancak bazı istekler uğruna tartışmalara işarettir.) 



 

35 
 

Sağ Gözün Alt Kapağının Seğirmesi (-) 

Husûl-i maksaddan kat‘-ı ümîde, düşmen ile mücadeleye, zıyâ‘-ı mâl ve servete, 

‘adem-i husûl-i emelden dolayı mükedder olmağa ‘alâmettir. (Amaca ulaşmaktan umudu 

kesmeye, düşmanla mücadeleye, mal ve servet kaybına, arzuların gerçekleşmemesi 

nedeniyle üzülmeye delalet eder.) 

Sağ Gözbebeğinin Seğirmesi (+-) 

Maksadın husûlüne, bir iş içün kederlenmeğe, biraz endîşeden sonra sürûra ve 

inşirâha ve vüsûl-i merâma, güçlükle te’mîn-i ma‘îşete delîldir. (Amacın gerçekleşmesine, 

bir iş için üzülmeye, biraz endişeden sonra sevinç ve rahatlamaya, zorlukla geçim 

sağlamaya işarettir.) 

Sağ Gözün Üst Kapağının Kirpik Mahallerinin Seğirmesi (-) 

Sevmediği adamı görmeğe, tanımadığı bir adamdan fenâ sözler işitmeğe, bir kimseden 

hakâret görmeğe, nâ-murâdlığa ve nevmîdîye işârettir. (Sevmediği bir kimseyi görmeye, 

tanımadığı birinden kötü sözler işitmeye, birinden hakaret görmeye, hayal kırıklığına ve 

umutsuzluğa delalet eder.) 

Sağ Gözün Alt Kapağının Kirpik Mahallerinin Seğirmesi (+-) 

Zâyi‘ edilen şey’in bulunmasına, pâre vürûduyla sevinmeğe, sevmediği ve korkduğu 

şey’e görmeğe, hoş hâllığa ‘alâmettir. (Kaybedilen bir şeyin bulunmasına, bir para veya 

değerli şeyin gelişiyle sevinmeye, sevmediği veya korktuğu bir şeyi görmeye, hoş bir hâle 

delalet eder.) 

Sol Gözün Seğirmesi (+) 

Husûl-i şâdî ve sürûra, vürûd-ı nakd ve servete, düşmene galebeye, sıkındı ve 

ıztırâbdan halâs olmağa delîldir. (Sevinç ve mutluluğa, para ve servet elde etmeye, düşmana 

galip gelmeye, sıkıntıdan kurtulmaya delalet eder.) 

Sol Göz Pınarının Seğirmesi (+) 

Evlâd sâhibi olmağa, tezevvüce, ba‘zı âmâle ‘adem-i nâ’iliyete ümîd ettiği şey’in 

zuhûruna işârettir. (Evlat sahibi olmaya, evlenmeye, bazı arzulara erişememeye ama 

umulan bir şeyin gerçekleşmesine işarettir.) 

Sol Göz Kuyruğunun Seğirmesi (+) 

Yine evlâd sâhibi olmağa, kendinden büyük olan akrabâsı ve bir dostu ile mülâkâta, 

vürûduna intizâr ettiği adamın gelmesine ‘alâmettir. (Yine evlat sahibi olmaya, kendinden 

büyük bir akraba veya dostla karşılaşmaya, beklediği bir kimsenin gelmesine delalet eder.) 

Sol Göz Üst Kapağının Seğirmesi (+-) 

Nizâ‘a, zahmetle husûl-i maksada, korkudan halâsa, müşkilâtla te’mîn-i ma‘îşete 

delîldir. (Tartışmaya, zahmetle amaca ulaşmaya, korkudan kurtulmaya, güçlükle geçim 

sağlamaya işarettir.) 

Sol Gözün Alt Kapağının Seğirmesi (+) 

Fenâ bir hâle, sevmediği adam yüzünden mutazarrır olmağa, zarûret ve müzâyaka 

çekmeğe, sevmediği adamın ârzûsuna nâçâr teb‘aiyyete, düşmen ile mücadeleye işârettir. 



 

36 
 

(Kötü bir duruma, sevmediği bir kimse yüzünden zarar görmeye, darlık ve sıkıntı çekmeye, 

istemediği birinin arzusuna mecburen boyun eğmeye, düşmanla mücadeleye delalet eder.) 

Sol Göz Bebeğinin Seğirmesi (-) 

Kederlenmeğe, zevc veyâ zevceden vefâsızlık görmeğe, mâlen dûçâr-ı müzâyaka 

olmağa, hidmetkârdan incinmeğe, ‘adem-i husûl-ı merâm içün endîşeye ‘alâmettir. 

(Kederlenmeye, eş veya sevgiliden vefasızlık görmeye, maddi sıkıntıya düşmeye, 

hizmetkârından incinmeye, dileğine ulaşamamanın verdiği endişeye işarettir.) 

Sol Göz Üst Kapağının Kirpik Mahallerinin Seğirmesi (+) 

Beklenilen adamın vürûduyla mesrûr olmağa, husûl-i merâma, misâfir vürûduna, 

istenilen ve sevilen zât ile mülâkâta delîldir. (Beklenen bir kimsenin gelmesiyle sevinmeye, 

amacın gerçekleşmesine, misafir gelmesine, sevilen bir kişiyle buluşmaya delalet eder.) 

Sol Göz Alt Kapağının Kirpik Mahallerinin Seğirmesi (+) 

Mesrûriyet-i nâgehânîye, havf-ı endîşeden kurtulmağa, düşmene galebeye ve onunla 

barışmağa, bir servet-i gayr-i müterakkabaya nâ’iliyete işârettir. (Ani bir sevinç yaşamaya, 

korku ve endişeden kurtulmaya, düşmana galip gelmeye ve onunla barışmaya, 

beklenmedik bir servete kavuşmaya işarettir.) 

Sağ Yanağın Seğirmesi (+) 

Zîk-ı hâlden halâsa, sürûr-ı nâgehânîye, büyük bir zâtdan eyülik görmeğe, düşmen 

yüzünden husûl-i mesrûriyete, nedâmet sebebiyle eyüliğe mazhariyete ‘alâmettir. 

(Sıkıntıdan kurtulmaya, ani bir sevinç yaşamaya, büyük bir kişiden iyilik görmeye, düşman 

yüzünden elde edilen sevince, pişmanlık sebebiyle iyiliğe kavuşmaya delalet eder.) 

Sol Yanağın Seğirmesi (+) 

Mâlen zarara, me’mûriyetden ma‘zûliyete yâhûd işden mahrûmiyet, bir kimseden 

fenâlık görmeğe, zarûret ve ıztırâba delîldir. (Maddi zarara, görevden alınmaya veya işten 

çıkarılmaya, bir kimseden kötülük görmeye, darlık ve sıkıntıya delalet eder.) 

Burnun Seğirmesi (-) 

Hastalığa, ağlamağa, mâtem-zedeliğe, bir kimseden incinmeğe, bir dostun hâli içün 

müte’essir olmağa işârettir. (Hastalığa, ağlamaya, yaslı olmaya, bir kimseden incinmeye, bir 

dostun hâline üzülmeye işarettir.) 

Burun Ucunun Seğirmesi (+) 

Şeref ve i‘tibâra, vüs‘at-i ma‘îşete, defîne bulmak nev‘inden kolayca iktisâb-ı servete, 

bir riyâset-i mevki’ine irtikâya, ziyâfetde bulunmağa ‘alâmettir. (Şeref ve itibara, geniş 

geçime, define bulmak gibi kolayca servet kazanmaya, yüksek bir mevkiye yükselmeye, 

ziyafete katılmaya delalet eder.) 

Burnun Sağ Deliğinin Seğirmesi (+) 

Bir kimse ile muhâseme ve mücadeleye, bir iş içün mübâheseye girişmeğe, hasma 

galebeye delîldir. (Bir kimseyle tartışmaya, bir iş üzerine münakaşaya girişmeye, düşmana 

galip gelmeye işarettir.) 

 



 

37 
 

Burnun Sol Deliğinin Seğirmesi (+) 

Hasım ile yarışmağa, vücûdca husûl-i ‘âfiyete, indifâ‘-ı maraza, zevâl-i endîşeye, 

istihsâl-i merâm ve maksada işârettir. (Rakiple yarışmaya, bedence sağlığa kavuşmaya, 

hastalığın geçmesine, endişenin sona ermesine, arzu ve amacın gerçekleşmesine delalet 

eder.) 

Alt ve Üst Dudak Berâber Olarak Ağzın Hey’et-i Mecmû‘asının Birden Seğirmesi 

(+) 

İyi ve güzel sözler söylemeğe, akrabâ ve eviddâ ile mülâkâta, zevc veyâ zevce ile hüsn-

i mu‘âşerete, mütehassir-i dîdârı olduğu adam ile görüşmeğe, misâfir vürûdına, ziyâfete 

gitmeğe, iyi ta‘âm tenâvüline, hayırlı haber almağa ‘alâmettir. (Güzel sözler söylemeye, 

akraba ve dostlarla buluşmaya, eş veya sevgiliyle iyi geçinmeye, görmek istediği kişiyle 

görüşmeye, misafir gelmesine, ziyafete gitmeye, güzel yemek yemeye, hayırlı haber almaya 

delalet eder.) 

Ağzın Sağ Köşesinin Seğirmesi (+) 

Mesrûriyete, husûl-i menfa‘ate, bir da‘vâyı gâ’ib etmeğe hayırlı bir işe sülûka delîldir. 

(Sevinç duymaya, fayda elde etmeye, bir davayı kazanmaya, hayırlı bir işe başlamaya 

işarettir.) 

Ağzın Sol Köşesinin Seğirmesi (+) 

Büyük meserrete nâ’iliyete, evlâdı ile mülâkâta mâl-dâr olmağa, müjde ve hediye 

almağa işârettir. (Büyük bir mutluluğa erişmeye, evlatla buluşmaya, mal sahibi olmaya, 

müjde ve hediye almaya delalet eder.) 

Dilin Tamâmen Seğirmesi (-) 

Hatâ-kârlığa, bir kimse hakkında gıybet ve beyân-ı husûmete, ba‘zı kimseleri bühtân 

ile incitmeğe a‘lâmettir. (Hata işlemeye, bir kimse hakkında dedikodu ve düşmanlık etmeye, 

bazı kimseleri iftira ile incitmeye delalet eder.) 

Dil Ucunun Seğirmesi (+) 

Güzel sözler söylemeğe, nasihat-kârlığa, sözlerinin hüsn-i te’sîr hâsıl etmesine, bir 

yâr-ı vefâ-dâr ile görüşmeğe, husûl-i maksada delîldir. (Güzel sözler söylemeye, öğüt 

vermeye, sözlerinin etkili olmasına, vefalı bir dostla görüşmeye, amaca ulaşmaya işarettir.) 

Dil Üstünün Seğirmesi (+-) 

Bir kimse ile helâllaşmağa, bir kimsenin ‘aleyhinde söz söylemeğe, renc ve ıstıraba 

giriftâr olmağa, bir adamı tahkîr ve ta‘zîb etmeğe, dostu olan adamın ahvâlinden dolayı 

te’essüfe işârettir. (Bir kimseyle helalleşmeye, bir kimsenin aleyhinde konuşmaya, sıkıntıya 

ve zahmete düşmeye, bir kimseyi aşağılamaya veya incitmeye, dostunun durumu yüzünden 

üzülmeye delalet eder.) 

Dil Altının Seğirmesi (-) 

Bir kimseye husûmet ve nefsâniyete, esrârın fâş olmasına, hatâ-i lisânı vücûda 

getirmeğe, gıybet-kârlığa ‘alâmettir. (Birine düşmanlık beslemeye, sırların açığa çıkmasına, 

dil sürçmesiyle hata yapmaya, dedikodu etmeye delalet eder.) 

 



 

38 
 

Üst Dudağın Seğirmesi (+) 

Muhterem zevât ile mülâkâta, nedîm-i rûh ile mütâla‘aya delîldir. (Saygın kişilerle 

buluşmaya, ruhu neşelendiren bir sohbet veya düşünceye dalmaya delalet eder.) 

Alt Dudağın Seğirmesi (+) 

Düşmenin zelil ve helâk olmasına, müdhiş bir kazâdan kurtulmağa, bir muhibb-i vefâ-

şi‘âr ile mülâkâta işârettir. (Düşmanın zelil olmasına, korkunç bir kazadan kurtulmaya, 

vefalı bir dostla karşılaşmaya işarettir.) 

Çenenin Seğirmesi (+) 

Şâhidliğe gitmeğe, cem‘-i emvâle muvaffakiyete, müşkil bir işi başa çıkarmağa, yemîn 

etmeğe, i‘tibâr ve şeref ihrâz eylemeğe ‘alâmettir. (Şahitlik yapmaya, mal biriktirmede 

başarıya, zor bir işi başarmaya, yemin etmeye, itibar ve şeref kazanmaya delalet eder.) 

Boyunun Seğirmesi (+) 

Sa‘âdet-i hâle, göz aydınlığına, ve nice cem ‘iyyetine delîldir. (Hâlin güzelleşmesine, 

gönül ferahlığına, çeşitli sevinçlerin yaşanmasına delalet eder.) 

Boyunun Sağ Tarafının Seğirmesi (+) 

Zahmetsiz servete nâ’iliyete, ber-murâd olmağa, yeni ve hayırlı bir işe sülûka,tesviye-

i düyûna muvaffakiyete işârettir. (Zahmetsizce zengin olmaya, dileklerinin gerçekleşmesine, 

yeni ve hayırlı bir işe başlamaya, borçlarını kolayca ödemeye işarettir.) 

Boyunun Sol Tarafının Seğirmesi (+) 

Mesrûriyete, hayırlı izdivâca, biraz zahmetle tedârik-i esbâb-ı ma‘îşete meşakkatli bir 

seyâhate, müşkilâtla nâ’il-i merâm olmağa ‘alâmettir. (Sevinç duymaya, hayırlı bir evlilik 

yapmaya, biraz zahmetle geçim yollarını bulmaya, sıkıntılı bir yolculuğa ve güçlükle 

amacına ulaşmaya delildir.) 

Boyunun Dört Tarafının Seğirmesi (+) 

Gazab-ı ilâhiye, felâkete delîl olduğundan tevbe ve istiğfâr etmek ve sadaka vermek 

gerekdir. (İlahi gazaba ve felakete işaret sayıldığından tevbe ve sadaka tavsiye edilir.) 

Gerdânın Seğirmesi (+) 

Hasım ile barışmağa, büyüklerden mu‘âvenet görmeğe, gam ve endîşeden halâsa 

işârettir. (Düşmanla barışmaya, büyüklerden yardım görmeye, gam ve endişeden 

kurtulmaya işarettir.) 

Boğazın Seğirmesi (+) 

İ‘tilâ-yı baht ve tâli‘e, işlerin yolunda cereyânına, husûl-i murâda, ni‘met-i ‘uzmâya 

nâ’iliyete, zahmetsizce servet sâhibi olmağa delîldir. (Talihin açılmasına, işlerin yolunda 

gitmesine, muradın gerçekleşmesine, büyük bir nimete ve zahmetsiz zenginliğe delalet 

eder.) 

Sol Omuzun Seğirmesi (+) 

Meserret-bahş rü’yâ görmeğe, sevdiğiyle görüşüp rûşen-dil olmağa, nâgehânî sürûra 

işârettir. (Sevindirici bir rüya görmeye, sevdiğiyle buluşmaya, ani bir sevinç yaşamaya 

işarettir.) 



 

39 
 

Sağ Bazûnun Seğirmesi (+) 

Mahrûm olduğu sa‘âdet-i hâlin ‘avdetine, mansıb-ı cedîd-i ihrâza cüdâ düşdüğü 

vatanına ‘azîmete, refâhiyet husûlüne ‘alâmettir. (Kaybolmuş saadetin geri gelmesine, yeni 

bir makam kazanmaya, vatana dönmeye, refaha ermeye işarettir.) 

Sol Bazûnun Seğirmesi - 

Mâlen zarara, nedâmete, perîşânî-i hâtıra, hâtıra gelmeyen yüzden ıztırâba giriftâr 

olmağa delîldir. (Maddi zarara, pişmanlığa, kalp sıkıntısına, beklenmedik bir üzüntüye 

delalet eder.) 

Sağ Dirseğin Seğirmesi - 

Bir adama, yâhûd ehline, yâhûd akrabâsından birine husûmet etmeğe ve mahremiyet-

i nâgehânîye işârettir. (Bir kimseyle veya aileden biriyle tartışmaya, gizli bir mahremiyete 

işarettir.) 

Sol Dirseğin Seğirmesi (+) 

Büyük ve muhterem zevâttan ve ‘umûm dostlarından ve husûsiyle ticâretinden fevka’l-

‘âde fâ’ide görmeğe ‘alâmettir. (Büyüklerden ve dostlardan yardım görmeye, özellikle 

ticarette olağanüstü kazanç elde etmeye delildir.) 

Sağ Kolun Seğirmesi (+) 

İzdivâca, husûl-i muhabbete, ber-murâd olmağa, ‘azîz bir dost ile mülâkata delîldir. 

(Evliliğe, sevgiye, dileklerin gerçekleşmesine, değerli bir dostla buluşmaya işarettir.) 

Sol Kolun Seğirmesi (+) 

Müjde almağa, zevk ve safâya, mütehassir olduğu zât ile mülâkâta, ikbâl ve sa‘âdete 

işârettir. (Müjdeli bir haber almaya, sevinç ve eğlenceye, özlenen biriyle kavuşmaya, 

mutluluğa işarettir) 

Sağ Bileğin Seğirmesi (-) 

Rahatsızlığa; hasımdan bî-zârlığa, zîk-ı ma‘îşete, ıztırâba, gam ve endîşeye ‘alâmettir. 

(Rahatsızlığa, geçim darlığına, sıkıntı ve üzüntüye delalet eder.) 

Sol Bileğin Seğirmesi (+) 

Servet-i nâgehânîye, gâ’ib şey’in bulunmasına, ‘avdet-i refâhiyete, (Ani servet kazanmaya, 

kaybolmuş bir şeyin bulunmasına, refaha kavuşmaya işarettir.) 

Sağ El Pençesinin Seğirmesi (+) 

Görüşmeğe, hasma galebeye, nifâk ve ‘adâvete, kederden sonra sürûra işârettir. 

(Büyük bir kişiden ilgi görmeye, rahat ve refaha, itibara, kaybın telafisine, sevdiğiyle 

kavuşmaya işarettir.) 

Sol El Pençesinin Seğirmesi (+) 

Ni‘met-i ‘azîmeye, kesb ü kârda muvaffakiyet-i fevka’l-‘âdeye, çok mâl sâhibi olmağa, 

büyüklerden lutf u ihsâna nâ’iliyete, sürûr-ı nâgehânîye ‘alâmettir. (Mal kazanmaya, 

kederden sonra sevince, düşmanına galip gelmeye, sevdiğiyle buluşmaya, genel olarak 

iyiliğe delalet eder.) 

 



 

40 
 

Sağ El Ayasının Seğirmesi (+) 

Büyük bir zâttan iltifâta mazhariyete, refâh ve râhata, şeref ve i‘tibâra, zâyi‘in 

telâfisine, sevdiğiyle telâfiye delîldir. (Büyüklüğe, yeni bir mevki kazanmaya, önemli bir 

kişiden iltifata, sevinç ve mutluluğa delalet eder.) 

Sol El Ayasının Seğirmesi -(+) 

Cem‘-i mâla, gamdan sonra sürûra ve inşirâha, hasma galebeye, sevdiğiyle mülâkâta, 

dâ’imâ iyiliğe nâ’iliyete işârettir. (Mal kazanmaya, kederden sonra sevince, düşmanına galip 

gelmeye, sevdiğiyle buluşmaya, genel olarak iyiliğe delalet eder.) 

Sağ Elin Baş Parmağının Seğirmesi (+) 

Büyüklüğe, yeni bir mertebe ihrâzına, büyük bir zâtın ‘âtıfetine nâ’iliyete, ferah ve 

sürûra ‘alâmettir. (Büyüklüğe, yeni bir mevki kazanmaya, önemli bir kişiden iltifata, sevinç 

ve mutluluğa delalet eder.) 

Sol Elin Şehâdet Parmağının Seğirmesi (+) 

Hayırlı bir işe delâlete, rızk-ı ‘azîme nâ’iliyete, büyüklerden ve akrabâdan iyilik 

görmeğe, yeni ve hayırlı bir işe muvaffakiyete delîldir. (Hayırlı bir işe, bol rızka, büyüklerden 

iyilik görmeye, yeni bir işte başarıya işarettir.) 

Sağ Elin Orta Parmağının Seğirmesi (-) 

Sû-i şöhrete, ma‘îşet yüzünden zarûrete, gam ve endûha işârettir. (Kötü şöhrete, geçim 

sıkıntısına, keder ve üzüntüye delalet eder.) 

Sağ Elin Dördüncü Parmağının Seğirmesi (+) 

Mal zâyi‘in bulunmasına, büyük bir zâtın mu‘âvenetine mazhariyete, husûl-i emel ve 

murâda, servet ve yesâra, vüs‘at-i ma‘îşete ‘alâmettir. (Kaybolmuş malın bulunmasına, 

büyüklerden yardım görmeye, dileğin gerçekleşmesine, zenginliğe işarettir.) 

Sağ Elin Serçe Parmağının Seğirmesi (-) 

Servet-i muvaffakiyete, ‘âileden mufârakata, me’mûriyetden ma‘zûliyete husûl-i 

maksaddan kat‘-ı ümîde, gam ve endîşeye delîldir. (Başarısızlığa, aileden ayrılığa, görevden 

azledilmeye, umudun kesilmesine, üzüntüye delalet eder.) 

Sol Elin Baş Parmağının Seğirmesi (+) 

Sürûr ve şâdîye, ‘izzet ve rif‘ate, seyâhatde ihtirama mazhariyete mâl-ı kesîr sâhibi 

olmağa, büyüklerden iltifât görmeğe işârettir. (Sevince, onur ve yüceliğe, seyahatte saygı 

görmeye, çok mala, büyüklerin ilgisine işarettir.) 

Sol Elin Şehâdet Parmağının Seğirmesi (-) 

Hastalanıp i‘âde-i ‘afiyet etmeğe, husmânın ta‘n ve teşnî‘ine hedef olmağa, keder ve 

endîşeye, fenâ bir işde bulunmağa ‘âkıbet-i hayr görmeğe ‘alâmettir. (Hastalanmaya ama 

iyileşmeye, düşmanların kötü sözlerine hedef olmaya, kedere, kötü bir işe karışmaya 

işarettir.) 

 

 

 



 

41 
 

Sol Elin Orta Parmağının Seğirmesi (+) 

İyi haber vürûduna, meserret-i nâgehânîye, hasma galebeye, henüz görmediği bir şey’i 

görmeğe, husûl-i maksad ve merâma delîldir. (İyi haber almaya, ani sevince, düşmana galip 

gelmeye, yeni bir şey görmeye, dileğin gerçekleşmesine delalet eder.) 

Sol Elin Dördüncü Parmağının Seğirmesi (+) 

Bir şey bulup sevinmeğe, bir yere gidip mesrûr olmağa, zâyi‘in telâfisine, bir suretle 

memnuniyete, havf ve endîşenin zevâline işârettir. (Bir şey bulup sevinmeye, bir yere gidip 

memnun olmaya, kaybın telafisine, korku ve endişenin giderilmesine işarettir.) 

Sol Elin Serçe Parmağının Seğirmesi (+) 

İkbâl-i cedîde ermeğe, tezâyüd-i nân u ni‘mete, misâfir vürûduna, sevdiği ile mülâkâta 

‘alâmettir. (Yeni bir talih elde etmeye, rızkın artmasına, misafir gelişine, sevdiğiyle 

buluşmaya işarettir.) 

Mecmû‘ Tırnakların Yâhûd Altlarının Seğirmesi (-) 

Bir da‘vâyı gayb etmeğe, bir müşkil işte bulunmağa, hasma zebûn olmağa, husûmet 

ve ‘adâvete işârettir. (Bir davayı kaybetmeye, zor bir işte bulunmaya, düşmana yenilmeye, 

tartışma ve düşmanlığa delalet eder. 

Göğsün Seğirmesi (+) 

Neyl-i murâda, şâdî ve şetârete, müjdelenmeğe, izdivâca, zevk u safâya ‘alâmettir. 

(Dileğin gerçekleşmesine, sevinç ve neşeye, müjdeye, evliliğe, eğlenceye delalet eder.) 

Göğsün Sağ Tarafının Seğirmesi (+) 

Te‘âlâ-i tâli‘e, sürûr ve inşirâha, kuvve-i bedeniyyenin tezâyüdüne, husûl-i ârzû ve 

emele, ‘aşk ve sevdâya delîldir. (Talihin yükselmesine, sevinç ve huzura, bedensel güç 

artışına, arzu ve sevdaya delildir.) 

Göğsün Sol Tarafının Seğirmesi (+) 

İnşirâh-ı kalbe, visâl-i yâre, servet-i bîhesâbe-i sevdâ yüzünden biraz kedere, izdivâca 

işârettir. (Kalp ferahlığına, sevgiliyle kavuşmaya, büyük servete ama sevda yüzünden biraz 

kedere, evliliğe işarettir.) 

Sağ Böğrün Seğirmesi (+-) 

İzdiyâd-ı şerefe, vüs‘at-ı ma‘îşete, hastalığın indifâ‘ına, ba‘zı kimselerden vefâsızlık 

görmeğe, lîme-i cem’iyyet-i icrâsına ‘alâmettir. (Şan ve şeref artışına, geçim rahatlığına, 

hastalığın geçmesine, bazı kimselerden vefasızlık görmeye delalet eder.) 

Sol Böğrün Seğirmesi (+-) 

Te’sîr-i bâ‘is bir haber almağa, tecdîd-i nikâha, isti‘mâl-i devâya, kesb-i ‘âfiyete, paraca 

biraz sıkıntı çekmeğe delîldir. (Can sıkıcı bir haber almaya, evlilik yenilemeye, ilaç 

kullanmaya, iyileşmeye, ama biraz maddi sıkıntıya işarettir.) 

Sağ Memenin Seğirmesi (+) 

Pek büyük bir zâttan iltifât ve ihsâna mazhariyete, dâ’imâ ferahlığa servet-i ‘azîmeye, 

mâlikiyete, şeref ve i‘tibâra, erkek evlâd sâhibi olmağa delîldir. (Büyük bir kimseden iltifat 

ve ihsana, sürekli ferahlığa, büyük servete, itibara, erkek evlada delildir.) 



 

42 
 

Sol Memenin Seğirmesi (+-) 

Hastalığa, ikinci def‘a izdivâca, seyâhata çıkmağa, hiddet etmeğe işârettir. (Hastalığa, 

ikinci evliliğe, seyahate çıkmaya, öfkeye delalet eder.) 

Sağ Pehlûnun Seğirmesi (+) 

Feyz ve rif‘ate, tecdîd-i nikâha, evlâdına kavuşmağa sevdiğiyle mülâkâta ‘alâmettir. 

(Bereket ve yüceliğe, evliliğin yenilenmesine, çocukla buluşmaya, sevgiliyle kavuşmaya 

işarettir.) 

Sol Pehlûnun Seğirmesi (+-) 

Tebdîl-i mekâna, hastalığa, istirâhat-ı hakîkîye delîldir. (Mekân değişikliğine, 

hastalığa, gerçek istirahate delalet eder.) 

Sağ Koltuğun Seğirmesi (+) 

Zarar u ziyâna, hastalığa, gam ve endûha, günâh iş işlemeğe işârettir. (Zarara ve 

kayba, hastalığa, keder ve üzüntüye, günah işlemeye işarettir.) 

Sağ Koltuğun Seğirmesi (+) 

Sürûr ve şâdîye, ikbâl-i cedîde, herkesden iyilik görmeğe hoş hâllığa, gam ve endîşeden 

rehâ-yâb olmağa ‘alâmettir. (Sevinç ve mutluluğa, yeni bir talih ve başarıya, herkes 

tarafından iyilik görmeye, huzurlu bir hâle ve üzüntü ile kaygıdan kurtulmaya işarettir.) 

Arkanın Üst Tarafının Seğirmesi (-) 

Esnâ-yı seyâhatde hastalanmağa, zahmetle te’mîn-i ma‘îşete, ba‘zı kimselerle 

münâza‘aya, keder ve endîşeye delîldir. (Yolculukta hastalanmaya, zorlukla geçinmeye, bazı 

kimselerle tartışmaya, kedere işarettir.) 

Arkanın Sağ Yanının Seğirmesi (-) 

Havf u hirâsa, korkunç bir da‘vâda bulunmağa, hasma zebûn [ol]mağa, mâl endîşesi 

içine düşmeğe işârettir. (Korkuya, davaya karışmaya, düşmana yenilmeye, mal endişesine 

düşmeye işarettir.) 

Arkanın Sol Tarafının Seğirmesi (+) 

Hastalıkdan halâsa, gam ve endîşenin indifâ‘ına, şeref ve i‘tibâra [nâ]’iliyete, ikbâl-i 

nâgehânîye mazhariyete, her suretle fâ’idelenmeğe ‘alâmettir. (Hastalığın geçmesine, gam 

ve endişenin bitmesine, şeref ve itibara, ani bir talih açıklığına işarettir.) 

Arkanın Orta Tarafının Seğirmesi (+) 

Da‘vâda kazanmağa, bir ‘illetten kurtulmağa, hasma galebeye delîldir. (Davayı 

kazanmaya, bir dertten kurtulmaya, düşmana galip gelmeye delildir.) 

Kalb Üstünün Seğirmesi (+) 

İ‘âde-i ‘âfiyet etmeğe, ârzû ettiği mertebeye nâ’il olmağa, râhat ve refâhiyete işârettir. 

(Sağlığa kavuşmaya, istenilen mertebeye erişmeye, huzur ve rahata delalet eder.) 

 

 

 



 

43 
 

Belin Seğirmesi (+) 

Ber-murâd olmağa, ikbâl-i nâgehânîye, kesb ü kârda f’a’ide-i ‘azîmeye nâ’iliyete, 

sevdiğiyle mülâkâta ‘alâmettir. (Dileklerin gerçekleşmesine, ani bir talih açıklığına, işte 

büyük kazanca, sevdiğiyle buluşmaya işarettir.) 

Karnın Seğirmesi (+) 

Büyük meserrete nâ’iliyete, mâl-i vefîre ve evlâda sâhibiyete, güzel bir şehre 

muvâsalata, mütehassir-i dîdârı olduğu kimse ile mülâkâta delîldir. (Büyük bir sevinç 

duymaya, bol mala ve evlada sahip olmaya, güzel bir şehre gitmeye, özlenen biriyle 

kavuşmaya işarettir.) 

Sonuç 

Müneccim Muhammed Abdüsselam’a ait bu eserde 33 uzva ait 101 seğirme yer 

almaktadır. Bu seğirmelerden 79’u olumlu, 16’sı olumsuz, 9’u da hem olumlu hem olumsuz 

bir şekilde yorumlanmıştır.  

Dil açısından incelendiğinde, eserin Osmanlı Türkçesiyle kaleme alındığı; metinde 

hem Türkçe kelimelere ve dil bilgisi kurallarına hem de Arapça ve Farsça kökenli sözcüklere, 

bu dillere özgü tamlama ve yapı özelliklerine yer verildiği görülmektedir. Ayrıca Seğir-nâme, 

yalnızca dil özellikleri bakımından değil, içerdiği zengin söz varlığı ile de Türkçeye önemli 

katkılar sağlayabilecek niteliktedir. 

Seğir-nâmelerin, gerek yurt içinde gerekse yurt dışında çok sayıda yazma nüshasının 

bulunduğu anlaşılmaktadır. Manzum veya mensur olarak kaleme alınan bu eserler, kimi 

zaman müstakil birer eser hâlinde, kimi zaman ise tabir-nâme ve kıyafet-nâme türündeki 

eserlerin ya da çeşitli mecmuaların bir bölümü olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum, 

seğir-nâme metinlerinin literatürde çoğu zaman gözden kaçmasına neden olan etkenlerden 

biri olarak değerlendirilebilir. 

Yeni tespit edilen seğir-nâme yazmaları üzerinde yapılacak ayrıntılı çalışmalar, bu 

türde kaleme alınmış eserlerin dil özelliklerinin ve söz varlığının ortaya çıkarılmasına önemli 

ölçüde katkı sağlayacaktır. 

İnsanın kendini tanıma çabası ve geleceğine ilişkin öngörülerde bulunma isteği 

açısından bir işaretler bütünü olarak değerlendirilebilecek bu eserler, içeriklerinde 

barındırdıkları kültürel unsurların yanı sıra, yansıttıkları toplumsal beklenti ve eğilimlerle 

ile dikkat çekici bakış açıları sayesinde günümüzde dahi varlıklarını sürdürmekte ve 

araştırılmaya değer kaynaklar olarak önemini korumaktadır. 

Kaynakça 

BARS, M. E. (2023) “Yeni Bir Karşılaştırmalı Seğirname Nüshası Üzerine Değerlendirmeler”, Akra 

Kültür Sanat ve Edebiyat Dergisi, 29 (11): 95-110. 

ERSOYLU, Halil (1989). “Seğir-nâme”, Türk Dili Araştırmaları Yıllığı (Belleten) 1985, (Ankara 1989), 

27-48. 

ERSOYLU, Halil (1992) “Seğir-nâme (II)”, Türk Dili Araştırmaları Yıllığı (Belleten) 1992, (Ankara, 

1995), 99-145. 

DAŞDEMİR, Özkan (2016). “İngiltere Kütüphanelerinde Kayıtlı Dört Seğir-nâme Üzerine”, Dede 

Korkut Uluslararası Türk Dili ve Edebiyatı Araştırmaları Dergisi, C. 5, S. 11, 19-46. 

GÖKDEMİR, Atilla (2020). “Abdulganî Bin Abdulcelîl Geredevî’nin Risâle-i Segürnâme’si”, Süleyman 

Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 44: 45-60. 



 

44 
 

KARAATLI, Recep (1999). “Türkçe Bir Seğir-nâme Üzerine”, Türk Dili Araştırmaları Yıllığı-Belleten, 

1999/I-II, s. 89-142. 

MERT, Abdullah (2016). “Bir Seğir-name Nüshası” TÜRÜK Uluslararası Dil, Edebiyat ve Halkbilimi 

Araştırmaları Dergisi 2016 Yıl:4, Sayı:7, s. 220-232. 

ÖZER, Arif (1969). “Türkçe İki Seğirnâme Kitabı Üzerine”, Türk Kültürü, C.VII, S. 77, Mart 1969, s. 

48-52 

ÖZERGİN, Muammer Kemal (1967). “Eski Bir Seyirme-nâme”, Türk Folklor Araştırmaları, 10, S. 211, 

Şubat 1967.  

SERTKAYA, Ayşe Gül (2011).  “Bilinmeyen bir Seğir-nâme yazması”, 38. Icanas. 10-15.09.2007. 

Ankara-Türkiye. Bildiriler: Dil Bilimi, Dil Bilgisi ve Dil Eğitimi. Ankara, 2011, s. 1533-1560. 

SÜER, Fatih Ramazan (2011). “Bir Seğirname Örneği”, Turkish Studies-International Periodical 

Forthe Languages, Literature and History of Turkish or Turkic Volume 6/4 Fall 2011, p. 287-

304. 

SÜMBÜLLÜ, Yusuf Ziya (2007). “Seğir-nâme ve Seğirmek Manaları Üzerine Bir İnceleme”, Atatürk 

Ün. Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi, S. 32, Erzurum, 2007, s. 53-69 

SÜMBÜLLÜ, Yusuf Ziya (2008). “İlm-i Tefe’ül ve Tefe’ül-nâme (Ku’rân falı) Üzerine Bir 

Değerlendirme”, Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, Volume 1, Issue 2 Winter 2008, s. 

383-391. 

SÜMBÜLLÜ, Yusuf Ziya (2010). Seğirname, Fenomen Yay., Erzurum. 

SÜMBÜLLÜ, Yusuf Ziya-GÖZİTOK, Mehmet Akif (2014). Gaybî İlim Şubesi Olarak İhtilâc-nâmeler ve 

Mevlânâ Sevâdî’nin Manzum İhtilâc-nâmesi, Dede Korkut Dergisi, C. 3, S. 6, Ordu, s. 105-131. 

SÜMBÜLLÜ, Yusuf Ziya (2016). “Yeni Bir İhtilâcnâme Nüshası Üzerine Değerlendirme” TİDSAD Türk 

& İslam Dünyası Sosyal Araştırmalar Dergisi /The Journal of Turk & Islam World Social 

Studies Yıl: 3, Sayı: 6, Mart 2016, s. 174-196. 

YASTI, Mehmet (2015). “Yeni bir seğir-nâme yazması üzerine”, Türkiyat Mecmuası, C. 25, 273-311. 

 

 



 

45 
 

TÜRKÇENİN YABANCI DİL OLARAK ÖĞRETİMİNDE KONUŞMA BECERİSİ ÜZERİNE 

BİR BİBLİYOGRAFYA ÇALIŞMASI 

БИБЛИОГРАФИЧЕСКОЕ ИССЛЕДОВАНИЕ НАВЫКОВ УСТНОЙ РЕЧИ ПРИ 

ПРЕПОДОВАНИИ ТУРЕЦКОГО ЯЗЫКА КАК ИНОСТРАННОГО 

 

Zaide GALİP1  

Mevlüt GÜLMEZ2 

 

Özet 

Konuşma becerisi, yalnızca bilişsel değil, aynı zamanda psikomotor süreçleri de 

kapsayan çok boyutlu bir beceridir. Yaşamımızda dört temel beceriden ilk gelişenler 

dinleme ve konuşma becerileridir. Yabancı dil öğretiminde de aynı durum vardır. Yabancı 

bir dil öğrenirken bireylerin genelde ilk hedefi öğrenilen dilde konuşarak iletişim 

kurabilmektir. Yabancı dil öğretiminde öğrencilerin etkili iletişim kurabilmesi, büyük 

ölçüde konuşma becerisinin gelişmesine bağlıdır. Türkçenin yabancı dil olarak öğretiminde 

konuşma becerisi üzerine yapılmış bir bibliyografya çalışmasının yapılmadığı tespit 

edilmiştir. Dolayısıyla bu çalışma, yabancılara Türkçe öğretiminde konuşma becerisi 

üzerine çalışma yapacak araştırmacılara bir bütün dahilinde kaynak sunabilmek adına bu 

alana yönelik yapılan araştırmaları incelemeyi amaçlamaktadır. Türkçenin yabancı dil 

olarak öğretiminde konuşma becerisine ilişkin 2013–2025 yılları arasında yayımlanan 

makale ve lisansüstü tezler incelenmiştir. Bulgulara göre, bu dönemde konuya ilişkin 77 

makale ve 10’u doktora, 31’i yüksek lisans olmak üzere 41 lisansüstü tez tespit edilmiştir. 

En fazla makalenin 2023 ve 2024 yıllarında yayınlandığı tespit edilmiştir. Yüksek lisans 

tezlerinde 2018–2019 yıllarında artış yaşandığı, doktora düzeyinde ise 2021 yılında en 

yüksek tez sayının olduğu görülmüştür. Ancak diğer senelerde sınırlı sayıda çalışmanın 

bulunduğu belirlenmiştir. Elde edilen sonuçlar, konuşma becerisinin önemine rağmen 

konu üzerine yapılan akademik çalışmaların beklenen düzeyde olmadığını göstermektedir. 

Bu doğrultuda, yabancılara Türkçe öğretiminde konuşma becerisine yönelik araştırmaların 

çeşitlendirilmesi ve derinleştirilmesi önerilmektedir. 

 

Аннотация 

Умение говорить – это многомерный навык, который включает в себя не только 

когнитивные, но и психомоторные процессы. В нашей жизни первыми из четырех 

основных навыков развиваются навыки слушания и говорения. То же самое 

наблюдается и в преподавании иностранных языков. При изучении иностранного 

языка первоочередной целью человека, как правило, является умение общаться на 

этом языке. В обучении иностранному языку способность студентов эффективно 

общаться в значительной степени зависит от развития навыков говорения. Было 

установлено, что в области преподавания турецкого языка как иностранного не 

проводилось библиографических исследований, посвященных навыкам говорения. 

 
1 Akdeniz Üniversitesi, Eğitim Bilimleri Enstitüsü, Türkçe ve Sosyal Bilimler Eğitimi Ana Bilim Dalı, Türkçe 
Eğitimi Bölümü Doktora öğrencisi, zaidegalip@gmail.com Orcid: https://orcid.org/0009-0008-6629-0174 
2 Akdeniz Üniversitesi, Eğitim Bilimleri Enstitüsü, Türkçe ve Sosyal Bilimler Eğitimi Ana Bilim Dalı, Türkçe 
Eğitimi Bölümü, mevlutgulmez@akdeniz.edu.tr Orcid: https://orcid.org/0000-0002-4082-0164 



 

46 
 

Поэтому цель данной работы заключается в анализе исследований, проведенных в этой 

области, с тем чтобы предоставить исследователям, занимающимся изучением 

навыков говорения в процессе преподавания турецкого языка иностранцам, 

исчерпывающий источник информации. Были проанализированы статьи и 

диссертации, посвященные разговорным навыкам в преподавании турецкого языка 

как иностранного, опубликованные в период с 2013 по 2025 год. Согласно результатам 

исследования, за этот период было обнаружено 77 статей и 41 диссертация, из которых 

10 были докторскими, а 31 — магистерскими. Было установлено, что наибольшее 

количество статей было опубликовано в 2023 и 2024 годах. В магистерских 

диссертациях наблюдался рост в 2018–2019 годах, а на уровне докторантуры 

наибольшее количество диссертаций было в 2021 году. Однако в другие годы было 

обнаружено ограниченное количество работ. Полученные результаты показывают, что, 

несмотря на важность разговорных навыков, академические исследования по данной 

теме не достигли ожидаемого уровня. В связи с этим предлагается разнообразить и 

углубить исследования, посвященные разговорным навыкам в процессе обучения 

иностранцев турецкому языку. 

 

Giriş  

Dört temel beceriden biri olan konuşma, insanların günlük yaşamda tercih ettiği ve 

sevdiği etkinliklerin başında gelmektedir. İnsan yaşamının büyük bir bölümü bir olayı 

anlatma, soru sorma, sohbet etme, kendinden bahsetme gibi etkinliklerle geçmektedir. 

Farklı görüş, düşünce, duygu ve sorunlar konuşma sırasında paylaşılmakla birlikte 

başkalarının düşünceleri de öğrenilmektedir. Bu şekilde insanlar arasında karşılıklı iletişim 

ve etkileşim gerçekleşmektedir. İnsanların günde ortalama 12 saat iletişim kurduğu sürecin 

beş saati dinleme, dört saati konuşma, kalan süre ise okuma ve yazmaya ayrılmaktadır. 

İnsanlar, iletişim süreçlerinin büyük bir bölümünde konuşmadan yararlanmaktadırlar. Bu 

beceri sayesinde öğrenme, anlama, kişisel gelişim ve geleceğe yön verme daha kolay 

gerçekleşmektedir (Güneş, 2014) 

Güneş’e (2014) göre konuşma, duygu ve düşüncelerin ifade edilmesi, zihinsel yapı, 

süreç ve işlemlerin açıklanmasıdır. İnşalar düşündüklerini, hissettiklerini konuşma yoluyla 

ifade etmekle birlikte zihinsel yapısını ve görünümünü de açıklığa kavuşturmaktadır. 

Konuşma becerisinin kapsadığı süreç zihinde başlayıp sözlere doğru uzanmaktadır. Bu 

süreçte biz dizi karmaşık işlem yapılmanın yanında düşünce, duygu, beyin, konuşma 

organları ve sesler yer almaktadır. Konuşma sırasında düşünceler seslerle iletilse de 

konuşma basit bir seslendirme işlemi olarak nitelendirilemez. Çünkü seslendirme 

öncesinde bir dizi zihinsel işlem yapılmaktadır. Bundan dolayı bu süreç “sesli düşünme” 

olarak da adlandırılmaktadır. Bazıları “sesli okuma” işlemini de konuşma olarak 

nitelendirse de konuşma ikisinden de farklıdır. Bazı durumlarda insanlar sessiz veya iç 

konuşma da yaparak söyleyeceklerini seslendirmeden önce kendisiyle konuşmaktadır.  

Dil öğretiminde konuşma becerisine her daim ihtiyaç duyulmuştur. Bireyler 

konuşma becerisini kullanmadan duygu ve düşüncelerini başkalarıyla paylaşamamakla 

birlikte toplumdaki etkinliklere de istediği şekilde katılamamaktadır (Barın,2018).  

İnsanların yabancı dil öğrenmek istemelerinin sebepleri öğrenilecek dile ait toplumda 

yer edinme, mesleki statü edinme, eğitim-öğretim sürecini verimli bir şekilde geçirme ve 

ticaret yapma olarak ifade edilebilir. Ancak bir dil öğrenmenin belli göstergeleri olduğu göz 



 

47 
 

önünde bulundurulmalıdır. Yabancı dil öğretiminin genel belki de en önemli hedeflerinden 

biri bireylerin öğrenilen dili anlaşılır bir şekilde konuşabilmeleridir (Demirel, 2015: 102). 

Bundan dolayı dil öğrenmenin göstergesi olarak o dilde konuşmayı görebiliriz (Şimşek, 

2022).   

Demirel’e (1993) göre konuşma, yalnızca bilişsel becerilerle değil bunun yanında 

psikomotor becerilerin katkısıyla da gelişir. Konuşma becerisinin kazanılmasında 

dilbilgisinin, söyleme ve sözcük bilgisinin iyi bilinmesi gerektiğinden dolayı dil öğreniminin 

belli bir bölümünü de buna yöneliktir. Yabancı dil öğrenmenin sebeplerinin en başında 

öğrenilen dili doğru ve akıcı bir şekilde konuşmak gelir.  

Türkçenin yabancı dil olarak öğretiminin yapısı çok katmanlıdır. Bu katmanların 

içerisinde yabancılara Türkçe öğretiminin tarihi, yaklaşımları, ilkeleri, yöntemleri, 

teknikleri, dil becerileri ve materyalleri gibi konular yer almaktadır. Türkçenin öğretiminde 

diğer yabancı dillerin öğretiminde olduğu gibi dinleme, konuşma, okuma ve yazma 

becerilerine oldukça büyük önem verilmektedir. Bu beceriler derslerde yoğun olarak 

kullanılmaktadır. Dil öğretiminde dört temel becerinin yoğun olarak kullanılmasından 

dolayı yapılan çoğu çalışma dil becerileri üzerinedir. Yaşamımızda bahsedilen dört temel 

beceriden ilk olarak dinleme ve konuşma becerileri gelişmektedir. Bundan dolayı 

yabancılara dil öğretiminde de ilk olarak gelişecek beceriler yine bunlardır. Yeni bir ülkeye 

giden bir birey öncelikle orada konuşan insanların dilini duyacak ve dolayısıyla kendisi de 

doğal bir davranış olarak konuşacaktır (Çelik, 2021).  

Yabancı dil olarak Türkçenin öğretimi sistemli bir şekilde uygulanmaya başladıktan 

sonra çeşitli öğretim teknik ve yöntemi kullanılarak devam etmektedir. Türkiye Türkçesinin 

yabancı dil olarak öğretiminde esas alınanlar dil öğretimi, okuma, yazma, dinleme ve 

konuşma becerileridir (Özcan, 2021). Öğretimde esas alınan her becerinin oldukça büyük 

önem taşımasının yanında bireylerin hedef dilde sağlıklı iletişim kurabilmelerini sağlayan 

asıl beceri konuşma becerisidir. Yapılan çalışmalara bakıldığı zaman öğrencilerin en çok 

sıkıntı yaşadığı becerilerden biri konuşma becerisidir. Bundan dolayı yabancılara Türkçe 

öğretiminde konuşma becerisine ayrı bir önem verilmesi gerekmektedir.  

Yabancılara Türkçe öğretiminde konuşma becerisinin öğretimi; öğrencilerin karşılıklı 

iletişim, duygu ve düşüncelerini ifade etme ve kendilerini bulundukları topluma kabul 

ettirmeleri açısından oldukça önemlidir. Bunun yanında konuşma becerisi, bireylerin ortak 

karar, iş birliği, problem çözme, bilgi ve düşünce arasında bağ kurma, yorum ve 

değerlendirme becerilerinin gelişmesinde önemli bir rol oynamaktadır (Arıcı A.F., Sallabaş 

M.E., Başaran M., 2017). 

Araştırmanın Amacı 

      Bu çalışmanın amacı, Türkçenin yabancı dil olarak öğretiminde konuşma becerisi 

üzerine yapılan çalışmaları belirleyip sınıflayarak bu alanda çalışma yapacak 

araştırmacılara bir bütün dâhilinde kaynak sunabilmektir. 

Araştırmanın Önemi 

“Konuşma, aralarında çok kuvvetli bağlar bulunan bu dört temel dil becerisinin en 

önemlilerindendir ve ses, telaffuz, anlatma, anlama, anlaşma, iletişim gibi iç içe girmiş 

birçok kavramı kapsamaktadır” Temizkan (2009: 91). Ünalan (2007: 3), “Konuşma becerisi 

ile toplumsallaşma arasında diğer becerilere oranla daha fazla ilgi vardır. Bu yüzden 



 

48 
 

konuşma becerisinin gelişmesi sosyal, psikoloji, davranış bilimleri, iletişim bilimleri gibi 

bilimlerle doğrudan ilişkilidir” der. Bu açıklamalar göz önünde bulundurulursa konuşma 

becerisiyle sağlıklı bir iletişim arasında doğru orantılı bir ilişki olduğu sonucuna varılabilir.  

Demirel’e (2016: 102) göre öğrenenlerin öğrenilen dili anlaşılır bir şekilde 

konuşabilmesi, yabancı dil öğretiminin genel amaçlardan hatta en önemli amaçlarındandır. 

Çelik (2019: 34) ise konuşma becerinin öğrenilen dilde karşılıklı iletişim aracı olarak 

kullanılmasından dolayı diğer becerilere kıyasla günlük hayatta daha ön planda olduğunu 

vurgular. Bununla birlikte konuşma becerisinin toplumda veya günlük hayatta yabancı bir 

dil sahibi olunduğunu göstermede daha önemli olduğunu belirterek bu becerinin diğer dil 

becerileri arasındaki önemini göstermektedir.  

Kuramsal Çerçeve ve İlgili Araştırmalar 

Demircan (1982) “Türkçenin Yabancı Dil Olarak Öğretimi ve Bir Kaynakça Denemesi” 

adlı çalışmasında Türkçenin yabancı dil olarak öğretimiyle ilgili yapılan çalışmalara yer ver 

vermiştir. 

Erdem (2009:888-937), “Yabancılara Türkçe Öğretimiyle İlgili Bir Kaynakça 

Denemesi” adlı çalışmasında bu alanda yazılmış tarihi ve çağdaş kaynaklara yer vermiş, bu 

kaynakları kısaca tanıtmıştır. Erdem, çalışmasında ayrıca Türkçenin yabancı dil olarak 

öğretimi üzerine hazırlanan toplam 25 adet lisansüstü tezi listelemiş; farklı dergilerde 

yayınlanmış 121 makale ve farklı sempozyumlarda sunulan 135 bildiriye yer vermiştir.  

Göçer ve Moğul (2011:797-810) da araştırmasında, Türkçenin yabancı dil olarak 

öğretiminin tarihsel gelişimine ve bu konu üzerine yazılan tarihi kaynaklara yer vermiş; 

Türkçe öğretiminin Türkiye’deki ve dünyadaki durumundan bahsetmiştir. Türkçenin 

yabancı dil olarak öğretimi üzerine hazırlanan 17 lisansüstü tezi listelemiş ve bu alanda 

yayınlanmış bazı ders kitaplarına yer vermiştir.  

Göçer vd. (2012:73-126) araştırmasında, Türkçenin yabancı dil olarak öğretimi 

üzerine hazırlanmış 223 kitap, 114 makale, 110 lisansüstü tez ve 123 bildiriye yer vermiştir.   

Kahriman vd. (2013:80-132) çalışmasında, yabancılara Türkçe öğretimi alanında 

hazırlanmış 186 kitap, 155 makale, 174 lisansüstü tez, 229 seminer, kurultay, ve 

sempozyum bildirisine ulaşmıştır. 

Büyükikiz (2014:203-213) “Yabancılara Türkçe Öğretimi Alanında Hazırlanan 

Lisansüstü Tezler Üzerine Bir İnceleme” adlı çalışmasında, Türkçenin yabancı dil olarak 

öğretimi üzerine 1981-2012 yılları arasında hazırlanan lisansüstü tezleri; türüne, yıllarına, 

konularına, çalışılan dil becerilerine ve kullanılan yönteme göre tasnif ederek 

değerlendirmiştir. Çalışma için yapılan kaynak araştırmasında daha çok YÖK’ün Ulusal Tez 

Merkezi veri tabanını kullanmıştır. Ayrıca bu veri tabanının yanında üniversitelerin tez 

merkezlerinden ve daha önceki yıllarda bahsedilen konuda hazırlanmış yazılı kaynaklardan 

da faydalanmıştır. Çalışma sürecinde tez araştırmalarını özellikle “yabancılara Türkçe 

öğretimi” konusu üzerine yoğunlaşmıştır. Yapılan çalışma sonucu 147 lisansüstü tez (125 

yüksek lisans, 22 doktora) belirlemiştir.  

“Konuşma Becerisi ile İlgili Kaynakça Çalışması” adlı araştırmasında Topçuoğlu Ünal 

ve Özer (2016), konuşma becerisi alanında son 10 yılda yapılmış çalışmaları tespit edip 

sınıflamayı amaçlamıştır. İlgili çalışmalarında konuşma becerisi ile ilgili 96 kitaba, 101 

makaleye, 26 bildiriye, 77 yüksek lisans tezine, 19 adet doktora tezine ulaşmıştır. 



 

49 
 

“Araştırmanın çalışma grubunu 2006 yılı sonrası yapılan çalışmalardan konuşma becerisi 

ile ilgili yazılan kitaplar, makaleler, bildiriler, yüksek lisans tezleri ve doktora tezleri 

oluşturmaktadır”(Topçuoğlu Ünal & Özer, 2016).  

Potur ve Yıldız (2016: 27-40) yaptıkları araştırmada, 2011-2015 yılları arasında 

konuşma becerisi üzerine yapılan 31 yüksek lisans, 20 doktora tezi, Dergipark/Ulakbim’e 

üye 144 dergide bulunan 37 makaleye ulaşmıştır. Çalışmalarında içerik analizi yöntemini 

kullanmışlardır. Araştırmaları sonucunda, konuşma becerisi üzerine yapılan çalışmalarda 

hedef kitle olarak en çok ortaokul öğrencilerinin tercih edildiğini, bağlantılı olduğu dil 

becerisi açısından konuşma becerisinin okuma, dinleme ve yazma becerileriyle 

ilişkilendirme oranının düşük olduğunu, yöntem bakımından en çok deneysel yöntemin 

kullanıldığını, konuşma becerisi üzerine yapılan araştırmaların eğilimlerinin ise daha çok 

konuşma becerisinin incelenmesi ve geliştirilmesi üzerine yapıldığını ortaya koymuşlardır.  

Yöntem 

Bu bölümde araştırmanın modeli, veri toplama araçları, evren ve örneklemi, 

araştırmanın sınırlılıkları, veri toplama süreci ve verilerin çözümlenmesi yer almaktadır. 

Araştırmanın Modeli 

Bu araştırmada yabacılara Türkçe öğretiminde konuşma becerisi üzerine yapılan 

çalışmaları inceleyebilmek için analiz yöntemi kullanılmıştır. Bu yöntemde amaç elde edilen 

bulguları açıklayabilmek ve olaylar arasındaki ilişkiyi açığa çıkarmaktır (H. Şimşek; A. 

Yıldırım, 2013). Araştırmada yabancılara Türkçe eğitiminde konuşma becerisi alanında 

2013 ile 2022 arasında yapılan yüksek lisans ve doktora tezleri ile birlikte Google Scholar’da 

yayımlanan 2013 ve sorasına ait makaleler incelenmiştir.  

Araştırmanın Evren ve Örneklemi 

Bu araştırmanın evrenini, Türkiye’de Türkçenin yabancı dil olarak öğretiminde 

konuşma becerisi konusu üzerine yapılan çalışmalar oluşturmaktadır. Örneklem olarak 

2013 yılı ve sonrası yapılmış olan çalışmalar esas alınmıştır. Konuyla ilgili ulaşılabilen 

çalışmaların en eskisi 2013 senesine ait olduğundan dolayı bu seneden itibaren çalışılması 

uygun görülmüştür. Bu nedenle araştırmanın örneklemini, YÖK Ulusal Tez Merkezi ve 

Google Scholar’da yayımlanan 2013 yılı ve sonrasına ait makaleler oluşturmaktadır.  

Veri Toplama Araçları 

Bu araştırmada verilerin toplanmasında belgesel tarama yöntemi uygulanmıştır. 

“Var olan kayıt ve belgeleri inceleyerek veri toplamaya belgesel tarama denir. Yazılı belgelere 

göre belgesel tarama, belli bir amaca dönük olarak, kaynakları bulma, okuma, not alma ve 

değerlendirme işlemlerini kapsar” (Karasar, 2012).  

Araştırmanın verilerine ulaşmak için YÖK Ulusal Tez Merkezi veri tabanı ve Google Scholar 

taranmıştır.  

Veri Toplama Süreci ve Verilerin Analizi 

Çalışmanın verileri, YÖK Ulusal Tez Merkezi veri tabanı ve Google Scholar aracılığıyla 

yabancılara Türkçede konuşma becerisi anahtar kelimesi aratılarak bulunan makaleler ve 

tezlerden elde edilmiştir.  



 

50 
 

Araştırmada verilerin analizinde yöntem olarak içerik analizi kullanılmıştır. İçerik analizi 

yönteminde yapılan işlem, benzer verileri belirli kavramlar ve temalar çerçevesinde tasnif 

etmek ve bunları okuyucunun anlayabileceği bir şekilde toplayarak yorumlamaktır (H. 

Şimşek; A. Yıldırım, 2013). Aynı zamanda araştırmada yıllara göre sıklıklar belirlendiği için 

frekans analizi de kullanılmıştır.  

Araştırmanın Sınırlılıkları 

Bu araştırma, YÖK Ulusal Tez Merkezi ve Google Scholar kullanılarak taranan ve 

2013-2022 yılları arasında yabancıları Türkçe öğretiminde konuşma becerisi üzerine 

yapılan makale, yüksek lisans ve doktora tezi ile sınırlandırılmıştır.  

Bulgular 

Araştırmada yapılan frekans ve içerik analizi sonucu yabancılara Türkçe öğretiminde 

konuşma becerisi ile ilgili aşağıdaki bulgulara ulaşılmıştır. 

Tablo 1: Yıllara Göre Yabancılara Türkçe Öğretiminde Konuşma Becerisi Üzerine 

Yapılan Çalışmaların Dağılımı 

   Yıl  
 

Makale Yüksek Lisans 

Tezi   

    Doktora Tezi   

2013    1              -             - 

2014    -              1             1 

2015    7              1             - 

2016    3              -             - 

2017    5              1             - 

2018    4              6             1 

2019    5              7             1 

2020    4              4             1 

2021    8              4             3 

2022    5              2             1 

2023    16              2             1 

2024  10              3             - 

2025  8              -             1 

 

1. Yabancılara Türkçe Öğretiminde Konuşma Becerisi Üzerine Yazılan Makaleler 

Yapılmış olan araştırma sonucunda yabancılara Türkçe öğretiminde konuşma 

becerisiyle ilgili 77 makaleye ulaşılmıştır. Makalelerin yayımlanma yılına bakıldığında 

frekans değeri en yüksek yıllar 2023 (f: 16) ve 2024 (f:10) olmakla birlikte 2015 (f:7), 

2021(f:8) ve 2025 (f:8) bunları izler.  Ayrıca 2014 yılında konu üzerine hiçbir makalenin 

yayımlanmamış olması dikkat çekmektedir. Diğer yıllara bakıldığı zaman 2018 (f:4), 2020 



 

51 
 

(f:4) ve bunların ardından en az yayımlanma oranlarıyla 2016 (f:3), 2023 (f:2) ve 2013 (f:1) 

yılları gelmektedir.  

Abukan, M., & Tchkonia, L. (2023). Gürcistan’da Türkçeyi Yabancı Dil Olarak Öğrenen 

Gürcü Öğrencilerin Konuşma (Sözlü Anlatım) Becerilerinin Değerlendirilmesi. Rumeli’de Dil 

ve Edebiyat Araştırmaları Dergisi, (33), 151-171. 

Al-Sharabı, T. (2020). Yabancı Dil Olarak Türkçe Öğretiminde Ezberleme Yönteminin 

Konuşma Becerisine Etkisi. Uluslararası Yabancı Dil Olarak Türkçe Öğretimi Dergisi, 3(2), 

26-39. 

Aydın, G., Şahin, A., Yağmur, E., Kübra, E., & Salı, M. K. (2017). Yabancı Dil Olarak Türkçe 

Öğrenenlerin Konuşma Öz Yeterliliklerinin Belirlenmesi (Çomü Tömer Örneği). Journal Of 

Awareness, 2(3s), 549-564. 

Akay, A., Bağlar, A., Uslu, A., … Sorgu, E. (2024). Yabancı Dil Olarak Türkçe Öğretiminde 

Telaffuz Eğitimi. Uluslararası Türk Dünyası Araştırmaları Dergisi, 7(3), 201-212.  

Aktaş, E., & Karakuş, S. (2023). Voki Uygulamasının Türkçeyi Yabancı Dil Olarak 

Öğrenenlerin Konuşma Motivasyonlarına ve Konuşma Öz Yeterlik Algılarına Etkisi. 

International Journal of Languages’ Education and Teaching, 11(3), 1-28. 

Bakır, C., & Kaplan, K. (2023). Türkçe Öğrenen Türk Soylu Öğrencilerin Hazırlıksız 

Konuşmalarına Yönelik Yanlış Çözümlemesi. Adıyaman Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Dergisi (44), 1-21. 

Barcın, S. (2023). Kırgızlara Türkiye Türkçesi Öğretiminde C1 Seviyesindeki Öğrencilerin 

Konuşma Becerisi Performans Düzeylerinin Saptanması. RumeliDE Dil ve Edebiyat 

Araştırmaları Dergisi (Ö12), 15-23. 

Başar, U., & Çangal, Ö. (2023). Türkçeyi Yabancı/İkinci Dil Olarak Öğrenenlerin Konuşma 

Becerisi Öz Yeterliklerinin Belirlenmesi. Ondokuz Mayıs Üniversitesi Eğitim Fakültesi 

Dergisi, 42(2), 775-790.  

Bayrakdar, E., & Maltepe, S. (2021). Yabancı Dil Olarak Türkçe Öğretiminde Akran 

Değerlendirmenin Konuşma Becerisine Etkisi. Aydın TÖMER Dil Dergisi, 6(1), 1-23. 

Bekdaş, M. (2017). Yabancı Dil Öğretiminde Oyunların Konuşma Becerisine Etkisi. Türkiye 

Bilimsel Araştırmalar Dergisi, 2(1), 18-26. 

Bekir, İ. (2021). Yabancı Dil Olarak Türkçe Öğretiminde Teknoloji Destekli Akran 

Öğretiminin Konuşma Kaygısına Etkisi. Rumeli’de Dil ve Edebiyat Araştırmaları Dergisi, 

(Ö10), 171-179. 

Berker, K. & Demir, N. (2016). Gagavuz Öğrencilerin Türkiye Türkçesi Konuşma Becerisinin 

Değerlendirilmesi. Türk Eğitim Bilimleri Dergisi, 14(2), 69-88. 

Boylu, E., & Çangal, Ö. (2015). Yabancı Dil Olarak Türkçe Öğrenen Bosna-Hersekli 

Öğrencilerin Konuşma Kaygılarının Çeşitli Değişkenler Açısından İncelenmesi. Uluslararası 

Türkçe Edebiyat Kültür Eğitim (Teke) Dergisi, 4(1), 349-368. 

Büyükikiz, K. K., & Hasırcı, S. (2013). Türkçe Öğrenen Yabancı Öğrencilerin Konuşma 

Becerisine Yönelik Görüşleri Vıews Of Turkısh Learners As A Foreign Language About 

Speakıng Skıll. Gaziantep University Journal Of Social Sciences (Http://Jss. Gantep. Edu. 

Tr), 12(4), 897-912. 



 

52 
 

Büyükikiz, K. K., Tekin, A., & Güler Yıldız, A. (2024). Yabancılara Türkçe Öğretiminde 

Konuşma Becerisini Geliştirmeye Yönelik Araştırmalar: Son Yirmi Yılın Değerlendirilmesi. 

RumeliDE Dil ve Edebiyat Araştırmaları Dergisi, (38), 35-72.   

Can, U. & Çakır, T. (2023). Yabancı Dil Olarak Türkçe Öğretiminde Konuşma Becerisi 

Üzerine Bir Uygulama: Phillips 66 Tekniği. Turkish Studies (Elektronik), 18 (4), 1421-1445.  

Candan, A., & Fidan, D. (2023). Sesletim Odaklı Konuşma Modelinin Yabancı Dil Olarak 

Türkçe Öğrenenlerin Sesletim Becerilerine Etkisi. Mersin Üniversitesi Dil ve Edebiyat 

Dergisi, 19(1), 31-60. 

Ceran, D., & Harmankaya, H. (2024). Türkçeyi yabancı dil olarak öğrenen A2 seviyesini 

tamamlamış öğrencilerin konuşma becerilerinde hâl eklerini kullanma durumları. Turkish 

Studies Education, 19(2), 235-252. 

Çelik, F. (2019). Yabancılara Türkçe Öğretiminde Konuşma Becerisini. Uluslararası Sosyal 

Bilimler Akademik Araştırmalar Dergisi, 3(3), 32-41. 

Çerçi, A. (2018). Türkçenin Yabancı Dil Olarak Öğretiminde Konuşma Becerisini Ölçme 

Değerlendirmede Karşılaşılan Sorunlar Üzerine Yabancılara Türkçe Öğretenlerin 

Görüşleri. Uludağ Üniversitesi Eğitim Fakültesi Dergisi, 31, 3-16. 

Duran, S. (2025). Yabancı Dil Olarak Türkçe Öğretiminde Konuşma Becerisi Konulu 

Lisansüstü Tezler Üzerine Bir Meta Sentez Çalışması. International Journal of Progression 

and Development in Education, 3(1), 19-45.  

Elçi, Z. A., & Hamzadayı, E. (2025). Yabancı Dil Olarak Türkçe Konuşma Başarımını 

Değerlendirmeye Yönelik Derecelendirme Ölçeği Önerisi. Dil Eğitimi ve Araştırmaları Dergisi, 

11(1), 56-74. 

Erdil, M. (2018). Türkçe Okutmanlarının Yabancı Öğrencilerin Türkçe Konuşma Becerisine 

Yönelik Subjektif Algıları. Hacettepe Üniversitesi Yabancı Dil Olarak Türkçe Araştırmaları 

Dergisi, (4), 73-101. 

Ezgi, İ. (2020). Yabancı Dil Öğretiminde Konuşma Becerisinin Geliştirilmesi ve Ölçme 

Değerlendirme Süreçlerine Yönelik Düşünceler: Öğretici Yeterlikleri. Aydın Tömer Dil 

Dergisi, 5(2), 189-204. 

Göçer, A. (2015). Türkçenin Yabancı Dil Olarak Öğretiminde Konuşma Becerisinin 

Kazandırılması. Trakya Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 17(2), 21-36. 

Günaydın, Y. (2021). Türkçenin Yabancı Dil Olarak Öğretiminde Konuşma Kulüpleri. Ekev 

Akademi Dergisi, (85), 531-544. 

Günaydın, Y. (2021). Yabancı Dil Olarak Türkçe Öğrenenlerin Konuşma Becerileri Üzerine 

Bir İnceleme: Duygusal Yön Analizi Öz. Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (Asos 

Journal), 9(116), 329-341.  

Günaydın, Y., & Arıcı, A. F. (2020). Türkçenin Yabancı Dil Olarak Öğretiminde Etkileşimli 

Okumanın Konuşma Becerisine Etkisi. Ekev Akademi Dergisi, (83), 673-696. 

Hamzadayı, E., & Büyükikiz, K. K. (2015). Türkçe Öğrenen Yabancı Öğrencilerin Konuşma 

Becerisi Öz-Yeterlik Algıları ile Kişilik Tipleri Arasındaki İlişki. Türkiye Sosyal Araştırmalar 

Dergisi, 19(1), 297-312. 



 

53 
 

Hasırcı, S. (2019). Yabancılara Türkçe Öğretimine Yönelik Ders Kitaplarının Konuşma 

Becerisi Açısından Karşılaştırılması. International Journal Of Turkish Literature, Culture, 

Education, 8(2), 1068-1098. 

Hattatioğlu, A., & Kalfa, M. (2023). Yabancı Dil Öğretimi Kitaplarının Konuşma Etkinlikleri 

Bakımından Karşılaştırılması. Uluslararası Türkçe Öğretimi Araştırmaları Dergisi, 3(2), 182-

202. 

İlgün, K., & Nurlu, M. (2021). Yabancı Dil Olarak Türkçenin Öğretiminde Kullanılan 

Konuşma Etkinliklerinin Kültürlerarası İletişimsel Yaklaşım Bağlamında 

Değerlendirilmesi. Türkiyat Mecmuası, 31(1), 225-257. 

İşcan, A., & Karagöz, B. (2016). Yabancı Dil Olarak Türkçe Öğretiminde Konuşma Becerisi 

Kazandırmada Filmlerin Kullanımı/The Use Of Films To Help Students Gain Speaking 

Abılıty İn Teaching Turkish As A Foreign Language. Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Dergisi, 20(4), 1265-1278. 

Karabulut, C. (2023). Ana Dil ve Yabancı Dil Olarak Türkçe Öğretiminde Konuşma 

Becerisine İlişkin Ölçek Çalışmalarının İncelenmesi. Bezgek Yabancılara Türkçe Öğretimi 

Dergisi, 2(4), 249-260. 

Karadağ, B. F., & Göçer, A. (2018). Türkçenin Yabancı Dil Olarak Öğretiminde Drama 

Yönteminin Akıcı Konuşma Üzerindeki Rolü. Uluslararası Türkçe Edebiyat Kültür Eğitim 

(Teke) Dergisi, 7(1), 431-446. 

Karadağ, B. F., & Göçer, A. (2022). Türkçenin İkinci Dil Olarak Öğretiminde Konuşma 

Becerisinin Görev Temelli Öğretim Yöntemi ile Geliştirilmesi. Erzincan Üniversitesi Eğitim 

Fakültesi Dergisi, 24(3), 469-482. 

Karçiç, A., & Çetin, M. (2015). Yabancı Dil Türkçe Öğreniminde Konuşma Becerisinin 

Gelişmesini Engelleyen Kaygılar Üzerine (Bosna Hersek Örneğinde). Journal Of Turkish 

Studies, 10(11), 971-986.  

Kaya, İ. (2023). Türkçenin Yabancı Dil Olarak Öğretiminde İletişimsel Yaklaşım Temelli 

Etkinliklerin Konuşma Becerisinde Kullanımına Dair Öğrenci Görüşleri. Uluslararası 

Türkçe Edebiyat Kültür Eğitim Dergisi, 12(3), 1286-1304.  

Kocayanak, D. (2021). Yabancı Dil Olarak Türkçe Ders Kitaplarında Yer Alan Konuşma 

Becerisi Etkinliklerinin Karşılaştırılması. Karamanoğlu Mehmetbey Üniversitesi Edebiyat 

Fakültesi Dergisi, 4(2021 Yunus Emre ve Türkçe Yılı Yabancı Dil Olarak Türkçe Öğretimi 

Özel Sayısı), 123-139. 

Kocayanak, D. (2024). Yabancı Dil Olarak Türkçe Ders Kitaplarında Konuşma Becerisinde 

Görsel Kullanımı. International Journal of Language Academy, 12 (2), 69.  

Kocayanak, D. (2024). Yabancı Dil Olarak Türkçe Öğretimi Alanındaki Konuşma Eğitimiyle 

İlgili Lisansüstü Tezler Üzerine Bir İnceleme. Çukurova Üniversitesi Türkoloji Araştırmaları 

Dergisi, 9(1), 522-540.  

Kocayanak, D., & Topçu Tecelli, N. (2023). Yabancı Dil Olarak Türkçe Öğretiminde 

Konuşma Becerisini Değerlendirme Ölçütleri. Hacettepe Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları 

Dergisi, (38), 245-267. 



 

54 
 

Korkmaz, Ö., & Murat, İ. (2019). Eğitsel Oyunların Öğrencilerin Yabancı Dil Olarak Türkçe 

Öğrenmeye Dönük Tutumlarına ve Konuşma Becerilerine Etkisi. Ana Dili Eğitimi 

Dergisi, 7(4), 898-913. 

Kurt, A. & Göçer, A. (2022). Türkçenin İkinci/Yabancı Dil Olarak Öğretiminde Konuşma 

Becerisinin Kazandırılması ve Geliştirilmesi Amacıyla Vlog (Video Blog) 

Kullanımı. Uluslararası Eğitim Bilim ve Teknoloji Dergisi, 8(1), 1-21. 

Kurtoğlu, F. S., & Alkan Serin, G. (2025). Yabancı Dil Olarak Türkçe Öğrenenlerin Konuşma 

ve Yazma Becerilerine Yönelik Algılarının Metaforlar Yoluyla İncelenmesi. Üçüncü Sektör 

Sosyal Ekonomi Dergisi, 60(1), 316–332. 

Kurudayıoğlu, M. (2019). Yabancı Dil Olarak Türkçe Ders Kitaplarındaki Konuşma 

Etkinliklerinin Konuşma Türleri Açısından İncelenmesi. Ana Dili Eğitimi Dergisi, 7(3). 

Kurudayıoğlu, M., & Güngör, H. (2017). Yabancı Dil Olarak Türkçe Öğrenenlerin Konuşma 

Öz Yeterliklerinin Çeşitli Değişkenler Açısından İncelenmesi. Uluslararası Türkçe Edebiyat 

Kültür Eğitim (Teke) Dergisi, 6(2), 1105-1121. 

Kurudayıoğlu, M., & Sapmaz, S. (2016). Yabancı Dil Olarak Türkçe Konuşma Öğretimine 

Dair Öğretmen Bilişleri. Journal Of World Of Turks/Zeitschrift Für Die Welt Der Türken, 8(3), 

85-102. 

Mercan, S., & Temizyürek, F. (2024). Yabancı Dil Olarak Türkçe Öğrenen Öğrencilerin 

Konuşma Motivasyonunun Düşmesinin Nedenlerine Yönelik Görüşleri. Çukurova 

Üniversitesi Türkoloji Araştırmaları Dergisi, 9(2), 931-945.  

Özdemir, E. F. (2021). Yabancılara Türkçe Öğretiminde Film Kullanımı: Konuşma 

Becerisine Yönelik Etkinlik Örnekleri (Hürkuş: Göklerdeki Kahraman Film 

Örneği). Socrates Journal Of Interdisciplinary Social Studies, 10, 1-27. 

Özmen, C., Güven, E., & Dürer, Z. S. (2017). Yabancı Dil Olarak Türkçe Öğretiminde 

Konuşma Becerisi: Sesletime Yönelik Bir Uygulama ve Etkinlik Önerisi. Turkish Studies 

(Elektronik), 12(28), 593-634. 

Salih, U. & Gökçü, E. (2015). Yabancı Dil Olarak Türkçe Öğrenen Öğrencilerin Konuşma 

Becerisini Geliştirme Stratejileri (Erbil Örneği). Littera Turca Journal Of Turkish Language 

And Literature, 1(2), 221-228. 

Sallabaş, M. E., & Sağlık, H. (2020). Yabancılara Türkçe Öğretim Setlerinde Yer Alan 

Konuşma Etkinliklerinde Dilin Kullanım Alanları. Türkiye Eğitim Dergisi, 5(1), 237-249. 

Sarak, A., & Uçak, S. (2025). Yabancı dil öğretiminde  konuşma  ve  motivasyon:  Türkçe 

örneği. Eğitim Dil ve Edebiyat  Dergisi, (6), 1-14.  

Saygılı, D. (2025). Yabancı Dil Olarak Türkçe Öğrenen Macar Öğrencilerin Sınıf İçi Türkçe 

Konuşma Kaygıları Üzerine Nitel Bir Araştırma. Türkoloji ve Sosyo-Kültürel Araştırmalar 

Dergisi, 2(1), 1–13. 

Suroğlu Sofu, M., & Demirkol, R. (2024). Türkçeyi Yabancı Dil Olarak Öğrenen Öğrencilerin 

Konuşma Becerilerinin Değerlendirilmesine Yönelik Bir Araştırma. Gazi Üniversitesi Gazi 

Eğitim Fakültesi Dergisi, 44(3), 1847-1866. 



 

55 
 

Solak, E. M., & Yılmaz, F. (2017) Türkçe Öğrenen Yabancı Uyruklu Öğrencilerin Konuşma 

Kaygısı Nedenleri ve Düzeyleri. Eğitim ve Öğretim Araştırmaları Dergisi Journal Of Research 

İn Education And Teaching, 6(1), 308-317.  

Sönmez, E. N., & Özden, M. (2024). Yabancı Dil Olarak Türkçe Öğrenenlerin İletişim 

Stratejilerini Kullanma Düzeylerinin Konuşma Kaygısına Etkisi. Aydın Tömer Dil Dergisi, 

9(1), 71-105. 

Şahin, A., & Salı, M. K. (2018). Yabancı Dil Olarak Türkçe Konuşma Stratejileri Üzerine Bir 

Araştırma: Çomü Tömer Örneği. Kuram ve Uygulamada Sosyal Bilimler Dergisi, 2(2), 40-49. 

Şenyiğit, Y., & Alpaslan, O. (2019). Yabancılara Türkçe Öğretiminde Konuşma Becerisi ve 

Telaffuz Eğitimi. Mehmet Akif Ersoy Üniversitesi Eğitim Fakültesi Dergisi, (52), 519-549. 

Şimşek, A., & Çevirme, H. (2023). Yabancı Dil Olarak Türkçe Öğretiminde Konuşma 

Becerisine Yönelik Biçimlendirici Değerlendirme Temelli Dereceli Puanlama Anahtarı 

Geliştirme Çalışması. RumeliDE Dil ve Edebiyat Araştırmaları Dergisi, (36), 305-325. 

Şişman, R. (2025). Yabancı Dil Olarak Türkçe Konuşma Derslerinde Eleştirel Düşünme 

Becerilerinin Desteklenmesi: Ters Yüz Sınıf Modeline Dayalı Bir Ders Tasarımı. Sakarya Dil 

Dergisi, 3(1), 56-83. 

Taşköprü, G. (2025). İkinci/Yabancı Dil Olarak Türkçe Öğretiminde A1-A2 Düzeylerinde 

Konuşma Puanlama Anahtarı Önerisi. Dil Eğitimi ve Araştırmaları Dergisi, 11(1), 188-206. 

Toksun D. E. (2024). Yabancı Dil Olarak Türkçe Öğrenen Öğrencilerin Konuşma Becerilerini 

Geliştirmek için Dil Öğrenim Oyunları. Bartın Üniversitesi Eğitim Araştırmaları Dergisi, 8(1), 

73-83. 

Tunçel, H. (2015). Yabancı Dil Olarak Türkçe Konuşma Kaygısının Çeşitli Değişkenler 

Açısından İncelenmesi∗. Hacettepe Üniversitesi Yabancı Dil Olarak Türkçe Araştırmaları 

Dergisi, (2), 107-135. 

Türkben, T., & Yiğit, K. Ö. (2023). Ters-Yüz Sınıf Modeli ile Desteklenmiş İletişimsel 

Yaklaşımın Türkçe Öğrenen Yabancı Öğrencilerin Konuşma Becerilerine Etkisi. Mersin 

Üniversitesi Eğitim Fakültesi Dergisi, 19(1), 28-50. 

Uluçay, M. (2024). Diksiyon Eğitiminin Yabancı Dil Olarak Türkçe Öğrenen Boşnak 

Öğrencilerin Prozodik Konuşma Becerileri Üzerindeki Etkisi. RumeliDE Dil ve Edebiyat 

Araştırmaları Dergisi, (40), 13-32. 

Uysal, S. &, Özdemir, C. (2023). Yabancı Dil Olarak Türkçenin Soydaşlara Öğretiminde 

Konuşma Becerisinin Gelişimini Etkileyen Faktörlerin Tespiti. Uluslararası Sosyal Bilimler 

Dergisi, 7(31), 759-770.  

Ülker, Ş. & Boylu, E. (2015). Türkçeyi Yabancı Dil Olarak Öğrenen İranlı Öğrencilerin 

Konuşma Kaygılarının Değerlendirilmesi. Mustafa Kemal Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Dergisi, 12(30), 13-25. 

Yaman, Y. & Arslan, M. (2023). Yabancı Dil Olarak Türkçe Dinleme ve Konuşma 

Becerilerinin Gelişiminde Filmlerin Kullanımı. International Journal of Social Sciences, 27 

(6), 277-292.  



 

56 
 

Yavuz, G., & Alpaslan, O. (2021). Yabancılara Türkçe Öğretiminde Eğitsel Oyunların 

Konuşma Becerisindeki Rolü. Rumelide Dil ve Edebiyat Araştırmaları Dergisi, (Ö10), 251-

264. 

Yıldırım, N. (2025). Türkçeyi Yabancı Dil Olarak Öğrenenlerin Konuşma Kusurlarının 

Eğitmen Görüşleriyle Belirlenmesi. Uluslararası Sosyal Bilimler Akademi Dergisi (17), 237-

256. 

Yıldız, F. U., & Kahhaleh, H. (2022). Yurt Dışında Türkçe Öğrenen Yabancıların Konuşma 

Becerisinde Karşılaştıkları Zorlukların Analizi (Sistematik Derleme). Uluslararası Yabancı 

Dil Olarak Türkçe Öğretimi Dergisi, 5(2), 76-91. 

Yılmaz, F., & Akdaş, Ç. (2022). Yabancılara Türkçe Öğretirken Konuşma Becerisini 

Geliştirmede Görev Odaklı Yöntem. Eğitimde ve Kültürde Akademik Çalışmalar I, 169-180. 

Yılmaz Y. & Arslan, M. (2023). Yabancı Dil Olarak Türkçe Konuşma Becerisinin 

Geliştirilmesinde Öğrenme Özerkliği Bağlamında Etkinlik Yaklaşımı. Socıal Scıences Studıes 

Journal, 110(110), 6611-6619.  

2. Yabancılara Türkçe Öğretiminde Konuşma Becerisi Üzerine Yazılan Lisansüstü 

Tezler 

Yapılan araştırma sonucunda yabancılara Türkçe öğretiminde konuşma becerisi ile 

ilgili 10’u doktora ve 31’i yüksek lisans olmak üzere toplam 41 lisansüstü tezi tespit 

edilmiştir. Yüksek lisans tezlerinin yayımlanma yılına bakıldığı zaman frekans değeri en 

yüksek olan yıl 2019 (f:7) dur ve onu 2018 (f:6) yılı izler. Ardından 2020 (f:4) ve 2021 (f:4) 

yılları gelir. 2013, 2016 ve 2025 yılları hiçbir tezin yayımlanmadığı senelerdir. 2023 (f:2), 

2024 (f:3) yıllarının ardından 2014 (f:1), 2015 (f:1), 2017 (f:1) ve 2022 (f:2) en az sayıda tezin 

yayımlandığı senelerdir.  

Yabancılara Türkçe öğretiminde konuşma becerisi ile ilgili yapılmış doktora tezleri 

incelendiği zaman 2021 (f:3) yılında en fazla makalenin yazılmış olduğu görülmektedir. 

2013, 2015, 2016, 2017 ve 2024 yıllarında hiçbir tezin yazılmadığı ve 2014 (f:1), 2018 (f:1), 

2019 (f:1), 2020 (f:1), 2022 (f:1), 2023 (f:1) ve 2025 (f:1) yıllarında ise birer tezin yayımlandığı 

tespit edilmiştir.  

Aksu Raffard, C. (2022). Yabancı Dil Olarak Türkçe Öğretiminde Ayrık Söz Edimi Öğretimi 

Modelinin Karşılıklı Konuşma Becerisine Etkisi.  Doktora Tezi. Dokuz Eylül Üniversitesi, 

Eğitim Bilimleri Enstitüsü, Türkçe ve Sosyal Bilimler Eğitimi Anabilim Dalı, İzmir.  

Alahmad, S. (2020). Yabancılara Uzaktan Türkçe Öğretiminde Konuşma Becerisini 

Geliştirme ve Karşılaşılan Sorunlar. Yüksek Lisans Tezi.  İstanbul Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Yabancı Dil Olarak Türkçe Anabilim Dalı, İstanbul.  

Alhan Derinkök, A. (2022). Yabancı Dil Olarak Türkçe ve İngilizce Ders Kitaplarında Orta 

Düzey Konuşma Etkinliklerinin Karşılaştırılması (Yedi İklim Türkçe ve New Englısh Fıle 

Örneği).  Yüksek Lisans Tezi. Nevşehir Hacı Bektaş Veli Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Türkçe ve Sosyal Bilimler Eğitimi Ana Bilim Dalı, Nevşehir.  

Arslan, A. (2023). Türkçenin yabancı dil olarak öğretiminde kullanılan Yeni İstanbul B1 ve 

B2 ders kitaplarındaki konuşma etkinliklerinin incelenmesi. Yüksek Lisans Tezi. Bartın 

Üniversitesi. Lisansüstü Eğitim Enstitüsü. Yabancılara Türkçe Eğitimi Ana Bilim Dalı, 

Bartın.  



 

57 
 

Arslan, N. (2018). Yabancı Dil Olarak Türkçe Öğretiminde Göreve Dayalı Öğrenme Yönteminin 

A1-A2 Düzeyi Konuşma Becerisine Katkısı. Doktora Tezi. Hacettepe Üniversitesi Türkiyat 

Araştırmaları Enstitüsü, Türkiyat Araştırmaları Anabilim Dalı, Ankara.  

Ataş, N. (2023). Yabancı dil olarak Türkçe öğretiminde temel seviyede konuşma becerisinin 

geliştirilmesine yönelik sınıf dışı öğretim tasarımı. Yüksek Lisans Tezi. Fatih Sultan Mehmet 

Vakıf Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Türkçe Eğitimi Ana Bilim Dalı, Yabancılara 

Türkçe Eğitimi Bilim Dalı, İstanbul.  

Avcı, M. (2019). Türkçenin Yabancı Dil Olarak Öğretiminde İletişimsel Yöntemin Öğrencilerin 

Konuşma Tutum ve Başarılarına Etkisi (Somali Örneği). Yüksek Lisans Tezi. Kütahya 

Dumlupınar Üniversitesi, Eğitim Bilimleri Enstitüsü, Türkçe Eğitimi Anabilim Dalı, 

Kütahya.  

Ayverdi, T. (2023). Yabancı dil olarak Türkçe öğretiminde c1 düzeyi konuşma becerisi analitik 

dereceli puanlama anahtarı geliştirilmesi. Yüksek Lisans Tezi. Fatih Sultan Mehmet Vakıf 

Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Türkçe Eğitimi Ana Bilim Dalı, Yabancılara 

Türkçe Eğitimi Bilim Dalı, İstanbul.  

Baştuğ, S. (2024). Yabancı dil olarak Türkçe öğretiminde konuşma becerisi geliştirmeye 

yönelik B1-B2 seviyesine uygun drama metni kullanımı: Kısa oyun metni oluşturma. Yüksek 

Lisans Tezi. Karamanoğlu Mehmetbey Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk Dili ve 

Edebiyatı Ana Bilim Dalı, Konya.  

Çelik, D. (2021). Türkçenin Yabancı Dil Olarak Öğretiminde A2 Seviyesi Konuşma 

Etkinliklerinin Görev Odaklı Yaklaşıma Göre İncelenmesi. Yüksek Lisans Tezi.  Yıldız Teknik 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türkçe ve Sosyal Bilimler Eğitimi Ana Bilim Dalı, 

İstanbul.  

Çolak, M. (2018). Yabancı/İkinci Dil Olarak Türkçe Konuşma Becerisinin Yedi İklim B1 

Düzeyi Ders Materyalleri Üzerinden Değerlendirilmesi. Yüksek Lisans Tezi. Hacettepe 

Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü, Türkiyat Araştırmaları Anabilim Dalı, 

Ankara.  

Efe, G. (2024). Türkçenin yabancı dil olarak öğretiminde B2 düzeyi öğrencilerin konuşma 

becerisine yönelik öz yeterliklerinin çeşitli değişkenler açısından incelenmesi. Yüksek Lisans 

Tezi. Kütahya Dumlupınar Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Türkçe ve Sosyal 

Bilimler Eğitimi Ana Bilim Dalı, Kütahya.  

Gün, S. (2015). Yabancı Dil Olarak Türkçenin Öğretiminde Web 2. 0 Sesli ve Görüntülü 

Görüşme (Skype) Uygulamalarının Konuşma Becerisine Etkisi. Yüksek Lisans Tezi. 

Çanakkale Onsekiz Mart Üniversitesi, Eğitim Bilimleri Enstitüsü, Türkçe Eğitimi Anabilim 

Dalı, Çanakkale.  

Günaydın, Y. (2020). Türkçenin Yabancı Dil Olarak Öğretiminde Etkileşimli Okumanın 

Konuşma Becerisine Etkisi. Doktora Tezi.  Yıldız Teknik Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Türkçe ve Sosyal Bilimler Eğitimi Ana Bilim Dalı, İstanbul.  

Halim Mansour, O.M.A. (2021). Yabancı Dil Olarak Türkçenin Öğretiminde Filmlerin 

Dinleme/İzleme ve Konuşma Becerisine Etkisi. Doktora Tezi. Gazi Üniversitesi, Eğitim 

Bilimleri Enstitüsü, Türkçe ve Sosyal Bilimler Eğitimi Anabilim Dalı, Ankara.  



 

58 
 

İlgün, K. (2021). Yabancı Dil Olarak Türkçenin Öğretiminde Kültürlerarası Yaklaşım 

Modeliyle Konuşma Becerisinin Geliştirilmesi. Doktora Tezi. Gazi Üniversitesi, Eğitim 

Bilimleri Enstitüsü, Türkçe ve Sosyal Bilimler Eğitimi Ana Bilim Dalı, Ankara.  

Kahhaleh, H. M. E. M., (2024). Ürdünlü üniversite öğrencilerinin Türkçe konuşma becerisinde 

yaşadıkları zorluklar ve çözüm önerileri. Yüksek Lisans Tezi. Dokuz Eylül Üniversitesi, 

Eğitim Bilimleri Enstitüsü, Yabancı Dil Olarak Türkçe Öğretimi Ana Bilim Dalı, Yabancı Dil 

Olarak Türkçe Öğretimi Bilim Dalı, İzmir.  

Karabıyık, E. (2018). C1 Seviyesindeki Yabancı Uyruklu Öğrencilerin Video Tabanlı Konuşma 

Becerisi Sınavlarının Holistik ve Analitik Değerlendirme Yollarının Karşılaştırılması. Yüksek 

Lisans Tezi. Nevşehir Hacı Bektaş Veli Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türkçe 

Eğitimi Ana Bilim Dalı, Nevşehir.  

Karagülle, H. (2020). Yabancı Dil Olarak Türkçenin Öğretiminde 3 Boyutlu Öğrenme 

Ortamlarının Konuşma Becerisine Etkisi. Yüksek Lisans Tezi.  İstanbul Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Türkiyat Araştırmaları Anabilim Dalı, İstanbul.  

Kaya, İ. (2019). Yabancı Dil Olarak Türkçe Öğretiminde İletişimsel Yaklaşımın A1-A2- 

Seviyesinde Konuşma Becerisinde Kullanımı. Doktora Tezi. Erciyes Üniversitesi, Eğitim 

Bilimleri Enstitüsü, Türkçe Eğitimi Anabilim Dalı, Kayseri.  

Keser, S. (2018). Yabancı Dil Olarak Türkçe Öğretiminde Konuşma Becerisinin 

Geliştirilmesinde Karşılaşılan Güçlükler.  Yüksek Lisans Tezi. Hacettepe Üniversitesi 

Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü, Türkiyat Araştırmaları Anabilim Dalı, Ankara.  

Kılıçarslan, R. (2014). Yabancı Dil Olarak Türkçenin Öğretiminde Drama Yönteminin 

Konuşma Becerisine Etkisi. Doktora Tezi. Çanakkale Onsekiz Mart Üniversitesi, Eğitim 

Bilimleri Enstitüsü, Türkçe Eğitimi Anabilim Dalı, Çanakkale.  

Kocayanak, D. (2021). Yabancı Dil Olarak Türkçe Öğretenlerin Konuşma Becerisini Ölçme 

Sürecine Yönelik Uygulamaları. Doktora Tezi. Hacettepe Üniversitesi, Türkiyat Araştırmaları 

Enstitüsü, Türkiyat Araştırmaları Anabilim Dalı, Ankara.  

Kocak, A. (2023). SAMR modelinin yabancı dil olarak Türkçe öğretiminde konuşma becerisine 

etkisi. Yıldız Teknik Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türkçe ve Sosyal Bilimler 

Eğitimi Ana Bilim Dalı, Türkçe Eğitimi Bilim Dalı, İstanbul.  

Koçak, S. (2018). Yabancı Dil Olarak Türkçe Öğretiminde Temel Düzeyde (A1-A2) Konuşma 

İzlence Örneğinin Hazırlanması. Yüksek Lisans Tezi. Hacettepe Üniversitesi Türkiyat 

Araştırmaları Enstitüsü, Türkiyat Araştırmaları Anabilim Dalı, Ankara.  

Köse, H. (2020). Türkçeyi Yabancı Dil Olarak Öğrenenlerin Konuşma Kaygılarının 

Değerlendirilmesi. Yüksek Lisans Tezi. Tokat Gaziosmanpaşa Üniversitesi, Eğitim Bilimler 

Enstitüsü, Türkçe ve Sosyal Bilimler Eğitimi Anabilim Dalı, Tokat.  

Ocak, B. (2019). Yabancı Dil Olarak Türkçe Öğretiminde A2 Düzeyinde Konuşma Sınavı 

Geliştirme. Yüksek Lisans Tezi.   İstanbul Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yabancı 

Dil Olarak Türkçe Öğretimi Anabilim Dalı, İstanbul.  

Özcan, B.S. (2021). Yabancı Dil Olarak Türkçede Karşılıklı Konuşma Becerisi ve Kalıp Sözler.  

Yüksek Lisans Tezi. Dokuz Eylül Üniversitesi, Eğitim Bilimleri Enstitüsü, Yabancı Dil 

Olarak Türkçe Öğretimi Anabilim Dalı, İzmir.   



 

59 
 

Özdemir, E.F. (2021). Türkçenin Yabancı Dil Olarak Öğretiminde Film Kullanımının Yabancı 

Öğrencilerin Konuşma Becerisine Etkisi. Yüksek Lisans Tezi. Gazi Üniversitesi, Eğitim 

Bilimleri Enstitüsü, Türkçe ve Sosyal Bilimler Eğitimi Anabilim Dalı, Ankara.  

Rebahan, Z. (2019). Yabancı Dil Olarak Türkçe Öğretiminde Kullanılan Ders Kitaplarındaki 

Konuşma Etkinliklerinin Göreve Dayalı Dil Öğretimine Göre İncelenmesi. Yüksek Lisans Tezi. 

Muğla Sıtkı Koçman Üniversitesi, Eğitim Bilimleri Enstitüsü, Türkçe Eğitimi Anabilim Dalı, 

Muğla.  

Sağlık, H. (2018). Türkçenin Yabancı Dil Olarak Öğretiminde Kullanılan Ders Kitaplarında 

Yer Alan Konuşma Becerisi Etkinliklerinin Avrupa Dil Gelişim Dosyası Doğrultusunda 

Değerlendirilmesi. Yüksek Lisans Tezi. Yıldız Teknik Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, İstanbul.  

Seyhan, B. (2021). İletişim Oyunlarının Yabancılara Türkçe Öğretiminde Konuşma 

Becerisine Etkisi. Yüksek Lisans Tezi. Yıldız Teknik Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Türkçe ve Sosyal Bilimler Eğitimi Ana Bilim Dalı, İstanbul.  

Sivrioğlu, S. (2014). Yabancı Dil Olarak Türkçe Öğretiminde Yaratıcı Dramanın Konuşma 

Becerisine Etkisi. Yüksek Lisans Tezi. Ankara Üniversitesi, Eğitim Bilimleri Enstitüsü, 

İlköğretim Anabilim Dalı, Ankara.   

Şahin, M. (2019). Görev Temelli Dil Öğretim Yöntemi’nin Türkçeyi Yabancı Dil Olarak 

Öğrenenlerin Konuşma Becerilerinin Geliştirilmesinde Kullanımı. Yüksek Lisans Tezi. 

Nevşehir Hacı Bektaş Veli Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türkçe Eğitimi Ana Bilim 

Dalı, Nevşehir.  

Şimşek, A. (2022). Yabancı Dil Olarak Türkçe Öğretiminde Konuşma Becerisine Yönelik 

Biçimlendirici Değerlendirme Temelli Dereceli Puanlama Anahtarı Geliştirme Çalışması (B2 ve 

C1 Düzeyi İçin). Yüksek Lisans Tezi. Kocaeli Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Yabancılara Türkçe Öğretimi Anabilim Dalı, Kocaeli.  

Tanju, B. (2019). Yabancı Dil Olarak Türkçe Öğretiminde A1 ve A2 Düzeyleri İçin Önerilen 

İletişimsel Konuşma Etkinlikleri. Yüksek Lisans Tezi. İstanbul Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yabancı Dil Olarak Türkçe Öğretimi Anabilim Dalı, İstanbul.  

Taşköprü, G. (2017). Yabancı Dil Olarak Türkçe Sınıflarında Konuşma Becerisini 

Geliştirmeye Yönelik Materyal Hazırlama. Yüksek Lisans Tezi. Dokuz Eylül Üniversitesi, 

Eğitim Bilimleri Enstitüsü, Yabancı Dil Olarak Türkçe Öğretimi Anabilim Dalı, İzmir.  

Tataroğlu, S. (2019). Yabancı Dil Olarak Türkçe Öğretiminde Yaratıcı Drama Uygulamalarının 

Konuşma Becerisine Etkisi.  Yüksek Lisans Tezi.  İstanbul Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Türkiyat Araştırmaları Anabilim Dalı, İstanbul.  

Uysal, G. (2020). Güncel Öğretim Tekniklerinin Türkçeyi Yabancı Dil Olarak Öğrenen B2 

Seviyesi Öğrencilerinin Hazırlıklı Konuşma Becerilerine Etkisi. Yüksek Lisans Tezi. Yıldız 

Teknik Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türkçe ve Sosyal Bilimler Eğitimi Ana Bilim 

Dalı, İstanbul.  

Uzbek, A. (2019). Gazi Tömer ile Interchange Fourth Edıtıon Kitaplarındaki Konuşma 

Etkinliklerinin Konuşma Becerisi Bağlamında Karşılaştırılması. Yüksek Lisans Tezi. Nevşehir 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türkçe Eğitimi Ana Bilim Dalı, Nevşehir.  



 

60 
 

Yazıcı, M.H. (2018). Yabancı Dil Olarak Türkçe Öğrenen Öğrencilerin Sözlü İletişim Stratejileri: 

Konuşma Becerisi.  Yüksek Lisans Tezi. Kırıkkale Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Türkçe Eğitimi Ana Bilim Dalı, Kırıkkale.  

Yusufoğlu, S. (2025). Ters yüz sınıf modeli ile yabancı dil olarak Türkçe öğretiminde konuşma 

becerisinin geliştirilmesi. Doktora Tezi. İstanbul Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, 

Türkçe ve Sosyal Bilimler Eğitimi Anabilim Dalı Başkanlığı, İstanbul.  

Sonuç, Tartışma ve Öneriler 

Dil ve iletişim kavramlarının insan hayatındaki yeri tartışılmazdır. Konuşma becerisi 

ise bu kavramların ayrılmaz ve en önemli parçasıdır. Bu sebepten dolayı dil öğrenme 

amaçlarının en başında da öğrenilen dilde konuşmak gelir. Bireyler öğrenilen dilde dilin 

kullanıcılarıyla etkili bir iletişim kurmayı her daim hedeflemektedirler. Türkçenin yabancı 

dil olarak öğretiminde de diğer becerilerin yanında konuşma becerisine önem vermek 

gerekmektedir. 

Türkçenin yabancı dil olarak öğretiminde konuşma becerisiyle ilgili 2013 ila 2025 

yılları arasında yapılan makaleler ile ilgili bulgular incelendiğinde konu üzerine 77 

çalışmanın yapıldığı tespit edilmiştir. Bahsedilen çalışmaların sayıca en fazla 2023 (f:16) ve 

2024 (f:10) yıllarında yapıldığı tespit edilmiştir. 2021 (f:8), 2025 (f:8), 2015 (f:7), 2017 (f:5), 

2019 (f:5) ve 2022 (f:5) yıllarında da çalışmaların yüksek oranda yapıldığı görülmektedir. 

Konu üzerine 2013 (f:1) yılında bir tane makale ve 2014 yılında hiçbir makalenin 

yazılmadığı tespit edilmiş olup 2015 yılı itibarıyla konu üzerine çalışmaların yoğunlaştığı 

bilgisine ulaşılmıştır.  

Yabancılara Türkçe öğretiminde konuşma becerisi üzerine yapılan tarama 

sonucunda elde edilen bulgular incelendiğinde konu üzerine 10’u doktora, 31’i yüksek 

lisans olmak üzere 41 lisansüstü teze ulaşılmıştır. Konu üzerine yüksek lisans tezlerinin 

en fazla yayınlandığı seneler 2018 (f:6) ve 2019 (f:7) seneleridir. 2020 (f:4) ve 2021 (f:4) 

yıllarında da konu üzerine yoğunlaşılmış olduğu tespit edilmiştir. 2014 (f:1), 2015 (f:1), 

2017 (f:1), 2022 (f:2) ve 2024 (f:3) yıllarında en az sayıda yüksek lisans tezinin yayımlandığı 

görülmekle birlikte 2013, 2016 ve 2025 yıllarında yüksek lisans düzeyinde hiçbir tezin 

yayınlanmamış olduğu anlaşılmıştır. Yüksek lisans düzeyi tezlerinde 2018 yılından itibaren 

konu üzerine yoğunlaşıldığı ancak 2022 senesi itibariyle tez sayısında bir düşüş yaşandığı 

tespit edilmiştir.  

Doktora tezleri ile ilgili bulgular incelendiğinde en fazla yayının 2021 (f:3) yılında 

yapıldığı görülmektedir. 2014, 2018, 2019, 2020, 2022, 2023 ve 2025 yıllarında birer 2013, 

2015, 2016, 2017 ve 2024 yıllarında ise hiçbir tezin yayımlanmadığı tespit edilmiştir.  

Araştırmada elde edilen bütün bulgular incelendiğinde, yabancılara Türkçe 

öğretiminde konuşma becerisi üzerine en fazla makale türünde yayının yapıldığı sonucuna 

ulaşılmıştır. Bununla birlikte konu üzerine yapılan çalışmalar arasında yüksek lisans 

düzeyi tezlerde bir yükseliş yaşansa da doktora tezlerinde istenilen başarıya 

ulaşılamamıştır. 2013 yılından itibaren konu üzerine makale ve lisansüstü alanında 

yapılan çalışmaların toplamı 78 olduğu bilgisine ulaşılmıştır. Yabancılara Türkçe 

öğretiminde konuşma becerisinin oldukça önemli bir alan olmasından dolayı tespit edilen 

bu sayının beklenilen düzeyde olmadığı düşünülmektedir. Dolayısıyla konu üzerine daha 

fazla çalışılması gerektiği önerilmektedir. 



 

61 
 

Yapılan bu çalışmanın ardından araştırmacılara konu üzerine katkı sağlayabilmesi 

amacıyla incelenen bu çalışmaların farklı açılardan da incelenmesi önerilmektedir.  

 

Kaynaklar 

Arıcı, A. F., Sallabaş, M., & Başaran, M. (2017). Türkçeyi Yabancı Dil Olarak Öğrenenlerin B2 Seviyesi 

Konuşma Becerileri: Dereceli Puanlama Ölçeği Geliştirme Çalışması. International Online 

Journal Of Educational, S. 9: 516-526. 

Barın, M. (2018, Ekim). Konuşma Becerisi: Konuşma ve Yazı Dili. Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Dergisi , S. 1903-1913. 

Büyükikiz, K. (2014). Yabancılara Türkçe Alanında Hazırlanan Lisansüstü Tezler Üzerine Bir 

İnceleme. Mustafa Kemal Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 11(25), S. 203-213. 

Çelik, D. (2021). Türkçenin Yabancı Dil Olarak Öğretiminde A2 Seviyesi Konuşma Etkinliklerinin Görev 

Odaklı Yaklaşıma Göre İncelenmesi. Yüksek Lisans Tezi . İstanbul : Yıldız Teknik Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Çelik, F. (2019). Yabancılara Türkçe Öğretiminde Konuşma Becerisi. Uluslararası Sosyal Bilimler 

Akademik Araştırmalar Dergisi, 3(3), S. 32-41. 

Demircan, Ö. (1982). Türkçenin Yabancı Dil Olarak Öğretimi ve Bir Kaynakça. İstanbul : İstanbul 

Üniversitesi Yayınları. 

Demirel, Ö. (1993). Yabancı Dil Öğretimi, İlkeler, Yöntemler, Teknikler. Ankara, Usem Yayınları. 

Demirel, Ö. (2016). Yabancı Dil Öğretimi (9.Baskı ). Ankara: Pegem Akademi. 

Erdem, İ. (2009). Yabancılara Türkçe Öğretimiyle İlgili Bir Kaynakça Denemesi. Turkish Studies (4/3). 

Göçer, A., & Moğul, S. (2011). Türkçenin Yabancı Dil Olarak Öğretimi İle İlgili Çalışmalara Genel Bir 

Bakış. Turkish Studies . 

Göçer, A., Tabak, G., & Coşkun, A. (2012). Türkçenin Yabancı Dil Olarak Öğretimi Kaynakçası (Cilt 

32). Tübar. 

Güneş, F. (2014, Yaz). Konuşma Öğretimi Yaklaşım ve Modelleri. Bartın Üniversitesi Eğitim Fakültesi 

Dergisi, S. 1-27. 

H. Şimşek; A. Yıldırım. (2013). Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri. İstanbul: Seçkin 

Yayıncılık. 

Kahriman, R., Dağtaş, A., Çapoğlu, E., & Ateşal, Z. (2013). Yabancılara Türkçe Öğretimi Kaynakçası 

(Cilt 1.). Türük. 

Karasar, N. (2012). Bilimsel Araştırma Yöntemleri. Ankara: Nobel Yayıncılık. 

Özcan, B. S. (2021). Yabancı Dil Olarak Türkçede Karşılıklı Konuşma Becerisi ve Kalıp Sözler . Yüksek 

Lisans Tezi. İzmir : Dokuz Eylül Üniversitesi Eğitim Bilimleri Enstitüsü . 

Potur, Ö., & Yıldız, N. (2016). Konuşma Becerisi Alanında Yapılan Akademik Çalışmaların Eğilimleri. 

Dil ve Edebiyat Eğitimi Dergisi(18), S. 27-40. 

Şimşek, A. (2022). Yabancı Dil Olarak Türkçe Öğretiminde Konuşma Becerisine Yönelik Biçimlendirici 

Değerlendirme Temelli Dereceli Puanlama Anahtarı Geliştirme Çalışması (B2 Ve C1 Düzeyi İçin). 

Yüksek Lisans Tezi . Kocaeli : Kocaeli Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Yabancılara 

Türkçe Öğretimi Anabilim Dalı . 

Temizkan, M. (2009). Akran Değerlendirmenin Konuşma Becerisinin Geliştirilmesi Üzerindeki Etkisi. 

Mustafa Kemal Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi , S. 6 (12); 90-112. 

Topçuoğu Ünal, F., & Özer, D. (2016). Konuşma Becerisi İle İlgili Kaynakça Çalışması. 9(47). 

Ünalan, Ş. (2007). Sözlü Anlatım. Ankara : Nobel Yayınevi . 

 

 

 

  



 

62 
 

FROM THE ORGANIZATION OF TURKIC STATES TO THE IDEAL OF THE UNION OF 

TURKIC STATES: THE STRATEGIC TRAJECTORY OF TURKEY-AZERBAIJAN 

RELATIONS 

TÜRKİYE-AZERBAYCAN İLİŞKİLERİNİN TÜRK DEVLETLERİ TEŞKİLATINDAN 

TÜRK DEVLETLERİ BİRLİĞİ İDEALİNE DOĞRU HEDEFLERİ 

 

Aliyeva Ruhangiz Mammad1  

 

Abstract 

This study analyzes the deep-rooted historical, cultural, and strategic partnership 

between Turkey and Azerbaijan within the framework of the Organization of Turkic States. 

From historical solidarity during major conflicts to the Shusha Declaration and strategic 

projects like the Zangezur Corridor, the paper outlines the shared vision of a unified Turkic 

world. 

Historical Background: Foundations of Brotherhood.Turkey and Azerbaijan showed 

strong solidarity during regional wars and struggles. Atatürk’s principle 'One nation, two 

states' reflects the core of their brotherhood. Post-Soviet Era and Strategic Structuring. 

AfterAzerbaijan’s independence, Turkey was the first to recognize and support it. Military 

and political cooperation strengthened ties. Karabakh Victory and the Shusha Declaration 

The Shusha Declaration brought the bilateral relations to a new level, institutionalizing 

mutual security guarantees. Geopolitics of the Zangezur Corridor-This corridor is a strategic 

link between Turkic states from Central Asia to Europe.The Organization of Turkic States 

and Future Vision-With the 2040 Vision Document, integration efforts are becoming more 

structured and goal-oriented. Education, Youth, and Cultural Integration-Joint 

universities, shared curricula, and cultural projects are shaping a unified identity for the 

younger generations. 

The Turkey-Azerbaijan relationship is not only a strategic alliance but also a 

cornerstone for the future of the Turkic World. Institutional mechanisms like the OTS and 

declarations like Shusha show a long-term commitment to unity. 

Keywords: Turkey, Azerbaijan, Organization of Turkic States, Shusha Declaration, 

Zangezur Corridor, Turkic Union. 

  Özet 

  Bu çalışma, Türkiye ile Azerbaycan arasındaki tarihi, kültürel ve stratejik ortaklığı 

analiz etmekte; ilişkilerin Türk Devletleri Teşkilatı (TDT) çerçevesindeki gelişimini 

incelemektedir. Tarihi dayanışmadan Şuşa Beyannamesi'ne, Zengezur Koridoru'ndan ortak 

eğitim ve gençlik politikalarına kadar pek çok başlıkta iki ülkenin Türk Dünyası idealine 

katkısı ele alınmıştır. 1. Tarihi Arka Plan: Kardeşliğin Temelleri 

 
1 Assoc.Prof ,Doctor of philosophy in pedagogy. Nakhchivan Institute of Teachers,Department of Pedagogy and 
Psychology,E-mail:  ruhangiz.aliyeva@list.ru 
ORCİD orcid.org/0000-0002-9466-4822 
 

mailto:ruhangiz.aliyeva@list.ru


 

63 
 

  Osmanlı Savaşı’ndan Kurtuluş Savaşı’na kadar Türkiye-Azerbaycan dayanışması, 

ortak milli bilinç oluşturmuştur. Atatürk’ün 'Bir millet, iki devlet' sözü bu birliği özetler. 

Sovyet Sonrası Dönem ve Stratejik Yapılanma SSCB sonrası Türkiye’nin Azerbaycan’a 

tanıma ve destek süreci, askeri ve siyasi entegrasyonla güçlenmiştir. Karabağ Zaferi ve Şuşa 

Beyannamesi sonrası iki ülke arasında NATO tarzı güvenlik garantisi oluşturarak ilişkileri 

yeni seviyeye taşımıştır. Zengezur Koridoru’nun Jeopolitik Önemi-Türk Dünyasını 

birləşdirəcək koridor, Asya’dan Avrupaya stratejik bağlantıdır. TDT ve Gelecek 

Perspektifleri-2040 Vizyon Belgesi ışığında, siyasi ve kültürel bütünleşme hedefleri 

somutlaştırılmıştır. Eğitim, Gençlik ve Kültürel Entegrasyon Ortak üniversiteler, 

müfredatlar ve kültürel projeler genç nesli ortak kimlikte birleştirmektedir.  

   Türkiye-Azerbaycan ilişkileri sadece ikili stratejik ortaklık değil; Türk Dünyası'nın 

geleceğine dair vizyonun temel direğidir. TDT'nin kurumsallaşması ve Şuşa Beyannamesi, 

bu birliğin yapıtaşlarıdır. 

Anahtar Kelimeler: Türkiye, Azerbaycan, Türk Devletleri Teşkilatı, Şuşa 

Beyannamesi, Zengezur Koridoru, Türk Birliği. 

 

Kaynakça  

Aliyev, H. (1994). Bir millet, iki devlet. Bakü: Azərnəşr. 

Aliyev, H. (1994). One Nation, Two States. Baku: Azerneshr Publishing 

Aliyev, I. (2021). The Shusha Declaration and the Perspective of the Turkic World. Official 

Publication. 

Aliyev, İ. (2021). Şuşa Beyannamesi ve Türk Dünyası Perspektifi. Resmi Yayım. 

Atatürk, M. K. (1921). Söylev ve Demeçler. Ankara: Türk Tarih Kurumu. 

Atatürk, M. K. (1921). Speeches and Statements. Ankara: Turkish Historical Society. 

Balcı, A. (2020). Integration of the Turkic World and the Role of the Organization of Turkic States. 

International Journal of Turkic World Studies, 12(2), 55–78. 

https://doi.org/10.546A23/turkdunya.2020.12.2.055 

Balcı, A. (2020). Türk Dünyası Entegrasyonu ve TDT’nin Rolü. Uluslararası Türk Dünyası 

Araştırmaları Dergisi, 12(2), 55–78. https://doi.org/10.54623/turkdunya.2020.12.2.055 

Bayramov, R. (2019). Turkey-Azerbaijan Military Cooperation and Security Strategy. Caucasus 

Strategic Research Center Report. 

Bayramov, R. (2019). Türkiye-Azerbaycan Askeri İşbirliği ve Güvenlik Stratejisi. Kafkas Stratejik 

Araştırmalar Merkezi Raporu. 

Haydar Aliyev Vakfı. (2023). Kültürel Diplomasi ve Türk Dünyası Projeleri. https://heydar-aliyev-

foundation.org 

Heydar Aliyev Foundation. (2023). Cultural Diplomacy and Turkic World Projects. https://heydar-

aliyev-foundation.org 

Organization of Turkic States. (2022). Vision Document for the Turkic World 2040. 

https://www.turkkon.org/assets/pdf/2040vizyon.pdf 

Türk Devletleri Teşkilatı. (2022). 2040 Türk Dünyası Vizyon Belgesi. 

https://www.turkkon.org/assets/pdf/2040vizyon.pdf 

Yıldız, M. (2021). The Geopolitical Importance of the Zangezur Corridor. Eurasian Studies Journal, 

14(1), 88–105. 

Yıldız, M. (2021). Zengezur Koridoru’nun Jeopolitik Önemi. Avrasya Etütleri Dergisi, 14(1), 88–105. 

  



 

64 
 

THE USE OF ETHNONYMS IN INDEPENDENCE-ERA PROSE: A CASE STUDY OF N. 

ABDURRƏHMANLI’S YOLÇU AND A. ABBAS’S DOLU 

MÜSTƏQILLIK DÖVRÜ NƏSR ƏSƏRLƏRINDƏ ETNONIMLƏR (N.ƏBDÜLRƏHMANLININ  

“YOLÇU”, A.ABBASIN “DOLU” ROMANLARI ƏSASINDA) 

    

Nərmin QOCAYEVA1 

  

Xülasə 

        Dilçilikdə xüsusi adların öyrənilməsi ilə məşğul olan onomastika elmində mühüm 

qollardan biri də etnonimikadır. Etnonimlərdə xalqın minillik tarixi, yəni etnik və siyasi tarixi 

öz əksini bu və ya digər dərəcədə tapır, öz izlərini qoruyub saxlayır.  Etnonimlər dilçiliklə 

yanaşı, tarix, coğrafiya elmləri üçün də dəyərli mənbə hesab olunur. Onların vasitəsilə 

müəyyən bir xalqın miqrasiyası, qonşu xalqlarla münasibətləri haqqında məlumat əldə edilir. 

Araşdırmamızın məqsədi və hədəfi də tarixi-mədəni irsimizin öyrənilməsində və onun gələcək 

nəsillərə milli-mənəvi sərvət kimi ötürülməsində etnonimlərin əhəmiyyətini göstərməkdir. 

Açar sözlər: etnonimlər, müstəqillik dövrü, nəsr əsərləri, milli kimlik, tarixi-etnik 

yaddaş. 

  Abstract 

  One of the important branches of onomastics, the linguistic field that studies proper 

names, is ethnonymy. Ethnonyms reflect, to varying degrees, the millennia-old history of a 

people—that is, their ethnic and political history—and preserve traces of this heritage. 

Ethnonyms are considered valuable sources not only for linguistics but also for the fields 

of history and geography. Through them, it is possible to obtain information about a specific 

people’s migrations and their relations with neighboring communities. The aim and 

objective of this study is to highlight the significance of ethnonyms in the study of our 

historical and cultural heritage and in transmitting this heritage to future generations. 

Keywords: ethnonyms, independence period, prose works, national identity, 

historical-ethnic memory. 

 

        Giriş 

   Etnonim yunan sözü olub xalq, tayfa və etnos adlarını bildirir. Etnonimlər müxtəlif 

səbəblərdən, yaşayış məskənləri, məşğuliyyət, dini inanclar və s. ilə bağlı  yaranmışdır. 

Müstəqillik dövrünə aid bədii nəsr əsərlərində etnonimlərin araşdırılması olduqca 

əhəmiyyətlidir. Onların tədqiqi Azərbaycan ərazisinin mürəkkəb etnik tərkibi haqqında, türk 

xalqlarının qədim mədəniyyəti, onların sosial-siyasi mühiti haqqında geniş məlumatların 

əldə edilməsinə kömək edir.      

       Etnonimlərin bədii nəsrdə işlənmə məqamları. 1991-ci ildən sonra Azərbaycan 

ədəbiyyatında milli ideologiya, tarix və kimlik məsələlərinə daha çox yer verilirdi. Bədii nəsrdə 

etnonimlər mühüm bədii vasitəyə çevrildi. Yazıçılar onlardan istifadə etməklə qəhrəmanların 

mənsub olduğu xalqı göstərir, milli kimliyini vurğulayır, eyni zamanda əsərin milli koloritini 

gücləndirir. Milli kimliyin qorunması, etnik münaqişələrin bədii təcəssümü baxımından da 

 
1 Bakı Avrasiya Universiteti, Filologiya, Müasir Azərbaycan dili, qocayeva.nermin1991@gmail.com 



 

65 
 

etnonimlərdən istifadə edirdilər. Xüsusilə də Qarabağ mövzusunda yazılan əsərlərdə ictimai-

siyasi konfliktin əsas təsvir vasitəsi kimi azərbaycanlı, erməni etnonimlərinə geniş yer 

verilirdi. N.Əbdülrəhmanlının “Yolçu”, A.Abbasın “Dolu” romanlarında biz bu etnonimlərin 

əsərin ideya-bədii yükündə əsas yer tutduğunu görürük. “Yüksəkliyi ələ keçirən ermənilər 

ovucları içində qalan kəndi güllə yağışına tutmuşdular”[4, s.103]. “Həmin torpaqlarda da 

əlaltından erməniləri yerləşdirdiyini söylədi”.[4, s.169]. Yazıçılar onların vasitəsilə Qarabağ 

müharibəsinin qəhrəman talelərində yaratdığı faciəni, iki ölkə arasında baş verən gərginliyi 

bədii şəkildə əks etdirir. “Azərbaycanlı” etnonimi mübarizə, milli qürur ideyalarını, “Erməni” 

etnonimi isə münaqişənin səbəbkarını ifadə edir. Romanda etnonimlərdən istifadə olunması 

təkcə etnik adların çəkilməsi deyil, həm də əsərin bədii-estetik dəyərini artırır. O cümlədən 

milli yaddaşı, tarixi gerçəkləri bədii şəkildə əks etdirən mühüm üslubi vasitə və dil vahididir. 

“Dolu” romanında rast gəlinən türk etnonimi qardaşlıq, yaxınlıq və mənəvi dəstək mənasında 

işlənir. “Türklərin adını eşidəndən sonra rəngi üstünə gələn anası getdi çay gətirməyə” [4, 

s.97].  

  Müstəqillik dövrü nəsr əsərlərində işlənən türk tayfalarının adları daha çox işlənməyə 

başladı. “Yolçu” romanında da qədim türk tayfalarının adlarına istinad etməsi milli köklərin 

simvolik bədii ifadəsinə çevrilir. “Məşhədi uğanlardan təmizləyən kimi, qardaşını Xorasan 

hakimi qoymuşdu, Mərv tatarlarının üstünə də elə onu göndərmişdi, Təkəli, Yumurlu, Sarılı 

türkmənlərinin qiyamını yatırmağı ona tapşırmışdı” [5, s.184]. “Əcəmin Bayat boyundan 

olan, Birinci Şah Abbasın ispan sarayına göndərdiyi səfarətin ikinci katibi Oruc bəy Bayatın 

Valyadolid şəhərində kitabının basıldığını da eşitmişdim”.[5, s.124]. “Sarıcalı tayfasından 

İbrahimxəlil ağanın oğullarını çox tərifləyiblər”[5, s.156]. “Mən də eşitmişdim ki, Əhməd Paşa 

Luristanı alıb, quzeydə trabzonlu Mustafa Paşa yanında da Dərviş Mehmet ağa Kırım 

tatarlarının köməyilə Gəncəni ələ keçirib, hətta osmanlılarla rusların Əcəmə qalmasında 

razılaşdıqları Ərdəbil də tutulub” [5, s.121]. Sonuncu nümunədə  biz  

etnotoponimin(trabzonlu),  türk tayfa adının(Kırım tatarları), həm də əcnəbi etnonimin(rus) 

işləndiyini müşahidə edirik. 

   Romandakı maraqlı etnonimlərdən biri də nasaqçılardır. “Əbdülhəsən bəyin 

nasaqçılarından biri çölün günbatan tərəfindəki Təklə obasından idi, bütün bunları ondan 

soruşub öyrəndim”[5, s.206]. Nasaqçılar qədim türk tayfalarından biridir.Türk dillərində 

nasaq “nizam,qayda, qanun” mənasında işlənib. Bəzi tədqiqatçılar bunu monqol-türk tayfa 

adları ilə bağlayırlar. 

  Nümunələrdə verilən Bayat, Sarıcalı tayfası, Kırım tatarları,Təkəli, Yumurlu, Sarılı 

türkmənləri kimi etnonimlər milli köklərə bağlılıq ideyasını ifadə edir. Yazıçılar onları 

əsərlərinə gətirməklə tarixlə bu günü bağlayır. 

         Etnononimlərin funksiya və mənşəyinə görə istifadəsi.  Etnononimlərin əsas 

xüsusiyyətlərindən biri də onlardan yaranan toponim, hidronim və antroponimlərin 

olmasıdır. A.Qurbanov  “Azərbaycan dilinin onomаlogiyası” əsərində bu barədə qeyd edir: 

“Hal-hazırda dilimizdə (Azərbaycan ərazisində-B.D) Azərbaycan tayfa, qəbilə adlarından 

əmələ gəlmiş çoxlu sayda toponimlər (etnotoponimlər), hidronimlər (etnohidronimlər), 

antroponimlər (etnoantroponimlər), oronimlər (etnooronimlər), oykonimlər (etnooykonimlər) 

mövcuddur. Respublikamızın ərazisində rast gəlinən İlxıçı, Təklə, Dəmirçilər, Muğanlı, 

Xəlfəli, Dəllər, Bucaq, Dondarlı, Qazax, Quşçu, Biləsuvar, Zəngənə, Eymur, Qurdlar, 

Qaradonlu, Alpout, Qaraqoyunlu və s. toponimlər, Qarqarçay, Tərtərçay, Biləsuvarçay, 



 

66 
 

Alpançay, Bayandırçay, Tatap çayı və s. hidronimlər, Abdal, Bayandur, Altay, Xəzər, Əfqan, 

Tatar, Zülqədər və s. antroponimlərin mənşəyi eyniadlı etnonimlərlə bağlıdır” [1, s.293]. 

  Sözü gedən əsərlərdə də bu tipli etnonimlərə rast gəlmək mümükündür. Səfərdə 

qəzvinlilərə qoşulub gedərik, sən də Tiflis hakiminin heyətinə yol taparsan [5, s.156]. 

Qəzvinlilər etnonimi Qəzvin şəhərinin adından yarandığına görə  etnotoponimdir. “Rəşid 

Behbudovun doğulduğu Bayat kəndinin camaatı da yığılıb gəlib tökülmüşdülər”[4,s.55]. Nə 

işinə qalmışdı, isti aşına niyə soyuq su qatmalı idi ki, meyidi də Qarqardan tapılsın[4, s.51]. 

Nümunələrdə verilən Bayat kəndi və Qarqar çayı da tayfa adlarından yaranmışdır. 

“Onomastik vahid olan etnotoponimlər dil tarixi ilə bağlı qiymətli mənbə olmaqla yanaşı, 

xalqın qədim yaşayış məskənini müəyyənləşdirmək, bu ərazidə baş vermiş ictimai-siyasi 

hadisələri, prosesləri qiymətləndirmək, həmin hadisələrin səbəb və köklərini araşdırmaq, 

obyektiv gerçəkliyi, həqiqəti üzə çıxarmaq üçün konkret material, sübut və faktlar kimi 

dəyərlidir” [3, s.5]. 

  “Yolçu” romanında əcnəbi etnonimlərə də rast gəlinir. “Dördüncü Mehmetin dilmancı 

olan polyak Alfred Baboskinin nəğmələr toplusuyla da elə o vaxtlar tanış olmuşdum”.[5, 

s.122]. “Amma arada-bərədə söhbət gəzirdi ki, ingilis kralının elçisi kimi İstanbula gələn lord 

Montegyü öz ölkəsində gizli bir təşkilat yaradıbmış, adına mason deyirlərmiş, firənglərin və 

italyanların məskən saldıqları Qalatada türklər də o cür təşkilat qurublarmış”.[5, s.131-132]. 

Şah Təhmasibin ondan xəbərsiz Osmanlılarla, üstəlik, ruslarla əhdnamə bağlayıb, Əcəm 

torpaqlarından könüllü 145 əl çəkməsilə razılaşa bilməzdi” [5, s.144-145]. 

  Nümunələrdə verilən polyak, firəng, italyan, rus etnonimləri Azərbaycan xalqına vəya 

türk etnosuna məxsus olmayan, başqa xalqları ifadə edən adlardır. Bədii əsərlərdə əcnəbi 

etnonimlərdən müxtəlif üslubi məqsədlər üçün istifadə olunur, məsələn, tarixi reallığı 

göstərmək, obrazların xarakterini açmaq, əsərə milli və beynəlxalq kontekst qatmaq. 

  “Böyük Xanın belə şeylərə baş qoşmağa nə vaxtı, nə həvəsi varmış, ona görə də qızı 

Quba hakimi Hüseynəli xana bağışlayıb, usmidənsə tələb eləyib Doqquzpara ləzgiləri 

hüzuruna min at göndərsinlər, adlı-sanlı ailələrdən də girov qoysunlar ki, onların sədaqətinə 

şübhə olmasın” [5, s.186]. Məlumdur ki, ləzgilər Dağıstanın və Şimali Azərbaycan ərazilərində 

məskunlaşmışlar. Doqquzpara ləzgilər də Qafqazın Ləzgi etnik qrupu daxilindəki tayfalardan 

biridir. 

  Müstəqillik dövrü nəsr əsərlərindəki etnonimlərin xüsusiyyətlərindən biri də tarixi 

etnonimlərin bərpasıdır. Sovet dövründə işlədilməsi məhdudlaşdırılmış bir sıra etnonimlər 

yenidən elmi araşdırmaların, ədəbi əsərlərin predmetinə çevrildi. “Yenə bu fikirdəydim ki, 

torpağı kim qoruyursa, taxtda oturmaq onun haqqıdı; elə Səfəvilər – Böyük Şah İsmayıl da, 

Böyük Şah Təhmasib də, Böyük Şah Abbas da taxtda məmləkəti qoruduqlarına görə 

ömürlərinin axırınacan oturmuşdular. [5, s.191]. “Bu müddətdə Osmanlı elçisi Gəncəli 

Paşayla rus elçisi olan bir zat gəldi, onları ləngitmədən çadıra apardılar”[5, s.210]. 

  Qarabağlı etnonimi milli birliyi göstərmək üçün istifadə edilir. “Əbdülhəsən bəysə 

qarabağlıdı”[5, s.169]. 

  Nəticə 

          Xalqın milli-kimliyini, tarixi-mədəni yaddaşını və etnik müxtəlifliyini ifadə edən 

etnonimlərdən müstəqillik dövrü nəsrində mühüm dil vasitəsi kimi istifadə olunur. Yazıçılar 

həm öz xalqlarının, həm də digər xalqların etnik mənsubiyyətini göstərmək, milli yaddaşı, 



 

67 
 

tarixi gerçəkləri bədii şəkildə əks etdirmək üçün mühüm üslubi vasitə kimi etnonimlərdən 

istifadə edirlər. Beləliklə, etnonimlər təkcə ad deyil, həm də mədəniyyət və tarix daşıyıcısı kimi 

mühüm rol oynayır. 

 

Ədəbiyyat 

Qurbanov, A. Azərbaycan dilinin onomalogiyası / A.Qurbanov. – Bakı: Maarif, – 1988, 596 s. 

Mədətoğlu A. Türklər (Tarixi oçerklər) Bakı – 2012, “ EL” nəşriyyatı, 509 s. 

Səmədova K. Qərbi Azərbaycan-indiki Ermənistan etnotoponimlərinin arealları (monoqrafiya). Bakı,  

«Nurlan», 2008,-151 səh. 

https://www.kitabyurdu.org/kitab/roman/1578-aqil-abbas-dolu.html 

https://adebiportal.kz/upload/iblock/f93/f93a66e61fbba6698aaad6f8359c4183.pdf  

 “Türk kültüründe türkmen etnonimleri”, 9.Uluslararası Türk Dünyası Sosyal Bilimler Konqresi, 

Baku-Azerbaycan,16-17 Haziran,2011. http://www.tdavkongre.com 

  

https://www.kitabyurdu.org/kitab/roman/1578-aqil-abbas-dolu.html
https://adebiportal.kz/upload/iblock/f93/f93a66e61fbba6698aaad6f8359c4183.pdf
http://www.tdavkongre.com/


 

68 
 

TÜRK DÜNYASININ BÜYÜK ŞAİRİ HÜSEYİN CAVİDİN PEDAQOJİ İDEYALARI 

PEDAGOGY IDEAS OF HÜSEYİN CAVID, THE GREAT POET OF THE TURKISH WORLD 

 

Huseyinzade Rufat1 

 

  Özet  

           Ünlü Azerbaycan şairi Hüseyin Cavid (1882-1941) Azerbaycan  türk edebiyat 

tarihinde önemli yer tutmaktadır.  XX  asrin ilk dönemlerinde yaşanış Huseyin Cavid türk 

dünyasının ünlü şairi olmakla beraber, hem  de  büyük pedaqoq ve muallim 

olmuştur.İstanbulda tahsil yıllarında Cavid Türk romantizminin seçkin 

nümayendelerinden Namık Kemal, Tevfik Fikret, Şemseddin Sami, Abdulhak Hamit, Şinasi, 

Mehmet Akif Ersoy’la sıkı yaratıcılık ilişkileri kurmuş, onların etkisi altında kalmış, bu 

edebi mühitte yetişmiştir. İstanbul Üniversitesinde 4 sene eğitim görmüş, fitretinde Türklük 

şüuru güçlü olan Cavid Efendi’nin edebî- bedii, estetik- felsefi, pedaqoji-psikoloji 

görüşlerinin şekillenmesinde, oluşmasında Türk dünyası mühitinin mühim etkisi  

olmuştur. 

        Cavidi bu baskılar, sürgünlüer  ve mahrumiyetler yıldırmamaış ve Türk’ün şanlı 

kahramanlık tarihini ihya etmenin gururunu yaşayarak  yazmıştır: "Ne  zaman kişneseydi 

Türkün atı/ Kırılardı bir ölkenin kanadı".   

          Türkçülük şuurunun gelişmesinde önemli rol oynamış, Hüseyin Cavid  her zaman 

gerçeği yazmışştir. Bu nedenle o Sovyet  rejiminde Panturkist, Panturanist gibi 

damğalanarak Sibirya’ya sürülmüş və  orada da  vefat  etmişdir.   

  Şair Turancılık idealı ile yaşamış ve bu düşünceleri edebî eserlerin dili ile Türk 

dünyasına yansıtmıştır.  

Anahtar kelimeler: Hüseyin Cavid, edebiyyat, manaviyyat. 

 

  Abstract 

  The renowned Azerbaijani poet Hüseyin Javid (1882-1941) holds an important place 

in the history of Azerbaijani Turkish literature. Huseyin Cavid, who lived in the early 20th 

century, was not only a renowned poet in the Turkish world but also a great educator and 

teacher. During his studies in Istanbul, Cavid established close creative relationships with 

prominent figures of Turkish Romanticism, including Namık Kemal, Tevfik Fikret, 

Şemseddin Sami, Abdulhak Hamit, Şinasi, and Mehmet Akif Ersoy, and was influenced by 

them, growing up in this literary environment. He studied at Istanbul University for four 

years and possessed a strong sense of Turkishness within his heart. The Turkish world 

played a significant role in shaping and shaping Cavid's literary, aesthetic, philosophical, 

pedagogical, and psychological perspectives. 

          Huseyin Cavid played a significant role in the development of Turkism in the Turkic 

world. A patriotic poet who always preferred to write the truth, not the first order, in most 

 
1 Azebaycan Devlet Pedaqoji Universitetsi, prof.rufat@mail.ru, 0000-0002-8558-5858 



 

69 
 

of his works, events take place in the Turkic-Turan world, and the heroes are brave Turkish 

sons chosen from this world. For this reason, under the Soviet regime, he was branded and 

accused of being a Pan-Turkist and Pan-Turanist, arrested, and exiled to Siberia, where he 

died. Javid was not deterred by these oppressions, exiles, and deprivations, and he wrote 

with pride in reviving the glorious heroic history of the Turks: "Whenever the Turk's horse 

neighed/ It would break the wing of a land." From his poems to the end of his life, he lived 

by his beloved ideal of Turanism and reflected these ideas in the Turkic world through the 

language of his literary works. Javid's creativity remains the only example of the General 

Turkic literary language in 20th-century Azerbaijani literature. The poet's works served as 

a bridge between the Istanbul dialect and the Azerbaijani Turkish dialect. 

Keywords: Hüseyin Javid, literature, spirituality. 

         Türk dünyasının büyük şairi Hüseyn Cavidin şiirlərində manaviyyat 

  İstanbulda tahsil yıllarında Cavid Türk romantizminin o devirdeki seçkin 

nümayendeleri olan Namık Kemal, Tevfik Fikret, Şemseddin Sami, Abdulhak Hamit, 

Recaizade Mahmud Ekrem, Rıza Tevfik, Cenab Şehabeddin, Şinasi, Mehmet Akif Ersoy’la 

sıkı yaratıcılık ilişkileri kurmuş, onların etkisi altında kalmış, bu edebi mühitte yetişmiştir. 

İstanbul’da kaldığı sürece bir taraftan fikir adamlarından ders almış, diğer taraftan da 

matbuat âleminde yakından iştirak etmiş ve Sırat-i Müstekim dergisinde  şiirler 

bastırmıştır.  

         1905 yılından itibaren İstanbul Üniversitesinde 4 sene eğitim görmüş, fitretinde 

Türklük şüuru güçlü olan Cavid Efendi’nin edebî- bedii, estetik- felsefi, pedaqoji-psikoloji 

görüşlerinin şekillenmesinde, oluşmasında İstanbul mühitinin mühim rolü olmuştur. Aynı 

zamanda Ali Bey Hüseyinzade’nin Fyuzat  dergisi, Ziya Gökalp’ın Kızıl Elma’sı, Türkçülüyün 

Esasları onun edebî -  bedii yaratıcılığına büyük etki yapmıştır.Özellikle  İsmail 

Gaspıralı’nın "Dilde, fikirde, işde birlik" şüarı, Hüseyn Cavidin bütün fealiyetinde esas 

olmuş ve böyle yazmıştır:  

“İşde birlik; dilde, fikirde birlik…”  

İş, fikir, dil birliyi olmayınca,  

Evet, pek çetindir cihanda dirilik…  

İsmayıl bəy türk yurduna şan vеrdi,  

Öksüz, ölgün milletine can vеrdi. (Kengerli A.İ. İsmayıl bey Qasprinski:2005, s. 19).    

Cavid eserlerinde Azerbaycan halkının yanı sıra, Türk dünyasının, Turan elinin 

sorunlarını da ele almıştır. 

        Siparişle değil, her zaman gerçeği yazmayı tercih eden vatansever şairin eserlerinin 

ekseriyyetinde olaylar Türk-Turan dünyasında cereyan eder ve kahramanlar bu dünyadan 

seçilmiş yiğit Türk evlatlarıdır. Bu nedenle o Sovyet  rejiminde Panturkist, Panturanist gibi 

damğalanarak ittiham edilmiş, tutuklanarak Sibirya’ya sürülmüş, orada da  vefat  etmişdir.  

Cavidi bu baskılar, sürgünlüer  ve mahrumiyetler yıldırmamaış ve Türk’ün şanlı 

kahramanlık tarihini ihya etmenin gururunu yaşayarak  yazmıştır: "Ne zaman kişneseydi 

Türkün atı/ Kırılardı bir ölkenin kanadı".   

       Türk dünyasında Türkçülük şuurunun gelişmesinde önemli rol oynamış, Hüseyin 

Cavid ilk şiirlerinden ömrünün sonuna kadar çok sevdiği Turancılık idealı ile yaşamış ve 

bu düşünceleri edebî eserlerin dili ile Türk dünyasına yansıtmıştır. Cavid yaratıcılığı 

Umumtürk edebî dilinin XX. yüzyıl Azerbaycan edebiyatındaki tek bir örneği olarak 



 

70 
 

kalmaktadır. Şairin yazdıkları eserler İstanbul lehcesi ile Azerbaycan türkcesi lehcesi 

arasında bir köprü rolunu oynamıştır.  

         Cavid Ulu Önder Mustafa Kemal Atatürk’ün "Yurtta Sulh, Cihanda Sulh" ifadesinin 

etkisi altında, vatan sever bir şair gibi vatanının sülh,  barış içinde  yaşaması  dileyinde  

bulunduğu, gibi dünyanın da her yerinde insanların barış içinde  yaşamasını istemiştir: 

Kesse her kimse cihanda kan izini, 

Kurtaran dahi odur yer yüzünü (Hüseyn Cavid. Eserleri. 3 cildde:2003:1.,s.35). 

  



 

71 
 

HALIMA HUDOYBERDIYEVA’NIN LİRİK DÜNYASINDA DIL, DUYGU VE TEKRAR 

LANGUAGE, EMOTION, AND REPETITION IN HALIMA HUDOYBERDIYEVA'S LYRICAL 

WORLD 

 

Tajibayeva Latofat1 

Özet 

Bu makale, Özbek edebiyatının önde gelen şairlerinden Halima Hudoyberdiyeva'nın 

şiirlerinde yer alan anlatım ve tasvir araçlarının, özellikle tekrar (tekrarlama) unsurunun 

işlevsel ve estetik yönlerini incelemektedir. Hudoyberdiyeva’nın eserleri, sade dili, halk 

söylemine yakın üslubu ve derin tematik içeriğiyle öne çıkmakta; şiirsel yapısında ise 

tekrar, epifora ve ritmik vurgu gibi ögeler aracılığıyla duygusal yoğunluk yaratılmaktadır. 

Şairin şiirlerinde bireysel acılar, toplumsal çatışmalar, tarihsel göndermeler ve millî değerler 

iç içe geçerek zengin bir poetik evren oluşturur. Bu çalışmada, onun şiirlerinde kullanılan 

tekrar tekniklerinin kompozisyonel bütünlük, anlam yoğunluğu ve okuyucuda duygusal 

etki yaratma gibi yönleri ele alınmıştır. Halima Hudoyberdiyeva’nın şiiri, sadece Özbek 

edebiyatı için değil, çağdaş Türk dünyası edebiyatı için de özgün ve ilham verici bir örnek 

teşkil etmektedir. 

Anahtar Kelimeler: Halima Hudoyberdiyeva, Özbek şiiri, tekrar sanatı, epifora, söz 

sanatı, halk dili, millî değerler. 

Abstract  

This article explores the expressive and stylistic devices used in the poetry of Halima 

Hudoyberdiyeva, one of the leading figures in Uzbek literature, with a particular focus on 

the function and aesthetics of repetition. Known for her clear language, proximity to folk 

speech, and rich thematic content, Hudoyberdiyeva’s poetry skillfully employs repetition, 

epiphora, and rhythmic patterns to evoke emotional depth. Her works blend personal 

sorrow, social tensions, historical allusions, and national values to form a unique poetic 

landscape. The study analyzes how her use of repetition contributes to structural 

coherence, semantic intensity, and emotional resonance in the reader. Halima 

Hudoyberdiyeva’s poetry represents not only a significant achievement in Uzbek literature 

but also serves as an inspiring model for contemporary Turkic literary traditions. 

Keywords: Halima Hudoyberdiyeva, Uzbek poetry, repetition, epiphora, literary style, 

folk expression, national values. 

  Giriş 

İnsanlık tarihinde sadece şiir biçiminde yazılan eserler söz sanatına ait olarak kabul 

edilmiştir. Her ne kadar eski çağlarda nesir türünde eserler de oluşturulmuş olsa da, bunlar 

nafi sanat ve edebiyat kapsamında değerlendirilmemiştir. Şiirin belli bir iç düzen ve ritim 

üzerine kurulmuş olması, sıradan konuşmaya benzememesi ve herkesin duygu ile 

düşüncelerini bu biçimde ifade edememesi ona bir tür gizem ve seçkinlik kazandırmıştır. 

Bu bakış açısı, tüm dünyada hâkim olmuştur. Avrupa’da Rönesans dönemine kadar nesir 

 
1 Doçent,Karakalpak Devlet Üniversitesi, Özbek Filolojisi Fakültesi, Özbekıstan 

 



 

72 
 

türündeki eserlerin de edebi eser olarak kabul edilmesi benimsenmemiştir. Rusya’da ise 

19. yüzyıl başlarında nesir eserler de edebiyatın seçkin örnekleri olarak sayılmaya 

başlanmıştır. Müslüman Doğusunda ise nesrin söz sanatına dâhil olmadığı düşüncesi 19. 

yüzyıl sonlarına kadar devam etmiştir. 

Alisher Navoi, “Hayrat ul-Abror” adlı eserinde, bahçedeki güzel ve düzenli çiçekler 

gibi olan şiirin (nazm), toprakla karışıp kalan çiçek gibi sıradan nesre (nasr) kıyasla 

benzersiz bir üstünlüğe sahip olduğunu şu dizelerle ifade eder: 

Nazm anga gulshanda ochilmogʻligʻi, 

Nasr qaro yergʻa sochilmogʻligʻi… 

Boʻlmasa eʼjoz (moʻjiza) maqomida nazm,  

Boʻlmas edi Tengri kalomida nazm“ 

Bu sebeple, Özbek edebiyatı tarihinde şiiriyat her zaman öncelikli ve belirleyici bir 

konuma sahip olmuştur. Şiir, insan konuşmasının bütünlük ve uyum kazanmasına olanak 

tanır. Çünkü şiirde kelimenin büyüleyici etkisi ve insan ruhuna nüfuz edecek derecede 

yüksek estetik değeri ortaya çıkar. Tarihsel olarak, şiir icra edilen ve doğrudan bireyler 

tarafından algılanan bir fenomen olarak kabul edilmiştir. 

Binlerce yıl boyunca, şiir temel olarak insan duygularını etkileyen bir ifade aracı 

olarak görülmüş ve bu nedenle müzikalitesi, ahenk yapısı ve fonetik özelliklerine özel önem 

verilmiştir. Şiir eserleri yalnızca içerikleriyle değil, aynı zamanda ifade biçimleriyle de 

okuyucu ve dinleyici üzerinde derin bir estetik etki yaratmıştır. Bu durum, şiirin belirli ve 

kesin akustik parametrelere sahip olması gerekliliğini doğurmuştur. Şiirdeki müzikal vurgu 

(ritim), kafiye düzeni, poetik sentaks ve inversiyonlar, kelimelerin hareketliliğini, ahengini 

ve estetik cazibesini sağlamaktadır. Bu özellikler, anlamın çok katmanlı ve titreşimli 

biçimde iletilmesine olanak tanımaktadır. 

Öte yandan, nesir türündeki metinler genellikle okuyucunun iç dünyasında zihinsel 

bir süreçle algılandığından, yazarın ve karakterlerin sesleri bireysel olarak “iç kulak” yoluyla 

duyulmaktadır. Şiirde ise, olayların veya detayların betimlenmesi yerine, insan ruhunun 

öznel deneyimi ve duygusal ifadesi ön plandadır. Bu bağlamda, Özbek şiiri özgün bir estetik 

ve kültürel değere sahiptir. Millî şiir anlayışında, olgu ve olay anlatımından ziyade, insan 

duygularının yoğunluğu, içsel çatışmaların duygu üzerindeki etkisi ve ruhsal titreşimlerin 

aktarılması esastır. 

Kesin biçimsel kalıpların içerisinde yeni şiirsel keşiflerin yapılması, Özbek şiirinin 

gelişimi ve olgunlaşmasında belirleyici rol oynamıştır. Şairin poetik dünyasının kendine 

özgü olması ve belirli bir şiirin içerdiği anlamın başka eserlerde parçalı veya dolaylı biçimde 

aktarılmasının güçlüğü, şiirde evrensel bir normun bulunmadığını göstermektedir. Her şiir, 

kendi özgün kuralları çerçevesinde doğar ve varlığını sürdürür. 

Halima Xudayberdiyeva’nın kaleminden çıkan şiir dizelerinde, şiirin bu kendine has 

yapısal ve estetik özellikleri açıkça gözlemlenmektedir: 

Kunduz yurib yozdim, tun turib yozdim,  

Yozganda ko‘ksimga tig urib yozdim.  

Dardlarimga siyoh kor qilmay qolgach,  

Qalamni qonimga botirib yozdim. 



 

73 
 

Qon asli yoruglik. Yorug‘lan, tiz cho‘k,  

Asl mard Vatanga tiz cho‘kib o‘tar.  

Qancha qoning bo‘lsa - Vatan uchun to‘k,  

Qancha shoning bo‘lsa - Vatanni ko‘tar! 

Bu dizeler nesir metnine dönüştürüldüğünde, taşıdığı gizem, etkileyicilik ve 

mükemmellik bütünüyle ortadan kalkar; sıradan kelimelerin anlam açısından tutarlı 

olmayan bir toplamına dönüşür. Şiirin büyüsü, onun özünü kavramanın zorluğunda ve 

anlamın tam olarak yakalanamamasında yatar. 

Şairin kendine has, canlı bir tınıya sahip olan ve sadece ona özgü eşsiz ruh halinin 

ifadesi, şiiri yüksek bir seviyeye çıkaran temel unsurdur. Söz sanatının ayrı bir formu olarak 

nesrin ortaya çıkışı, Özbek şiirinin özünü değiştirmemiş ve gelişimini engellememiş olsa da, 

onun doğasına önemli ölçüde etki etmiştir. Yeni Özbek şiiri, hem daha zarif hem de daha 

çeşitli bir nitelik kazanmıştır. 

Şiir, toplum ve doğada yaşanan hayatî olayları sanatsal bir olguya dönüştürme aracı 

olmanın yanı sıra, şairin benzersiz ve özgün duygularını ifade etme yoludur ve bu süreç 

hızla gelişmektedir. Kuşkusuz, yeni Özbek şiiri daha belirgin bir lirik nitelik kazanmaktadır. 

Örneğin, şairin “Türkistan’ın Anneleri” adlı şiirine baktığımızda, bu lirik özün 

derinliği ve inceliği açıkça hissedilmektedir: 

O’n ikki oy birday ishlaydi 

Faqat ishlab ko’ngil xushlaydi. 

Imoratning loyin mushtlaydi, 

Bolalarin tishda tishlaydi. 

Go’daklari, toqmas, qo’shlaydi 

Turkistonning onalarini… 

 

O’g’li Bobur hind sori bosdi, 

Qaytarmoqqa yetmadi dasti. 

Nodirasin jaholat osdi, 

Jaholatga bor erur qasdi. 

Yuragini armon nishlaydi 

Turkistonning onalarini. 

Şairin kalbinden fışkıran duygular, kâğıda adeta tutuşmuş gibi dökülmektedir. 

Ruhunda yaşanan çalkantılar, kimi zaman tarih, kimi zaman da imgeler aracılığıyla ifade 

bulmaya çalışır. V. G. Belinskiy’nin ifadesiyle, “Tutku ve çelişkiler yoksa hayat da yoktur.” 

Şiir olarak adlandırılan bu mütevazı yaratılışın, asırlar boyunca insan ruhunu keşfetmede 

edebiyatın öncü türü olmasının sırrı da bundadır. Şiir, diğer söz sanatlarına kıyasla, 

zarafeti, duyguların coşkusunu ve imgelerin çok katmanlı yapısını etkileyici biçimde 

barındırmasıyla ayrışır. 

Zira şiir, insan kalbinin en derinlerinden fışkıran duygu fırtınası, olaylara karşı 

tutkulu ve uzlaşmaz bir tavrın ifadesidir. Bu nedenle şiir, insan ruhunun dramatizmini, 

tüm çelişkileri, patlamaları ve isyanlarıyla yansıtma gücüne sahip ilahi bir kudrettir. 

Dolayısıyla, şiir dünyası, şiir olgusu ve onun kendine özgü doğası, edebiyat bilimciler, 

filozoflar ve estetik uzmanlarının ilgi odağı olmuştur. 



 

74 
 

Bu bağlamda, dünya estetik düşüncesinde ölümsüz bir eser olarak kabul edilen 

Boileau’nun “Sanatın Şiirîliği” adlı çalışmasında şu ifadeler yer alır: “Anlamsız kafiyecilik 

gerçek sanatın düşmanıdır. Biçim ile içerik birlikteliği ise hakiki sanatı ortaya çıkarır. Edebî 

eserin temelini oluşturan unsur güzel estetik anlam, derin sanatsal manadır. Şairler kalem 

sallarken öncelikle bu yönü derinlemesine göz önünde bulundurmalıdır. Ancak yalnızca 

anlam yeterli değildir; anlamın güzel biçimde ifade edilmesi, estetik biçimde şekillenmesi ve 

ahenk unsurlarının özel bir parlaklık kazanması zorunludur.” 

Boileau, şiirin ritmi, ölçüsü ve kafiyesinin poetik anlamla organik bağını ve seslerin 

titreşimli müzikalitesini büyük önemle vurgular. 

Halima Hudoyberdiyeva’nın eserlerinde kullanılan anlatım ve tasvir araçlarından biri 

tekrar (tekrarlama)dır. Tekrar, Özbek şiirinde en sık başvurulan anlatım ve tasvir 

tekniklerinden biridir. Bu edebi araç, metindeki anlamın güçlendirilmesi, yoğunluk ve 

duygusallığın sağlanması işlevini üstlenir. Tekrarın edebi metinlerde kullanımı doğrudan 

yazarın milli-manevi dünya görüşü ve düşünsel perspektifiyle yakından ilişkilidir. 

Poetik metinlerde, konuşma nesnesini niteleyen dil birimlerinin yoğun kullanımı, 

söylemin karmaşıklaşmasına neden olabilir. Böyle durumlarda yazar, farklı sözcüklerin 

gereksiz tekrarından kaçınarak, ifadenin diğer stilistik yollarına başvurmak yerine, aynı dil 

birimlerini tekrarlayarak poetik etkinliği artırmaya çalışır. Bu durum, metinde duygusal 

söylemi niteleyen anlatım ve tasvir aracının – yani tekrarın – ortaya çıkmasına zemin 

hazırlar. 

Şiirde tekrarın kullanılmasıyla birlikte, bir yandan lirî kahramanın içsel deneyimleri, 

hayalleri ve duyguları yansıtılırken, diğer yandan okuyucunun eseri okurken kendi ruhsal 

arzularını ve ihtiyaçlarını tatmin etmesi hedeflenir. Dil, düşünceyi ifade etmek, dünyayı 

kavramak, bilgi ve deneyimleri toplamak, saklamak ve sonraki kuşaklara aktarmak; aynı 

zamanda milli-ruhsal ilişkileri yansıtmak ve estetik değerleri somutlaştırmak gibi çok yönlü 

işlevlere sahiptir. Ancak insanlar, dil aracılığıyla duygularını, sevinçlerini, kederlerini, 

hayret ve şaşkınlıklarını, kalplerindeki huzuru ve daha pek çok çeşitli algıyı da ifade ederler 

ki bunlar her zaman saf iletişimsel amaçlar taşımaz. Estetik işlev, dilin temel iletişimsel 

işlevini kolaylaştırmakla kalmaz, aynı zamanda onun olanaklarını da zenginleştirir. Dil ve 

söylem, tam da bu estetik işlevleriyle ifade gücünü ve etki potansiyelini ortaya koyar. 

Şairin “Baxshiyonalar” başlığı altında yer alan “Anne Sadakati ve Oğul Hasreti 

Hikâyesi” adlı eserinde, tekrar (tekrarlama) sanatı vasıtasıyla kaynana ile Sayram gelin 

arasındaki ilişkinin diyalektiği açığa çıkarılmaktadır. Şiirde kullanılan epiforalar, yazarın 

okuyucuya aktarmak istediği düşünceyi vurgulamak, gerektiğinde abartılı bir biçimde ön 

plana çıkarmak ve aynı zamanda şiirde ifade edilen fikirlerin etkisini artırmak amacıyla 

işlev görür. 

Epifora, mısra sonlarında yer alan kelime veya eklerin tekrar edilmesi anlamına 

gelmektedir. Bu teknik, ağırlıklı olarak edebi metinlerde kullanılır ve yazarın amacına bağlı 

olarak kelime, dize, paragraf, kelime grubu veya cümle gibi dil birimlerinin tekrarı şeklinde 

ortaya çıkabilir. Karakterlerin konuşmalarında tekrar biçimlerinden biri olan epiforanın 

kullanımı, şiirin yapısal bütünlüğünü sağlamış ve anlamın güçlenmesine katkıda 

bulunmuştur. 

Örneğin, şiirin ilgili bölümünde Sayram gelinin nefesi daralmış, kaynanası ise içinde 

bulunduğu sıkıntıdan dolayı ifade etmekte zorlandığı sözleri dile getirmiştir: “Avval o’ti 



 

75 
 

kuyushmasa deb kuyib yurdim,// Keyin qo’lim qo’sh boldi, deb suyib yurdim,// Oting 

o’chgur bu urusham bir ilinj edi ,// Bo’talog’imni tushda ko’rib yig’lab yubordim.// Onang 

o’lsin, kuyganimiz rost bo’ldi-yov,//Bolam, qora kiyganimiz rost bo’ldi-yov.// Qulunimni 

qayerdan topay endi,// Quluniga qora baxmal yopay endi.// Yolg’izimdan yodgorimni 

menga berda,// It bo’l, qush bo’l, sen ko’paygin ko’pay endi.” Bu örnek, epiforanın şiirde 

nasıl kullanıldığını ve şiirin duygusal yoğunluğunu artırmadaki rolünü net bir şekilde 

ortaya koymaktadır.  Özellikle dikkat çekici olan husus, her dört dizeden sonra aşağıdaki 

iki dizenin tekrar edilmesidir: 

“Tilim  tishlab tosh bo’layin, kuzatayin,// Qaqshab, o’zim bosh bo’layin, 

uzatayin.//Kelin emas, sho’rli bolam,bolam bo’lding,// Jon chiqqan ko’ksimdagi nolam 

bo’lding.//  Shu gaplarni aytgan tilim qirqilsa-chi,// Qandoq uzay, jonga bog’liq, tolam 

bo’lding.// Tilim tishlab tosh bo’layin, kuzatayin, Qaqshab o’zim bosh bo’layin, uzatayin.” 

H.Hudoyberdiyeva, sade ve halk diliyle yakın bir üslupla kaleme aldığı şiirlerinde 

doğanın çeşitli görünümleri ve mevsimlere özgü özellikleri insan karakterine bağlayarak 

yorumlar. Hayatın sevinç ve kaygıları arasında insan ilişkilerinin giderek karmaşıklaşması, 

ülkenin kaderi ve geleceği için endişe duyan genç kuşağın olgunlaşması ile vatanseverlik 

duygusunun geliştirilmesi eserlerinin temel içeriğini oluşturur. 

Şairenin “Bir Yumruk Olmayalım” adlı şiirinde de halkın konuşma tarzı ön plandadır. 

Şair, tekrar ve onun çeşitli biçimlerinden yararlanarak farklı kelimelere özel vurgu yapar, 

böylece okuyucunun dikkatini çeker ve ifade edilen düşüncelerdeki vurgunun anlamını 

güçlendirir. 

Oltovlon ola bo’lib oldirgan xalq meniki, 

Goh ichda zahar, tilda bol turgan xalq meniki. 

Tig’ tortib o’z otasin o’ldirgan xalq meniki, 

Yo Rab, qay ajdodimning qo’li kir, deb yig’ladim. 

 

O’zi o’z o’zagini uzgan lahzalarida, 

Qiblagohning o’rini buzgan lahzalarida, 

Farg’onada to’zonday to’zgan lahzalarida, 

Xudo, to’zg’in elimni birlashtir, deb yig’ladim. 

Halima Hudoyberdiyeva’nın bakşıyona ruhuyla kaleme aldığı şiirlerinde doğrudan 

milli değerlerin ifadesi belirgin şekilde öne çıkar. Şiirlerin halk diline yakın olması sebebiyle 

sade ve anlaşılır, gereksiz süslü ifadelerden arınmıştır. Bu şiirlerde işlenen temalar yalnızca 

Özbek milletini değil, aynı zamanda insanlığı düşündüren ve kaygılandıran evrensel 

sorunlara da adanmıştır. Söz konusu temaların poetik biçimde ifade edilmesinde, dil 

birimlerinin yanı sıra, anlatım ve tasvir araçlarından özellikle tekrar ve onun çeşitli 

türlerinden ustalıkla ve yerinde yararlanılması, Halima Hudoyberdiyeva’nın kendine özgü 

ifade üslubunu belirlemiştir. 

Şairlik doğuştan gelen bir yetenektir! Bu meziyet, emekle, zahmetle kazanılamaz. 

Dünyada sadece okumakla, öğrenmekle elde edilemeyen, tecrübeyle edinilemeyen yegâne 

“meslek” şairliktir. Şair olmak için Allah vergisi, nadir bulunan bir kabiliyetin olması şarttır. 

Aksi hâlde kuru ve içi boş sözlerin, övgüye dayalı yüzeysel düşüncelerin, dalkavukça 

fikirlerin kurbanı olmak işten bile değildir... 



 

76 
 

Şairin yüreğinde kök salmamış bir şiir, kalbi sarsmayan bir söz; kâğıttan yapılmış 

çiçek gibi yapay ve geçicidir. Gerçek şair ilhama dayanır; yüreğinin her atışını dizeye 

dönüştürür. Şiirin içinde yaşar, şiirle nefes alır. Hayatın her zerresinden ilham alır, 

zerredeki her kıvılcımdan bir keşif çıkarır. Çünkü şair varlığı kalp gözüyle görür, kalpten 

kalbe işitir, damarlarındaki kana kadar hayatın her anını hisseder. 

Edebiyat araştırmacısı Nurboy Jabborov’un da ifade ettiği gibi: “Şark – şairin mekânı, 

şiir – yüreğin kanı”dır. Öyleyse, şair olmak bir tercih değil, kaderdir. Bu nedenle gerçek şiir, 

varlığın en hassas ve en coşkulu ifadesidir. Halima Hudoyberdiyeva, işte böyle doğuştan 

yetenek sahibi bir şairdir. Onun şiirleri, kanımız gibi sıcak, hislerimiz gibi uyanık ve 

nefesimiz gibi doğaldır. Bu yüzden elden ele değil, gönülden gönüle aktarılır. 

Şairenin şu dizelerine dikkat edecek olursak: 

Şiir yazarken sanki ben değilim, 

İçimi ısıtan bir an olurum. 

Mısralarımın aşkıyla sarhoş, 

Sevinçlerle dolu olurum. 

Bu şiir, şairliğin gerçek mahiyetinin; ilham ve kalple bağlantılı ruhsal bir hâl 

olduğunun yüksek bir örneğidir. Şaire, şiir yazma sürecini basit bir faaliyet olarak değil; 

kalpteki tutkuların, ruhsal dönüşümün ve Allah vergisi yeteneğin bir tezahürü olarak 

yorumlamaktadır. Şaire, kendisini şiirle yaşayan, onu yüreğinden hisseden bir sanatkâr 

olarak betimlemektedir. 

Halima Hudoyberdiyeva’nın eserlerinde, özellikle şiirlerinde, millî değerler ve 

insanlıkla evrensel temalar sade ve anlaşılır bir dille işlenmiştir. Onun şiir dili, halkın 

günlük konuşmasına yakın olmasına rağmen, sanatsal estetik ve anlam derinliği açısından 

zenginlik taşır. Tekrar ve epifora gibi söz sanatlarının ustalıkla kullanılması, şiirlerin 

duygusal yoğunluğunu ve anlatım gücünü artırarak okuyucunun ruhsal deneyimine hitap 

etmektedir. Bu edebi yöntemler, hem bireysel duygu ve düşüncelerin hem de toplumsal 

meselelerin etkili biçimde aktarılmasını sağlamaktadır. Böylece Hudoyberdiyeva’nın şiirleri, 

hem milli kimliği yüceltmekte hem de insan ruhunun derinliklerine nüfuz eden estetik bir 

dünyayı inşa etmektedir. Onun şiir anlayışı, klasik Özbek şiir geleneği ile modern estetik 

anlayışları ustaca harmanlayarak özgün bir şiir dili ortaya koymuştur. Sonuç olarak, 

Halima Hudoyberdiyeva’nın şiirleri, hem biçimsel hem de içeriksel açıdan Türk 

edebiyatında değerli bir konuma sahiptir ve çağdaş şiir anlayışının gelişimine önemli 

katkılar sunmaktadır. 

Kaynaklar 

Xudayberdiyeva, H. Saylanma. Jild (Seçmeler. Cilt). – Taşkent: Gʻafur Gʻulom adındaki Yayınevi-

Matbaa Yaratıcılık Evi, 2018. – 423 s. 

Jabborov, N. Zamon, mezon, she’riyat [Zaman, Ölçüt ve Şiiriyat]. – Taşkent: Gʻafur Gʻulom 

adındaki Yayınevi-Matbaa Yaratıcılık Evi, 2015. – 304 s. 

Normatov, U. Ijod sehri [Yaratıcılığın Büyüsü]. – Taşkent: Sharq, 2007. – 352 s. 

Normatov, U. Koʻngillarga koʻchgan she’riyat [Gönüllere Yansıyan Şiiriyat]. – Taşkent: Ali Şir Nevai 

adına Özbekistan Millî Kütüphanesi Yayınları, 2006. 

Rahimjonov, N. Mustaqillik davri oʻzbek she’riyati [Bağımsızlık Dönemi Özbek Şiiri]. – Taşkent: Fan, 

2007. – 260 s. 

 

 



 

77 
 

ESKI ANADOLU TÜRKÇESINDE İYELIKTEN SONRA GELEN -N ÜZERINE 

ON THE -N AFTER THE POSSESSIVE CATEGORY IN OLD ANATOLIAN TURKISH 

 

Buğra Oğuzhan ULUYÜZ1 

  Özet 

  Eski Anadolu Türkçesinde belirtme durum çekimi -(y)I, -n, ve –Ø olmak üzere birkaç 

farklı biçimde ortaya çıkmaktadır. Adı geçen bu çekimlerin niteliği konusunda farklı 

görüşler mevcut olup dönem metinlerinde üçüncü kişi iyelik ekinden sonra ortaya çıkan ve 

belirtme durumu çekiminin başka bir türü olduğu düşünülen –n ekine dair, önceki 

çalışmalarda farklı yaklaşımlarda bulunulmuştur. –N ekinin belirtme durumu olarak 

çözümlenmesinin aksine bu ekin belirtme durumu olmayabileceğini gösteren örneklere ilk 

olarak Gülsevin (1990)’da dikkat çekilmiştir. Mevcut çalışma da, –n ekini almış olan 

azımsanmayacak sayıdaki sözcüğün, yukarıda verilen çalışmanın (Gülsevin, 1990) da 

dikkat çektiği gibi özne ve yan yüklem sözdizimsel konumlarında kullanıldığı bilgisini temel 

alarak ekin gerçekten de belirtme durum çekimi olmayabileceği görüşünü desteklemeye 

çalışmaktadır. Buna ek olarak Eski Anadolu Türkçesinin –n ekli bu kullanımlarında somut 

bir durum çekiminin varsayılmasına gerek de olmadığı savlanmaktadır. Üçüncü kişi iyelik 

ekinden sonra –n ekinin mevcut olduğu bu sözcüklerin/öbeklerin ise sıklıkla –sI/-I üçüncü 

kişi iyelik ekli diğer sözcüklerle/öbeklerle eş statülü olarak aynı bağlama grubunda yer 

alıyor olması, -n ekinin iyelik ekinin bünyesine dâhil olabileceğini düşündürmektedir. 

Anahtar Kelimeler: Belirtme durumu, Eski Anadolu Türkçesi, Sözdizimi. 

  Abstract 

  The accusative case inflection occurs in several different forms in Old Anatolian 

Turkish, namely -(y)I, -n, and –Ø. Although there is no disagreement about the nature of 

these inflections, previous studies have made different approaches to the -n suffix, which 

appears after the third person possessive suffix and is thought to be another type of 

accusative case inflection in the texts of the period. Contrary to the analysis of the -n suffix 

as an accusative case, examples showing that the above-mentioned suffix may not 

correspond to the accusative case were first highlighted in Gülsevin (1990). The present 

study also tries to support the idea that the suffix may not actually be an accusative case 

inflection, based on the information that a considerable number of words with the -n suffix 

are encountered in the subject and subordinate predicate syntactic positions, as the study 

given above points out. In addition, it is argued that there is no need to assume a concrete 

case inflection in these with the -n suffix in Old Anatolian Turkish. The fact that these 

words/phrases with the -n suffix are often juxtaposed with other words/phrases with the -

sI/-I third person possessive suffix suggests that the -n may be included in the structure of 

the possessive suffix. 

Keywords: Accusative case, Old Anatolian Turkish, Syntax. 

 

 
1 Dr. Öğr. Üyesi, Anadolu Üniversitesi Edebiyat Fakültesi, bouluyuz@anadolu.edu.tr, 0000-0001-6268-9753 



 

78 
 

  1. Giriş 

  Eski Anadolu Türkçesinde belirtme durumu eki olarak -(y)I, -n, ve -Ø (sıfır ek) olmak 

üzere farklı ekler kullanılmaktadır. Şimdiye kadar yapılmış olan çalışmalarda, bu eklerin 

hangisinin gerçekten belirtme durumu işaretlediği konusunda farklı fikirler ortaya 

atılmıştır (Başdaş, 2008: 7). Genel olarak -(y)I ekinin belirtme durumu işaretlediği 

bilinmektedir. Yine durum çekimsiz kimi sözcükler üzerinde de sıfır çekim adı verilen bir 

tür ekin bulunduğu yönünde sözdizimsel kanıtlar da bulunmaktadır. 

Öte yandan -n ekine yönelik ortak bir görüşe ulaşılmış değildir. Kimi çalışmalar -n’yi 

de belirtme durum çekimi olarak kabul ederken (Özkan, 2000: 115; Yelten, 2009: 290; 

Türk, Doğan ve Şerifoğlu, 2013: 37; Akar, 2018: 138-139) kimi diğer çalışmalarda -n ekinin 

belirtme durum çekimi olmadığı görüşü öne çıkmaktadır (Gülsevin, 1990: 189; 2007: 15; 

Sev, 2007: 202; Salan, 2021: 387). 

Mevcut çalışma ise -n ekinin belirtme durum çekimini işaretleyen bir ek olarak 

değerlendirilmesinin gereksiz ve bazen de yanlış olabileceği yönündeki görüşü destekleyen 

kanıtları öne çıkarmayı amaçlamaktadır. Bu doğrultuda öncelikle eksiz nesneler ve bu 

nesnelerin söz sırası bakımından hareket imkânları incelenecektir. Daha sonra –n ekinin 

farklı sözdizimsel konumlardaki görünümleri örneklendirilecektir. Sonuç bölümünde ise, 

Eski Anadolu Türkçesinden elde edilen verinin, dönem metinlerinde sıkça geçen –n ekinin 

durum çekimi işlevine yönelik neye işaret ettiği özetlenecektir. 

  2. İyelikten sonraki –n eki Neden belirtme durumu olarak Çözümleniyor? 

  Standart Türkçeye belirtme durumu çekimli nesne ile çevirilebilecek birçok örnek 

Eski Anadolu Türkçesi metinlerinde iyelik ekinden sonra –n ekli nesnelerle karşımıza 

çıkmaktadır: 

Şeddād yapduġı uçmaḳ  ṣıfatın yāẕ  ḳ ılur. (Yılmaz vd., 2013, 211) 

İşbu siz ḳ ılduġuñuz işleri bize olasısın ḫ abar virüridi. (Yılmaz vd., 2013, 211) 

Halîfe ḳ aḳ ıdı, bedenine ḳ aplan derisin geyürdi. (Hazai ve Tietze, 2017, 96)  

Muvaffaḳ  üzegüsin dutdı. (Hazai ve Tietze, 2017, 121) 

Şehâdet kelimesin ayruḳ lar baġlasayıdı men şeşeyidüm. (Somuncu, 2018, 362)  

Aġ tozluca ḳ atı yayını eline aldı, altun cıdasın eline aldı. (Özçelik, 2016/II, 69) 

Siz anungula bize şirk da'vâsın idersiz. (Gökkaya, 2008, 128) 

Ol etmekden ikisin üçin alurıdum ve yeridüm. (Yapıcı, 2021, 44) 

  Bu gibi örneklerin çokluğu, -n ekinin belirtme durumu olarak değerlendirilmesinin 

mümkün ya da gereksiz olduğu diğer kullanımları arka planda bırakmıştır. Ayrıca Standart 

Türkçede nesne ögelerinin, bir anlamsal sınıflama olan belirliliğe göre ikiye ayrılması ve 

yalnızca belirtili nesnelerin sözdizimsel hareket kabiliyetine sahip olması bilgisi temel 

alınarak Eski Anadolu Türkçesinde iyelikten sonra –n ekinin geldiği yapılar genel olarak 

belirtme durumu çekimli yapılar olarak çözümlenmiştir (Gülsevin 1990, 187; Korkmaz, 

2017, 106-107; Yelten, 2009, 289). Ancak Eski Anadolu Türkçesinde, bahsedilen ekin 

belirtme durumu çekimi olarak değerlendirilmesinin mümkün olmadığını gösteren birçok 

kullanıma rastlanmaktadır. Şimdi bu kullanımları inceleyelim. 



 

79 
 

  3. İyelikten Sonra Gelen –n’nin Belirtme Durumu Olmayabileceğine İşaret Eden 

Kullanımlar 

  3. kişi iyelik ekinden sonra gelen –n eki, birçok örnekte belirtme olarak çözümlenmesi 

mümkün olmayan sözdizimsel konumlarda ortaya çıkmaktadır. Bu kullanımların örnekleri 

önceki kimi çalışmalarda da verilmiştir (Gülsevin 1990, 189). Bahsedilen sözdizimsel 

konumlarda –n ekini almış olan sözcüklerin belirtme durumu almış olarak çözümlenmesi 

Türkçe sözdizim kurallarına aykırı düşmektedir. Bu sözdizimsel konumlar özne, sıfatfiil 

grubunda yüklem olarak aşağıda sırayla verilecektir. 

  3.1. Özne Konumu 

  Türkçede ana cümle/yancümle özneleri yalın/ilgi durum çekimini alabilmektedir. 

İyelikten sonra –n ekiyle çekimlenmiş kullanımların ise Eski Anadolu Türkçesi metinlerinde 

sıkça özne konumunda bulunabildiği dikkat çekmektedir. Dolayısıyla bu kullanımlarda 

özneye karşılık gelen sözcüklerin üzerindeki –n ekinin belirtme durumu olarak 

değerlendirilmesi mümkün değildir1: 

Anuñ bünyāẕ ınuñ ve yapılmaġınuñ niteligin eyledür. (Yılmaz vd., 2013, 211) 

ʿÂḳıbetin nolasın kim peyġāmbardan işitdüm. (Yılmaz vd., 2013, 77) 

Tañrı çerisinden bir çerinüñ helākligin ve soñın kesilmegiçün nite duʿā ḳ ılursın. (Yılmaz 

vd., 2013, 262) 

ʿÖmrüm dükendi ve gitmegüm vaḳtın oldı. (Yılmaz vd., 2013, 396) 

Ol ikinüñ söyleşmegin oldur. (Yılmaz vd., 2013, 184) 

  3.2. Sıfatfiil Gruplarının Yüklemi Konumundaki Fiiller 

  Belirtme durumu alamayacak sözdizimsel konumlardan bir diğeri de sıfatfiil 

gruplarının yüklemi olan partisip çekimli fiillerdir. Eski Anadolu Türkçesinde iyelik sonrası 

–n ekiyle çekimlenmiş kimi fiillerin, bahsedilen sıfatfiil gruplarının yüklemi olarak 

kullanıldığı dikkat çekmektedir. Bu fiillerin üzerindeki –n ekinin belirtme durumu olarak 

çözümlenmesi de dolayısıyla mümkün değildir: 

Tañrı taʿālā bulara virdügin ḫ ayrın… (Yılmaz vd., 2013, 289)   

Peyġāmbarlıḳ  virdügin vaḳ tın… (Yılmaz vd., 2013, 347)   

  Buraya kadar verilen örnekler, iyelik ekinden sonra ortaya çıkan –n ekinin her zaman 

belirtme durumu olarak çözümlenmesinin mümkün olmadığını göstermektedir.  

  Öte yandan Eski Anadolu Türkçesinde iyelik sonrası –n eki almış olan nesne 

ögelerinin belirtme durum çekimi almış olarak çözümlenmesine gerek de olmayabilir. 

Çünkü Eski Anadolu Türkçesinden nesne ögelerinin işaretlenmesinin Standart Türkçeden 

farklı olduğuna ek olarak belirtili/belirtisiz nesne ayrımının da daha bulanık olduğu 

anlaşılmaktadır. Şimdi Eski Anadolu Türkçesinde nesne ögelerinin nasıl işaretlendiğini 

kısaca inceleyip belirtme durumu çekiminin varsayılmasının neden gereksiz olduğunu 

açıklamaya çalışalım.  

 
1 Standart Türkçede ve Eski Anadolu Türkçesinde öznelerin belirtme durum çekimi aldığı kimi yapılar olsa da 
bu kullanımlar san- yükleminin kurduğu istisnai cümle yapılarıyla sınırlıdır.  



 

80 
 

  4. İyelikten Sonra Gelen -n Ekinin Belirtme Durumu Olarak Çözümlenmesi 

Neden Gereksiz? 

Dilbilgisi terimi olarak ‘nesne’ sözdizimsel bir tanımlamaya karşılık gelmekte olup 

sözcüklerin sözdizimsel işlevine gönderim yapmaktadır. Standart Türkçede ise nesne ögeleri 

belirtili/belirtisiz olmak üzere ikiye ayrılmaktadır. Bu ayrıma temel oluşturan bilgi ise 

sözdizimsel işlev değil anlamsal özelliklerdir. Eski Anadolu Türkçesinin ise nesne ögeleri 

arasında anlamsal bir ayrım yapmadığı söylenebilir. Başka bir deyişle dönem metinlerinde 

geçen nesneler belirtme durum çekimini alsalar da almasalar da aynı sözdizimsel imkânlara 

sahiptir. Eski Anadolu Türkçesindeki çekimsiz nesne ögeleri de, belirtme durumu çekimli 

nesneler gibi sözsırası bakımından aynı hareket özgürlüğüne sahiptir. Bu durum da, nesne 

ögelerinin somut bir çekimle işaretlenmesinin zorunlu olmadığına işaret etmektedir1. 

Aşağıdaki Eski Anadolu Türkçesi örneklerdeki nesne ögelerinin, üzerlerinde somut bir 

belirtme durumu çekimi olmamasına rağmen yüklemin yanından ayrılabildiklerini 

göstermektedir, tıpkı Standart Türkçenin belirtme durumu çekimli nesne ögeleri gibi: 

Her ḳ anda dilesen yir su otlaḳ, bizüm berâtumuzıla ihtiyâr ḳ ıl. (Özavşar, 2009, 98) 

Berḫ iyā Baḫ rāndan çıḳ dı tā kim Bābilde Buḫ ta Naṣ ra geldi Tañrı vaḫ y ḳ ılup buyurduġı ḫabar 

aña degürdi. (Yılmaz vd., 2013, 425) 

Ḳ açan melik yine bularuñ helāk olduġı işitdi. (Yılmaz vd., 2013, 326) 

Götürdükleri armaġan bıraḳ dılar. (Yılmaz vd., 2013, 390) 

Bu keleci ol baña diyü dururdı. (Yılmaz vd., 2013, 331 

Pes ol iki doġurduġı vaḳ tın aġrımadı. (Yılmaz vd., 2013, 103) 

Ṣ āliḫ  devesi öldürendür. (Yılmaz vd., 2013, 134) 

  Yukarıdaki cümlelerde nesne ögeleri anlamsal olarak belirlilik özelliği 

göstermektedirler. Buna rağmen belirtme durum çekiminin somut olarak işaretlenmediği 

bu nesneler Standart Türkçeden farklı olarak da yüklemin hemen yanında bulunmak 

zorunda değillerdir. Bu örnekler EAT’de nesne ögelerinin sözdizimsel olarak denk 

olduklarını ve belirtme durum çekiminin Standart Türkçede olduğu gibi, en azından söz 

sırası hareket serbestîsi bakımından da gerekli olmadığını düşündürmektedir. Özetle Eski 

Anadolu Türkçesinde nesnelerin (anlamsal olarak belirli olsalar bile) somut bir biçimbirim 

olarak belirtme durum çekimini almak zorunda olmadıkları söylenebilir.  Çünkü Eski 

Anadolu Türkçesi metinlerinde nesne durumu zaten eksiz olarak da işaretlenebilmektedir. 

  Yukarıda verilen belirli ama somut bir durumu çekimi almayan nesneleri alan 

fiillerin önemli bir bölümü aynı zamanda, iyelikten sonra gelen –n ekiyle çekimlenmiş nesne 

ögelerini de almaktadır. Eski Anadolu Türkçesinde nesne ögeleri, belirli olsalar bile somut 

bir ekle çekimlenmek zorunda olmadıklarının diğer göstergesi de kığır-, dile-, beyân kıl-, bil- 

göster-, uşat-, di-, at-, öldür- gibi fiillerdir. Bu fiiller yüklem olarak kullanıldıklarımda, 

belirlilik anlamına sahip nesne ögelerini hem eksiz hem de iyelikten sonra gelen –n ekiyle 

çekimlenmiş biçimde alabilmektedir: 

Bilürsin kim müşrikler bize dapmaġıçun ḳıġırmaduḳ . (Yılmaz vd., 2013, 82) 

 
1 Çiçekler 2016 (171), Eski Anadolu Türkçesinde belirtme durumu çekimi olmadan kullanılan nesne ögelerine 
dikkat çekmiş ve bu nesnelerin üzerinde bir “sıfır biçimbirim” varsayılması gerektiğini öne sürmüştür. 



 

81 
 

Pes kardaşın ḳıġırub eyitdi. (Özavşar, 2009, 25) 

Tañrı senüñ duʿā ḳılmaġuñ dilemişdür. (Yılmaz vd., 2013, 308) 

Şol her sâʿat ki anda bir derd vebir renc arta, ol sâ“atüñ nesine hoşnūd olup anuñ artduğın 

dileyesin. (Yapıcı, 2021, 66) 

Evvelki bāb öñdin yir yaradılduġı ve anuñ niteligin beyān ḳılur. (Yılmaz vd., 2013, 63) 

Sen kimdügüñ bilem. (Yılmaz vd., 2013, 109) 

Pes helāklige düşdüklerin bildiler. (Yılmaz vd., 2013, 287) 

İbrahim ṭoġru yol ilerüden gösterdügidi. (Yılmaz vd., 2013, 136) 

Her bir kişinüü hâline göre öülerince yöri, kulağuzla ve her birine oturacak yerlerin göster. 

(Yapıcı, 2021, 71) 

ʿAcab degül eger ḳ aḳ ıyup bu giçiler uşatdısa. (Yılmaz vd., 2013, 138) 

Bir balta alup ol ḫ ācları ḳamusın uşatdı. (Yılmaz vd., 2013, 138) 

Bu keleci ol baña diyü dururdı. (Yılmaz vd., 2013, 331) 

Ya Loḳ mān eyüsin didüm bu iki aʿżâyı getürdüñ. (Gökkaya, 2008, 139) 

İbrahim as oda atduḳ ları vaktin… (Yılmaz vd., 2013, 178) 

Bu hikâyeti anunçun eyitdüm kim bâtıl sözlere uyub hâtırı oḳların żamir terkeşinden atdı. 

(Özavşar, 2009, 14) 

Peyġāmbar eyitdi Ṣ āliḫ  devesi öldürendür. (Yılmaz vd., 2013, 134) 

Biz gendüzümüzi siz ikiye virmezüz tā Ṣ āliḫ üñ devesin öldürmeyince. (Yılmaz vd., 2013, 

131) 

  Sözdizimsel konum ve belirlilik bakımından birbirine denk olan bu nesnelerin aynı 

fiillere çekimsiz biçimde de nesne olabilmesi, -n ekinin belirtme durumu şeklinde 

çözümlenmesinin gereksiz olduğunu düşündürmektedir. 

  5. -In Ekinin 3. Kişi Eki Olarak Çözümlenmesi Gerektiğini Gösteren Kullanımlar 

  Yukarıdaki bölümlerde, iyelikten sonra gelen –n ekinin belirtme durumu olarak 

çözümlenmesinin imkânsız olduğunu gösteren kullanımlara ek olarak bu çözümlemeye 

gerek olmadığını gösteren örnekler de verildi. –N ekinin etimolojisine yönelik çözümlemeler 

ise daha önceden Canpolat (1992: 9-13) ve Tekin (2003: 131-138) gibi çalışmalarda 

verilmiştir. Adı geçen ekin, iyelik ekinin bünyesine dâhil olabileceğine yönelik gözlemler ise 

Alyılmaz (1999: 414) ve Başdaş (2008: 12)’de önceden verilmiştir1. 

  Çalışmanın bu bölümde ise –n ekinin, üçüncü kişi iyelik ekine dâhil olduğuna işaret 

eden kullanımlar verilecektir.  

  Birçok örnekte –I üçüncü kişi iyelik ekli kelime gruplarıyla -n ekli kelime gruplarının, 

denk ögeler olarak bağlama grubu içinde yer aldıkları görülmektedir. Standart Türkçe gibi 

Eski Anadolu Türkçesinde de, bağlanan birimler çekim bakımından genellikle paraleldir. 

Aşağıda verilen ilk örnekte bağlanan iki kelime grubunun –I üçüncü kişi iyelik ekli olmak 

 
1 Özdemir (2014: 144), Çağatay dönemi örnekleri de dikkate alarak –n ekinin iyelik ekine dâhil edilemeyeceğini 
savunmuştur.  



 

82 
 

bakımından paralel olmasına benzer şekilde diğer örneklerde de –I üçüncü kişi iyelik ekli 

ve –n ekli kelime gruplarının paralel olduğu dikkat çekmektedir: 

Yaʿḳ ūb anı sevdügin ve ḳ alan oġlanları üzere yigleyüp üyerdügi eyleyidi. (Yılmaz vd., 2013, 

174) 

Bu meclis ay gün ve’l-ḳ amer yaradılmaġı ve anuñ yöridügi ṣıfatın beyān ḳ ılur. (Yılmaz vd., 

2013, 77) 

  Yukarıda verilen örneklere ek olarak birinci ve ikinci kişi iyelik eklerinden sonra –n 

ekiyle çekimlenmiş herhangi bir kullanıma rastlanılmaması da –n ekinin bir durumu çekimi 

değil de üçüncü kişi iyelik ekinin bünyesinde bulunan bir parça olabileceğini zaten akla 

getirmektedir. Aksi takdirde, -n’nin üçüncü kişi iyelik çekimi dışında da ortaya çıkması 

beklenirdi. 

  6.Sonuç 

 

  Eski Anadolu Türkçesinde üçüncü kişi iyelik ekinden sonra gelen –n eki kimi 

çalışmalarda belirtme durum çekimi olarak çözümlenmiş olsa da ekin niteliğine yönelik 

tartışmalar günümüze kadar devam etmiştir. Standart Türkçede belirlilik özelliği olan nesne 

ögelerinin durum çekimsiz olarak kullanılmaması bilgisi, Eski Anadolu Türkçesinde, 

yukarıda bahsedilen –n ekli nesnelere yönelik yaklaşımı da etkilemiştir. Öte yandan üçüncü 

kişi iyelik ekinden sonra –n ekinin bulunduğu sözcüklerin azımsanmayacak oranda özne 

ve yan yüklem konumlarında kullanılmış olması, adı geçen ekin belirtme durum çekimi 

olamayabileceğine işaret etmektedir. Ayrıca Eski Anadolu Türkçesinde, belirlilik anlamına 

sahip nesne ögelerinin herhangi bir ek olmadan da sıklıkla kullanılmış olması, (nitelik 

olarak belirli) nesne ögelerinde belirtme durum ekinin somut olarak işaretlenmesinin 

gerekli olmadığını da akla getirmektedir. Öyleki beyân kıl-, kıġır-, dile- bil-, göster-, uşat-, 

at-, öldür- gibi birçok fiilin hem çekimsiz nesneleri hem de –n ekli nesne ögelerini alarak 

kullanılabildiği tespit edilmiştir. Bu kullanımlar da Eski Anadolu Türkçesinde, belirli 

nitelikteki nesne ögelerinin somut bir durum çekimine ihtiyaç duymadıkları fikrini 

desteklemektedir. Adı geçen –n ekinin yalnızca üçüncü kişi iyelik ekinden sonra ortaya 

çıkması, diğer kişi çekimlerinde hiç mevcut olmaması ve –sI/-I  üçüncü kişi iyelik ekli 

öbeklerle eş statülü olarak aynı kelime grupları içinde bulunabilmesi ise bu ekin (-n) 

üçüncü kişi iyelik ekinin bünyesine dahil olabileceğini düşündürmektedir.  

 

 Kaynakça 

Akar, A. (2018), Oğuzların Dili - Eski Anadolu Türkçesine Giriş, İstanbul: Ötüken Neşriyat.  

Alyılmaz, C. (2011), “Zamir n’si Eski Bir İyelik Ekinin Kalıntısı Olabilir mi?”, Türk Gramerinin 

Sorunları, Türk Dil Kurumu Yayınları, Ankara, 515-527. 

Başdaş, C. (2008), “Türkçede İyelik-Yükleme Sorunu Dede Korkut Örneği”, Turkish Studies 

International Periodical For the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic, Volume 

3/1 Winter, 6-13. 

Canpolat, M. (1992), “Eski Anadolu Türkçesindeki Belirtme Durumu (Accusativus) Ekinin Kökeni 

Üzerine” , Türkoloji Dergisi, Cilt X, Ankara, 9-13. 

Çiçekler, A. N. (2016), “Eski Anadolu Türkçesindeki Eksiz Yapılan İlgi Ve Belirtme Durumları Sıfır 

Biçimbirim Teorisiyle Açıklanabilir Mi?”, Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi, Yıl: 4 (24) “Prof. 

Dr. İbrahim KAVAZ Özel Sayısı”, 163-176.  



 

83 
 

Gökkaya, E. (2008), Ahmed-İ Dâ‘î Tercüme-i Tefsîr-i Ebu’l-Leys-i Semerkandî [142/132a-142/188a] 

Giriş-Metin-Dizin-Tıpkıbasım, (Yayımlanmamış yüksek lisans tezi), Marmara Üniversitesi, 

Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü. 

Gülsevin, G. (1990), “Eski Anadolu (Türkiye) Türkçesinde 3. Kişi İyelik Ekinin Özel Kullanılışı”, Türk 

Dili, S. 466 (Ekim), Ankara, s. 187-190.  

Hazai, G., Tietze, A. (2017), Ferec Ba'd eş-Şidde, Ankara: TÜBA. 

Özavşar, R. (2009), Marzubānnāme Tercümesi Metin, Çeviri, Art Zamanlı Anlam Değişmeleri, Dizin, 

(Yayımlanmamış yüksek lisans tezi), Dicle Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Özçelik, S. (2016/II), Dede Korkut -Dresden Nüshası- Metin, Dizin (2. Cilt), Ankara: Türk Dil Kurumu 

Yayınları: 1166/2. 

Özdemir, H. (2014), III. Teklik Kişi İyelik Eki +(s)I*1 ve Zamir n’si Üzerine Bir Değerlendirme 

Denemesi, Dil Araştırmaları, (14), 137-145. 

Özkan, M. (2000), Türk Dilinin Gelişme Alanları ve Eski Anadolu Türkçesi. İstanbul: Filiz Kitabevi.  

Öztürk (Ed.), Prof. Dr. H. Ömer Karpuz’a armağan-Türkçeye saygı içinde (387-407). Palet. 

Salan, E. (2021), “Eski Anadolu Türkçesindeki Belirtme Durumu Ekleri Üzerine Bazı Düşünceler”, 

Ö. K. Aydemir, İ. N. Uysal ve F.  

Salan, E. (2017), “Eski Anadolu Türkçesinde {+rA} Yönelme Durumu Eki”, Dil Araştırmaları, (21), 

129-141.  

Sev, G. (2007). Tarihî Türk Lehçelerinde Hâl Ekleri. Ankara: Akçağ Yayınları. 

Somuncu, M. (2018), Behçetü’l-Hadâyık (Karşılaştırmalı Oğuzca Metin, Gramer, Sözlük), 

(Yayımlanmamış doktora tezi), Erciyes Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Tekin, T. (2003), “Üçüncü Kişi İyelik Eki Üzerine”, Makaleler 1 Altayistik, Grafiker Yayınları, Ankara, 

131-138. 

Türk, V., Doğan, Ş. ve Şerifoğlu, Y. (2013), Eski Anadolu Türkçesi Dersleri, İstanbul: Kesit Yayınları. 

Yapıcı, A. İ., (2021), Akkadıoğlu’nun Kâbûs-Nâme Tercümesi (Giriş-Metin-Gramatikal Dizin), Ankara: 

Sonçağ Akademi. 

Yelten, M. (2009), Eski Anadolu Türkçesi ve Örnek Metinler, İstanbul: İstanbul Üniversitesi Edebiyat 

Fakültesi Yayını. 

Yılmaz, E., Demir, N., Küçük, M. (2013), Kısas-ı Enbiya, Türk Dil Kurumu Nüshası, Metin-Sözlük-

Dizin, Notlar. Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları. 

 

  



 

84 
 

KAZAK TÜRK EFSANELERİNDE UMAY ANA: ANNELİK FİGÜRÜNÜN MİTOLOJİK VE 

KÜLTÜREL İNCELENMESİ 

UMAY ANA IN KAZAKH TURKIC LEGENDS: A MYTHOLOGICAL AND CULTURAL 

ANALYSIS OF THE MOTHERHOOD FIGURE 

                 

Gülgül KANSEİTOVA1 

Nurzhan PARPİYEV2 

Botagöz SAZAYEVA3 

Özet   

Umay Ana, Türk ve özellikle Kazak Türk halk efsanelerinde anneliğin, doğurganlığın 

ve koruyuculuğun simgesi olarak öne çıkar. Halk inanışlarında Umay Ana çocukların, 

ailelerin ve hatta tüm toplumun refahını gözeten bir figür olarak betimlenir. Umay Ana 

figürü, sadece mitolojik bir karakter olmanın ötesinde, toplumsal değerlerin ve kültürel 

normların kuşaktan kuşağa aktarılmasında önemli bir rol oynar. 

           Bu çalışmanın amacı Umay Ana figürünün mitolojik kökenlerini, şamanizmle 

ilişkisini, halk inançlarındaki işlevlerini, halk efsanelerindeki rolünü ve kültürel işlevlerini 

kapsamlı bir biçimde incelemektir. Çalışmada ayrıca Umay Ana’nın diğer kültürlerdeki ana 

tanrıça imgeleriyle karşılaştırılması yapılmış, günümüz halk inanışlarındaki izleri üzerinde 

durulmuştur. Çalışma mitolojik verilerle birlikte etnografik ve folklorik kaynaklardan da 

yararlanarak Umay Ana’nın Türk halk kültüründeki sürekliliğini ortaya koymayı 

amaçlamaktadır. 

Anahtar Kelimeler: Umay Ana, Kazak mitolojisi, efsane, annelik, şamanizm, halk 

inançları. 

Abstract 

Umay Ana stands out in Turkish, and particularly Kazakh Turkic folk legends, as a 

symbol of motherhood, fertility, and protection. In folk beliefs, Umay Ana is depicted as a 

figure who oversees the well-being of children, families, and even the entire society. More 

than merely a mythological character, the figure of Umay Ana plays a significant role in the 

intergenerational transmission of social values and cultural norms. 

The aim of this study is to comprehensively examine the mythological origins of the 

Umay Ana figure, its relationship with shamanism, its functions in folk beliefs, its roles in 

folk legends, and its cultural significance. The study also includes a comparison of Umay 

Ana with mother goddess archetypes in other cultures and focuses on the traces of Umay 

Ana in contemporary folk beliefs. Utilizing not only mythological data but also ethnographic 

and folkloric sources, this study seeks to reveal the continuity of Umay Ana within Turkish 

folk culture. 

Keywords: Umay Ana, Kazakh mythology, legend, motherhood, shamanism, folk 

beliefs. 

 
1 Dr., Hoca Ahmet Yesevi Uluslararası Türk-Kazak Üniversitesi, gulgulkanseitova79@gmail.com, Orcid: 0009-
0009-0882-7321 
2 Dr., Hazret Sultan Milli Tarihi ve Kültürel Müzesi, Yesevi Bilimsel Araştırma Merkezi, 
nurzhanparpiyev20@gamil.com, ORCID: 0000-0001-9651-2809. 
3 Avrasya Teknoloji Üniversitesi, b.kayratovna@gmail.com , ORCİD:0009-0007-7721-337X 



 

85 
 

 

Giriş 

Kazak halkının mitolojik dünya görüşü, yüzyıllar boyunca oluşmuş, halkın yaşam 

tarzı ve geçim kaynakları ile doğaya karşı tutumuna dayanan manevi bir sistemdir. 

Efsaneler ve destanlar bu sistemde özel bir rol oynar. Bunlar sadece efsane ve destan  değil, 

aynı zamanda halkımızın dünyayı algılama biçimini, toplumdaki değerlerini, gelenek ve 

göreneklerini ve dini inançlarını yansıtan kültürel bir mirastır. Bu zengin miras içinde, 

kadın imgesiyle ilişkilendirilen birçok mitolojik karakter vardır. Bunlar arasında en eski ve 

en kutsal olanlardan biri Umay Ana'dır. 

      Umay Ana simgesi, Türk halklarının kadim çağlarından kaynaklanmaktadır. Halkın 

yaşam felsefesinde, annenin onurunu, neslin devamını, çocuğa karşı şefkat ve nezaketi 

yüceltmiştir. Türklerin dünya görüşünde Umay, annelerin ve çocukların, hatta tüm ailenin 

koruyucusu olarak kabul edilmiştir. Umay isminin Orhun-Yenisey yazıtlarında geçmesi, 

onun VI-VIII. yüzyıllarda özellikle saygı gördüğünü kanıtlamaktadır. Bu veriler, Umay Ana 

simgesinin tesadüfen ortaya çıkmadığını, aksine eski Türklerin dini ve mitolojik sisteminin 

temel direklerinden biri haline geldiğini göstermektedir. 

Günümüzde Kazak efsanelerindeki Umay Ana simgesinin incelenmesi sadece folklor 

çalışmaları için değil, aynı zamanda etnoloji, kültür çalışmaları ve din bilimleri alanları için 

de önemlidir. Çünkü Umay Ana'nın mitolojik karakteri aracılığıyla halkımızın anneliğe, 

çocuklara ve aileye bakış açısını ve toplumdaki kadının yerini netleştirebiliriz. Aynı 

zamanda, bu çalışma bize kadim Türk döneminden beri süregelen manevi sürekliliği tespit 

etmemizi sağlar. 

Umay Ana’nın Annelik Figürünün Mitolojik ve Kültürel İncelenmesi 

Umay Ana, eski çağlarda Büyük Bozkırda yaşayan Türk halklarının bereket ve bolluk 

tanrıçası olarak kabul edilmiştir. Kazak Türklerinin yanı sıra Hakaslar, Kırgızlar, Altaylar, 

Tuvalar, Şorlar ve Türkler de Umay Ana'ya tapınmışlardır. Bu konudaki bilgiler, Orhun-

Yenisey yazıtlarında ve sözlü edebiyat örneklerinde korunmaktadır. İslam'ın Kazak Türk 

bozkırlarına hızla yayılmasıyla birlikte, Gök Tanrı ile birlikte kullanılan Umay Ana adı 

anlamını yitirmiş ve bebeklerin, annelerin koruyucu haline gelmiştir.(Kazak Mâdenieti. 

Ensiklopediyalık Anıktamalık, 2005: 405)  

Kazak Türk araştırmacısı Beksultan Nurcekeulı “Juz Tunğış” adlı eserinde Umay 

Ana’yı M.Ö. II. yüzyılda yaşadığını ifade eder ve şunları dile getirir: “Kazak Türklerinin eski 

tarihinde evliya adını alan ilk kadın. Kazak Türk kadınlarının tapındıkları ilk anne” 

(Nurcekeulı, 2005:79)  

Yine bir Kazak Türk araştırmacısı Saberqazı Aqataev’in “Kun jane Kölenke” adlı 

eserinde Umay Ana’a yer verilmiştir. (Aqataev, 1990:85) Araştırmacı eserinde şunları dile 

getirir: “Kazak Türk topraklarına İslam dini yayılmadan önce borkırda yaşayan Türk halk 

arasında Umay ismiyle bağlantılı türlü inanşlar vardı. Eski inanşlara göre Umay Ana yeni 

doğan bebekler koruyan ve hamile kadınların tapındığı Piri olmuştur. Umay Ana şuan 

rusçadan kazakçaya giren “mama” (anne) kelimesinin eski halidir. Umay Kazak Türk 

topraklarında yaşayan halkların güneş Tengiri, Ay Tengiri, Gök Tengiri” (a.g.e.,86;92) 

         Aqataev ayrıca eserinde şu eski jırlardan bir örneğin vermiştir: 

Böri böri böri iyem, 



 

86 
 

Kel jebeuşi böri iyem 

Umay Ana Şaştı aziz 

Emip ösken böri iyem. (a.g.e.,85) 

Ayrıca, bu eserinde Kazak Türk halkının yeni doğan bebeğin göbek bağını 

kesecekken, bebeğin “kindik anası”(yani göbek bağını kesen kadın, manevi annesi) 

söyleyecek cümleleri de yer almıştır. Kindik anası kollarını sıvayarak şu cümlereleri söyler: 

Menin kolım emes 

 Bibi Batima Bibi Zuhra kolı, 

Umay Ana, Qambar Ata kolı. Bu cümleleri söyledikten sonra bebeğin göbek bağını 

keserler.(a.g.e.,90) 

Bu eski jırlardan Kazak Türk halk arasında Umay Ana’yı evliya olarak kabul 

ettiklerini görebiliriz. VIII. yüzyıldan kalma tarihi Kültegen anıtında Yollig-tegin'in yazdığı 

metinde de Umay Ananın kutsallığı dile getirilmiştir. Metinde şunlar yazılmıştır: “Umay 

kutsal ananın kutuna tapınarak küçük kardeşim Kültegen Er oldu.” (Joldasbekov; 

Sartkocaulı,2005:188) Tonyukuk yazıtlarında da: “Tanrı Umay'ın lütfuyla kutsal toprakları 

ve suyu bağışladığını” ifade eden metinler bulunur. 318 бет.  

Azerbaycan Türk bilim adamı Fuzuli Bayat kendi eserinde Orhun-Yenisey 

yazıtlarındaki Umay'ın Tengri ile birlikte Türk milletini koruduğunu vurgulayan daha geniş 

işlevini bildirmektedir. Bu nedenle Umay'ın çocukları ve kadınları korumadaki rolü daha 

sonraki bir gelişmedir, belki de işlevlerini diğer ruhlar, iyelerle paylaştıktan sonraki bir 

dönemde ortaya çıktığını vurgular. (Bayat 2007: 54,75)  

L. P. Potapov’un “Umay Bojestva Drevnih Tyurkov v Svete Etnografiçeskih Dannih” 

adlı eserinde eski Türk Şaman dininde Umay Ana’nın Türk halk inanşlarındaki rölünü 

açıklamıştır. Şamanistler, Umay'yı doğum yapan kadınların koruyucu meleği olarak görür, 

doğum sırasında onlara yardım eder ve bir çocuğun göbek bağını beyaz bir kıymık ile keser. 

Umay sadece iyi bir ruh değil, aynı zamanda ölmekte olanın ruhunu alan bir ölüm 

meleğidir. Ayrıca doğurganlık ona bağlıydır. Çocuksuz ve az çocuk sahibi olman eşler, çocuk 

için kut isteyerek Umay’e yönelirdi. Umay aynı zamanda doğurganlığı da üstlenir. Kadın, 

Umay'ın yeryüzündeki enkarnasyonuydur. Şorlar arasında Umay'e (Mai-içe) adanmış 

sembolik imgeler arasında beşiğin üzerine asılan oklu küçük bir yay(erkek çocuklar için), 

okla delinmiş huş ağacı kabuğundan bir beşik veya (kız çocuklar için) beşiğe yerleştirilmiş 

tahta bir ok bulunur. Teleutlar, Mai-ene'yi gökkuşağının üzerinde gökyüzünden inen ve 

çocukları altın bir yay ile koruyan gümüş saçlı genç bir kadın olarak hayal ederler. Kırgızlar, 

çocuklarının doğumunda ve hastalığında Umay-Ene'ye yakarırlar. (Potapov,1972:265-286)  

Eski Türkçede "Umay" kelimesi "çocuğun ayak izi", "çocuğun yeri" ve "ana rahmi" 

anlamına gelir." Radloff, "Umay" terimini "koruyucu tanrıça", "kadın tanrı" olarak 

açıklamştır. Şor halkı arasında “Umay” kelimesi ölenlerin ruhuna rehberlik eden ruhu ve 

çocukların koruyucu ruhunu da kapsadığını belirtir. (Korabai, 2016: 3-4)  

         Akmataliyev kendi eserinde Umay sözcüğünün Qu sarı May ise kadın anlamını 

bildirdiğini ifade eder. Yanı Umay Ana’yı Türk halkı Sarı Ana, Sarı Kız diye de 

adlandırmışlar. (Akmataliyev, 2001: 131)  

       Muharrem Kaya’nın “Mitolojiden Efsaneye. Türk Mitolojisinin Anadolu’daki 

Efsanelerde İzleri” adlı eserinde Umay Ana hakkında: "İnsanın doğumu ve büyümesiyle ilgili 



 

87 
 

olarak Umay adında bir ruhtan bahsedilir. Bunun ilk izlerine Orhun Abideleri’nde 

rastlarız.” (Kaya, 2007: 46) 

         Kazak Türk Efsanelerinde Umay Ana 

      Kazak halk efsanelerinde Umay Ana Ana Tanrıça ve çocukların, ailelerin koruyucusu 

olarak öne çıkar. Örneğin, “Umay Ana Pınar ” adlı efsanede Umay Ana alıç ağacı olarak 

betimlenir. Bu efsanede ağaç kültü de yer almaktatır. Kazak Türk efsanesinde Umay Ana 

ruhu bu ağaçta yer aldığına inanılır ve hasta olan çocuğun annesi, çocuğu iyileşsin diye 

dua eder ve Umay Ana’ya adak olarak bilekliğin ağaca asar. Kadın tam kalkıp giderken 

adadığı bilekliğin ipi sökülür ve boncuklar yere düşer. Yere düşen boncuklardan yedi tane 

pınar oluşur. Bu pınar suyundan içen çocuk iyileşir. Efsanede sadece Umay Ana kültü değil 

ayrıca, su ve ağaç kültü de yer almaktadır. (Canaydarov, 2010:224-226) Bu anlatılar, Umay 

Ana’nın sadece mitolojik bir figür değil, toplumsal normları öğreten ve kültürel değerleri 

aktaran bir simge olduğunu gösterir. 

       Efsanelerde Umay Ana figürünün özellikle çocuk doğumları, özel günler ve aile 

ritüelleri ile ilişkilendirilmesi dikkat çekicidir. Halk inanışlarında, çocuk doğumundan önce 

ve sonra yapılan dualarda, Umay Ana’nın koruyucu ve bereket verici güçlerinden 

yararlanıldığı görülür. “Kadın Tanrı Umay Ana” adlı efsanede Ana Tanrı Umay Ana ve Ata 

Tanrı Erğun tarafından bütün insanların yaratılmıştır. Efsanelerde sıkça rastlanan bir 

konuda Umay Ana’nın bereket ve refah getirmesidir. “Kadın Tanrı Umay Ana” adlı bu 

efsanede Umay Ana insanlara bereket veren Tanrıça olarakta verilir. Ayrıca, Umay Ana’nın 

sadece bireysel değil, toplumsal düzeyde de bir koruyucu güç olarak algılandığını gösterilir. 

(Babalar Sözi. Kazak Mifteri, 2011:38)   

Bir başka efsanede, Umay Ana, hamile kadınları koruyan bir ruh olarak tasvir edilir. 

Doğum öncesi ve sonrası yapılan ritüellerde, aileler Umay Ana’ya dua ederek hem çocuğun 

sağlığını hem de annenin güvenliğini garanti altına almayı amaçlar. Bu pratikler, Umay Ana 

figürünün sadece mitolojik değil, aynı zamanda günlük hayatın bir parçası haline gelmiş 

kültürel bir simge olduğunu ortaya koyar. “Ayu Batır ve Aysulu” adlı efsanede Umay Ana 

kuş donunda uçup gelerek Ayu Batır ile Aysulu’ya yardım eder. Aysulu doğum yaparken de 

onunda yanında olur. (Canaydarov, 2006:103-108) 

        Umay Ana figürü, Kazak kültüründe anneliğin yüceliği ve koruyuculuğu ile doğrudan 

ilişkilendirilir. Halk inanışlarında çocuk doğumları, düğünler ve özel günlerde Umay Ana’ya 

dualar edilir. Bu ritüellerin amacı, hem aileyi hem de toplumu kötülüklerden korumak ve 

refahı sağlamak olarak tanımlanır. Kültürel bağlamda, Umay Ana figürü toplumsal 

değerlerin aktarılmasında da önemli bir rol oynar. Çocuklara ve gençlere anlatılan efsaneler 

aracılığıyla, saygı, merhamet ve aile birliği gibi değerler nesiller boyu aktarılır. (Valihanov, 

1985:26) 

          Günümüzde, Umay Ana figürünün etkisi bazı ritüeller ve halk inançlarında hâlâ 

yaşatılmaktadır. Örneğin, Kazakistan’ın kırsal bölgelerinde, çocuk doğumundan sonra 

yapılan özel dualar ve küçük törenler, Umay Ana’ya adanır ve onun koruyucu gücünden 

faydalanılmaya çalışılır. Bu durum, Umay Ana’nın hem dini hem de kültürel bir sembol 

olarak toplumda varlığını sürdürdüğünü gösterir. Umay Ana figürü, Kazak halk kültüründe 

sadece mitolojik bir karakter değil, toplumsal ve kültürel değerlerin taşıyıcısıdır. Mitolojik 

anlatılar ile günümüz kültürü arasında güçlü bir bağ bulunmaktadır. Halk efsanelerinde, 



 

88 
 

Umay Ana’nın çocukları ve aileyi koruma görevi, aynı zamanda toplumun genel refahının 

ve kültürel normların korunması ile paralellik gösterir. (Esimbekova, 2013; 61-64)  

        Araştırmacılar, Umay Ana figürünün bölgesel farklılıklarını da incelemişlerdir. 

Örneğin, Orta Asya’daki diğer Türk kültürlerinde benzer figürler farklı adlarla anılsa da, 

annelik ve koruyuculuk teması evrensel bir motif olarak ortaya çıkar. Bu durum, Umay Ana 

figürünün hem yerel hem de geniş bir kültürel bağlamda anlam taşıdığını göstermektedir. 

Umay Ana’nın kültürel işlevi, sadece çocuk ve aile güvenliği ile sınırlı değildir. Halk 

inanışları aracılığıyla toplumsal normlar, aile birliği ve ahlaki değerler de nesiller boyu 

aktarılmaktadır. Bu açıdan Umay Ana, mitolojik bir figür olmanın ötesinde, eğitici ve sosyal 

bir rol üstlenir. 

Kazak Türkçesinden Türkiye Türkçesine Çevirilen Efsane Metinleri  

Kadın Tanrı Umay Ana   

Gök Tanrılarının arasında çok merhametli Kadın Tanrılar da varmış. Kadın 

Tanrıların en yücesi Umay Ana’ymış.  Eski Altay Türklerinin efsanelerine göre insanları Ata 

Tanrı Erğun ve Ana Tanrı Umay yaratmış. Bütün insanlık onların çocukları sayılırmış. 

Özellikle, nesil yetiştirmede Umay Ana’nın hem hizmeti hem de gücü çokmuş. Göklere 

tapınan Türk kadınlarının «Umay’a dua edersen, erkek doğarsın» diyen sözleri bulunurmuş. 

Bundan dolayı eski Türklerin inancında Gökyüzü (Gök) de kutsalmış.Umay Ana’nın gücü, 

insanlara verimli topraklar ve berrak su kaynakları vermekmiş. Bu ikisi yaşamın ana 

kaynağıdır. Dolayısıyla Umay Ana dünyadaki tüm tahılların Tanrı'sı olarak kabul edilirmiş. 

O kimseyi ayırt etmez ve herkesi seven Tanrı’ymış. (Babalar Sözi. Kazak Mifteri 78c. 2011, 

38) 

Umay Ana Pınarı  

Evvel zaman dağların eteğinde bir aile yaşamışlar. Onlar hiç yoksuluk çekmemişler. 

Hayvanı çok, çocukları da hem güçlü hem akıllıymış. Günlerden bir gün ailenin başına bir 

felanet gelimiş. Ailenin küçük oğulları çok hastalanmış. Gece gündüz kendini kaybederek 

yatağında yatarmış. Tabipler oğlanı beyaz aruananın(beyaz dişi deve) sütüyle yıkamışlar, 

yedi beyaz koyunun yününden yapılan keçeye sarmışlar, porsuk yağın içmişler, hastalığı 

kovalamak için kamçıyla vurmuşlar, kazı-karta*, jal-jaya* yedirmişler. Fakat oğlan gün 

geçtikçe kötüleşmiş.  

Anne-babası çocuklarını nasıl iyileştireceklerini bilememişler ve çok kaygılanmışlar. 

Bütün servetlerini çocuklarına bakan tabipler için harcamışlar. Ama hiçkimse 

iyileştirememişler.  

Günlerden bir gün annesi evi temizlerken keçenin altından oğlunun küçükken 

taktığı bileziğini bulmuş. Yıllar önce, çocuğu bebekken yoldan yedi mavi akik boncuk 

bulmuş ve onları bebeğine bilezik muska olarak yapmış. O onu taktığı zaman bütün 

felaketten korumuş.   

Bu gibi muskayı başka birisine satması yasakmış. Ama ne çare? Bu elinde kalan tek 

değerli eşyasıymış. Fakat çocuğuna bakan tabip eski akik boncuğın beş parasız diye 

almamış. Kadıncağız böylece boş dönmüş. Kadıncağız evine dönerken yolda yayılarak 

büyüyen bir ağaca rastlamış. Yaşlı dolana (alıç ağacı) kadına dallarını uzatarak, sanki 

kucaklayarak avutmak istemiş gibiydi. Zavallı kadıncağız çok ağlayarak, annesine derdini 

anlatır gibi bütün derdini ağaca anlatmış. Sonra oğlunun bileziği Umay Ana’ya adak olarak 



 

89 
 

budağa asmış. Tam giderken bileziğin ipi kopmuş ve boncuklar aşağıya doğru dökülmüşler. 

Onlar döküldüğü yerden pınar akmaya başlamış. Bilezikteki boncuklar gibi pınarlar da yedi 

tane olmuş. Bu gibi mucizeyi gören anne bütün pınardan az azdan su almış, hasta oğluna 

bu mucize pınar suyundan içirmek için evine koşmuş. Oğlan sudan birkaç yudumladıktan 

sonra hemen iyileşmiş. Bir yaşlı kadın: “Bu yaşlı ağaca dönüşen Tanrı Ana Umay’dır. Sana 

acıyarak duanı kabul etmiştir. Çünkü Umay Ana bütün kadınlar ve çocukları destekleyen 

ve koruyandır.”  

O günden beri halk arasında bu yedi pınarın suyu şifalıymış. Pınarların oluştuğu 

yere halk “Umay Ana Bulağı”derlermiş. Eğer bu yere sabahleyin erken gelirse, pınarın 

dibinde akik boncuklar görülürmüş. Ancak Umay Ana insanların hepsine değil sadece 

yardıma muhtaç, kalbi temiz insanlara gösterirmiş. (Canaydarov 2010, 224-226)  

 

Ayu Batır ve Aysulu 

     Eski zamanlarda Altay Dağları'nda bir topluluk yaşarmış. Onlar kalın ormanlar 

arasında, avlanarak hayat geçimlerini sağlamışlar. Bir gün aralıksız kar yağışı olmuş. Bu, 

yoğun ormanda yaşayan halk için büyük bir felaket olmuş. Sonuç olarak, tüm topluluk 

doğal afete yakalanmış ve hepsi ölmüş. Sadece ayı postuyla avlanan Ayu Batır bir mağaraya 

saklanıp hayatta kalmış.            

     Sevdiklerinden ayrılan ve onların yasını tutan Ayu Batır, kar dindikten sonra ovaya 

çıkmış. Yerleştikleri bölgede hayatta birini bulma umuduyla dolaşmış. Aniden, uzak bir 

yerden karların altın kazarak, bir şeyi çeken bir kurdu görmüş. Ne olsada kurda 

kaptırmadan kurtarmak isteyen o bağırmaya başlamış. Birinin kendisine yaklaştığını gören 

hayvan, ısırılan cesedi yere bırakmış ve bir kuş gibi gökyüzüne uçmuş. Ayu Batır, kurtardığı 

kişinin Aysulu adında güzel bir kız olduğunu öğrendiğinde çok mutlu olmuş. Kurdun 

dişleri, karların üzerinde battaniyeye sarılı yatan güzel kıza değmemiştir. Kız ağır ağır nefes 

almaktaymış.  

     Yarı canlı, üstelik çok güzel bir kızı bulduğu için çok mutlu olan genç adam, 

Aysulu'yu yaşadığı mağaraya götürmüş. Kızın kendine gelmesini beklemiş. Kız derin bir 

uykuya dalmış bir masal kahramanı gibi hareketsiz yatıyormuş. O anda kahraman, 

hayattaki en zorlu sınavlardan birinin kızın kendisine gelmesini beklemek olduğunu 

anlamış. Mağaradan çıkmış ve yüksek mağaradan etrafına bakınmış. Kendisine yardım 

edebilecek biri olup olmadığını merak etmiş. Hiçbir şey bulamayan Ayu Batırın sabrı bitmiş 

ve kesintisiz kar yağdıran Gökyüzüne bakarak gücenmiş.  

     Ne kadar zaman geçtiği bilinmez ama aynı anda gökyüzünden yere uçan iki kuş 

alçalmış. Bunlar Umay ve Kumay'dır. Kuşlar kanatlarını açarak Ayu Batır'ın başını 

okşayarak geçmiş ve biri beyaz, diğeri siyah iki taş düşürmüş ve tekrar havalanmışlar. Batır 

ilk başta bunun ne olduğunu anlamamış. Mağaranın girişine oturup taşları birbirine 

vurduğunda, kıvılcımlar rüzgârın savurduğu otlara çarpmış ve tutuşmaya başlamış. Tam o 

anda mağaraya uçup giren kuş, beyaz saçlı Umay Ana’ya dönüşmüş. O bir kucak kuru 

otları getirmiş ve koluyla yelpazeler ve ateşi çoğaltmış. Sığınak aydınlık bir dünyaya 

dönüşüp sıcaklık mağarayı doldurunca, ısınan Aysulu'nun bedeni canlanmış. O başını 

kaldırmış ve onu ölümden kurtaran ateşe dua etmiş, ateş annesi Umay’a eğilerek selam 

vermiş ve ona teşekkür etmiş. Genç kızın bu hareketinden memnun olan Umay Ana 

avuçlarını ateşe uzatıp Aysulu'nun yüzünü okşamış. Sonra ellerini Ayu Batır'a uzatarak, 



 

90 
 

"Artık ikiniz de bir aile kurabilirsiniz. Evleriniz bereketli, ocağınız hiç sönmesin!" diyerek 

onları kutsamış ve gözden kaybolmuş. 

       Felaketten kurtulan ikisi nasıl geçim sağlasın?! Üstelik ormanı kaplayan kalın kar, 

hayvanları ve kuşları da esirgememiştir. Batırın mızrağıyla yakalayabileceği bir hayvan 

olmadığı için ikisi de çok aç kalmışlar. Mağaranın ortasında yaşam belirtisi gösteren ateşe 

üflemekten başka çareleri yokmuş. Böyle otururken mağaranın bir kenarından çıtırtı sesi 

duyulmuş. Yaklaşıp baktıklarında bir tavşan deliği görülmüş. Soğukta hareketsiz ve sessiz 

duran tavşanlar, ateşin sıcaklığı gelince, yiyecek aramak için inlerinde çıtırdamışlar. Ayu 

Batır bu ine kolunu uzantmış ve yedi tavşan tutup çıkarmış. Bütün kış onları yemişler ve 

hayatta kalmışlar. Kazak Türk halkının “Jerden jeti koyan tapkandai kuandı” (yerden yedi 

tavşan bulmuş gibi mutluydum) diye söylenen atasözü herhalde buradan gelimiş olamalı. 

     Hayatta hiçbir şey kalıcı değildir. Her şey değişir. Aynı şekilde sert kış da sona ermiş. 

Kalın karlar erimiş ve orman açılmış. Hayvanlar ve kuşlar eskisi gibi çoğalmışlar ve hayat 

geri dönmüş. Ayu Batır ormanda dolaşarak geçimini sağlamış. Aysulu ise, "Ayı olsa bile 

kocam, mağara olsa bile evim" diyerek ocağını söndürmemiş, yemeğini hazırlamış. Böylece 

hayatlarını devam etmişler. 

   Günlerden bir gün Aysulu hamile olmuş. Hamileliğinin nasıl geçeceğini bilmediği için 

ya da başka bir sebeple mi bu hakkında Ayu Batır’a söylememiş. Ama kocasının yakaladığı 

hayvanların etini ve meyveleri yemek istememiş. Çünkü yedikten sonra kusmuş. 

Endişelenen Batır, avlanmayı bırakmış ve bu duruma çok üzülmüş. Ancak Aysulu'nun bir 

yiyeceğe karşı iştahının açıldığını duyduğunda çok mutlu olmuş. Bu bir kuğu 

yumurtasıymış. 

  Ayu Batır karısının aşerdiği yiyeceğini bulmak için yola çıkmış. Ancak kuğuların 

toplandığı göle ulaşmak, dik bir dağ geçidini tırmanmak ve dar, kaygan bir patikada 

yürümek kolay değilmiş. Ayu Batır göle giden yolda engellerle mücadele etmiş ve göle zar 

zor ulaştığında zamanın nasıl geçtiğini anlamamış. Çünkü tam bu sırada Aysulu'nun 

doğum sancıları başlamış ve çok canı acımış. Taş bir mağarada ağlayarak, yalnızca 

Yaratıcısından yardım istemiş. Ancak onu ölümden kurtaran Umay Ana’nın adını 

andığında, birdenbire ortaya çıkmış ve büyük bir şefkatle alnını okşamış. Tam bu sırada 

doğum sancıları durmuş ve Aysulu iki bebek doğurmuş. Umay bebeklerin göbek bağlarını 

kesmiş ve onları beze sarmış. Aysulu'ya "Hayırlı olsun!" demiş ve ayrılmış. 

  Doğumdan sağsalim kalan Aysulu, ikiz olan kızı ve oğlunu emzirirken, Ayu Batır 

dışarıdan içeri girmiş ve "İyi misiniz?" diye sormuş. Aysulu: "Bir tane vardı Umay’ım, iki 

tane oldu Qumay’ım" diyerek müjdeyi vermiş. Ardından, Umay Ana’nın alnını okşayan 

kadın ikiz ikizden doğurmuş ve çocukları bir boy olmuş. Ayu Batır ve Aysulu uzun ve 

anlamlı bir hayat yaşamışlar. (Canaydarov, 2006:103-108) 

         Sonuç  

Bu çalışma, Umay Ana figürünün Kazak halk kültüründeki mitolojik, kültürel ve 

toplumsal boyutlarını kapsamlı biçimde incelemiştir. Elde edilen bulgular, Umay Ana’nın 

yalnızca bir mitolojik karakter değil, aynı zamanda kültürel belleğin ve toplumsal değerlerin 

aktarımında işlevsel bir unsur olduğunu göstermektedir. 

         Öncelikle, Umay Ana figürü Kazak efsanelerinde anneliğin, koruyuculuğun ve 

bereketin simgesi olarak önemli bir konuma sahiptir. Onun sembolik rolü, çocukların 



 

91 
 

güvenliği ile sınırlı olmayıp, aile birliği, annelik ve kadınlık kavramlarının 

kutsallaştırılmasına da hizmet etmiştir. 

       İkinci olarak, halk efsanelerinde ve ritüellerde Umay Ana, çocukların ve ailelerin 

korunmasında kutsal bir varlık olarak görülmüştür. Bu yönüyle Umay Ana, toplumda 

güvenlik ve sürekliliğin mitolojik temsili olarak işlev görmüş, halk inançlarının vazgeçilmez 

bir parçasına dönüşmüştür. 

        Üçüncüsü, Umay Ana yalnızca mitolojik bir figür olarak kalmamış, aynı zamanda 

kültürel normların ve toplumsal değerlerin nesilden nesile aktarılmasında aktif bir rol 

üstlenmiştir. Bu süreçte halk inançları, kültürel kimliğin korunması ve yeniden 

üretilmesine katkı sağlamıştır. 

       Son olarak, modern Kazak toplumunda Umay Ana figürü, ritüel pratiklerde ve halk 

inançlarında yaşamaya devam etmektedir. Bu durum, onun kültürel mirasın yaşayan bir 

unsuru ve kolektif kimliğin sürekliliğini sağlayan bir sembol olduğunu ortaya koymaktadır. 

Dolayısıyla Umay Ana, yalnızca Kazak mitolojisinin temel figürlerinden biri değil, aynı 

zamanda Türk halklarının ortak kültürel kodlarını yansıtan evrensel bir simgedir. Onun 

işlevi, toplumsal düzenin korunmasına, ahlaki değerlerin aktarılmasına ve kültürel 

sürekliliğin sağlanmasına hizmet etmektedir. Böylece Umay Ana, geçmiş ile bugün arasında 

köprü kuran güçlü bir kültürel figür olarak varlığını sürdürmektedir. 

 

Kaynakça 

  

AQATAEV Saberqazı. Kun jane Kölenke. Jalın Baspası. Almatı-1990. S.85 

AKMATALİYEV. A.  Kırgız Folkloru ve Tarihi Kahramanlar (Evlilik Gelenek ve Türküleri, Çocuk 

Folkloru, Edebi ve Tarihi Kahramanları). Atatürk Kültür merkezi, Ankara-2001.  

Babalar Sözi. Kazak Mifteri. 78.cilt. Astana: Foliant. 2011. s.38. 

BAYAT Fuzuli. (2007), Türk Mitolojik Sistemi (Kutsal Dişi-Mitolojik Ana, Umay Paradigmasında İlkel 

Mitolojik Kategoriler-İyeler ve Demonoloji). Cilt: 2. İstanbul: Ötüken Neşriyat A.Ş  

CANAYDAROV O. Ejelgi Kazakstan Anızdarı. Almaty. Aruna. 2010. s.224-226. 

CANAYDAROV O, Ejelgi Kazakstan Mifteri. Kazakstan balalar Ensiklopediyası. Aruna Baspası. 

Almaty 2006. 252s. 

ESİMBEKOVA D.B.  Ejelgi Mifterdin Umay Ana Beynesi / Esimbekova D.B. // al-Farabi atyndagi 

QazUU habarşası. Filologiya seryası, Almaty - 2013. - № 1-2(141-142). - 61-64 б 

JOLDASBEKOV M. SARTQOJAULU Q. Orhan Eskertkişterinin Tolık Atlası. Astana – 2005. 188.b  

KAYA Muharrem. Mitolojiden Efsaneye. Türk Mitolojisinin Anadolu’daki Efsanelerde İzleri. Ankara: 

Bağlam Yayıncılık. 2007. S.215 

KORABAİ S. Kazak Tarihındağı Ayel. Almaty: Ayğanım. 2016. 148s. 

 Nurcekeulı B. Juz Tunğış. Qazaq Madeniyeti. Enziklopediyalık anaıktamalık. “Аруна Ltd.” JŞS, 

Almaty – 2005. 79.b 

POTAPOV L.P.  Umay Bojestvo Drevnıh Tyurkov v Svete Etnografiçeskih Dannyh Opublikovano: 

Tyurkskih sbornik, izd.Nauka. Moskva-1973. S.265-286 

VALİHANOV Ş.Ş. Kazaktardağı Şamandıktın Kaldığı. Jazuşı Baspası. Almaty-1985. 560s. 

 

  



 

92 
 

MAHİRƏ NAĞIQIZININ POEZİYASINDA İNSAN TALEYİNİNİN ƏDƏBİ-BƏDİİ VƏ 

BİOSOSİAL TƏHLİLİ 

LITERARY AND BIO-SOCIAL ANALYSIS OF HUMAN DESTINY IN THE POETRY OF 

MAHIRE NAGIGIZI 

 

        Həsənova Amaliya Murad qızı1 

 

Xülasə 

Dünyada hər bir insan oğlunun nəsil şəcərəsi, genetikası və genetik kodu var. Mahirə 

Nağıqızını həmişə böyük insan, aşıq sənətini çox sevən, şeirləri Tovuz aşıqları tərəfindən daim 

ifa olunan Həsən Mirzə ilə bioloji bağlı hesab edirəm. Mahirə xanım bunu öz şeirləri, 

bayatıları ilə çoxdan təsdiq edib. Xan babalar, xanım nənələr... Belə yazılar, bu yazıların 

tarixə köçürdüyü gerçək nağıllar Mahirə xanımın qələminin nəsil şəcərəsini ifadə edir.  

Bayatılar şifahi xalq ədəbiyyatının ən gözəl janrlarından biridir. Müasir dünyada artıq 

şihafi xarakter daşımayan bayatılara istənilən vaxt müraciət etmək mümkündür. Mahirə 

xanımın kifayət qədər lirik, vətənpərvərlik ruhlu şeirləri var və bu şeirlər mahnılara çevrilib, 

xalq tərəfindən sevilir. Bayatıları isə insanı bir qədər kədərləndirən, keçmişimizə, həyatın 

çətinliklərinə, sevgiyə, vəfaya, eyni zamanda vəfasızlığa həsr olunmuşdur. Dünyanın 

vəfasızlığı, həyatın keşməkeşləri, itirdiklərimizə qarşı hiss etdiyimiz kədərli duyğular Mahirə 

xanımın qələmində elə ifadə olunur ki, bu ifadə tərzi dünyəvidir, böyükdür, dərindir. 

 Bütün elmləri kitablardan oxuyub öyrənmək olar. Amma həyat elmini həyatın 

özündən başqa heç bir kitabdan lazım olan səviyyədə öyrənilə bilməz. Nə qədər pozitiv 

düşünsək belə, insan həyatında ağır hadisələr və acı ayrılıqlar qaçılmazdır. Ancaq özünü, 

hadisələrə qarşı münasibətini dəyişə bilərsən. İnsan taleyi çox mürəkkəbdir. Kainatın bütün 

sirrləri insanın özündə birləşib. Mahirə xanımın bayatıları məzmununa, insanın qəlbinə 

nüfuz edən ruhuna görə onun daxili dünyasının, həyatından keçən ağrıların, ruhunun 

incəliyinin bədii əks-sədasıdır.  

Mahirə xanımın duyğuları ilahi eşqin ifadəsi olaraq, Mövlana Cəlaləddin Ruminin 

ilahi eşqi ilə çox oxşardır. Mahirə xanımda insan sevgisi, ilahi məhəbbət, insan vəfası, həsrət, 

torpaq sevgisi, vətən sevgisi duygularını vəsf edir.  

Açar sözlər: Mahirə Nağıqızı, Mövlana Cəlaləddin Rumi,  vətən sevgisi, insan taleyi, 

insan cəmiyyəti, milli-mənəvi varlıq. 

  Abstract 

Every person in the world has a family tree, genetics, and genetic code. I have always 

considered Mahira Nagigyz to be a biological relative of Hasan Mirza, a great man and 

connoisseur of ashug art, whose poems are constantly performed by Tovuz ashugs. Mahira 

Khanum has long confirmed this with her poems and bayats. Khan grandfathers, khanum 

 
1 Dosent, Azərbaycan Dövlət Pedaqoji Universiteti Biologiya üzrə fəlsəfə doktoru,  
amalya.hasanova59@mail.ru ORCID: 0000-0002-2196-3215 
 

mailto:amalya.hasanova59@mail.ru


 

93 
 

grandmothers... Such works, authentic stories that these works have carried into history, 

express the genealogy of Mahira Khanum's pen. 

Bayats are one of the most beautiful genres of oral folk art. In today's world, you can 

turn to bayats at any time, even though they are no longer oral. Makhira Khanum has 

written many lyrical, patriotic poems that have become songs and are loved by the people. 

Her bayats, which make one feel a little sad, are dedicated to our past, the difficulties of 

life, love, loyalty, and at the same time betrayal. The unfaithfulness of the world, the 

vicissitudes of fate, and the sadness for those we have lost are expressed by Mahira 

Khanum's pen in such a way that this style of expression becomes earthly, great, and 

profound. 

All sciences can be read and studied in books. But the science of life cannot be 

properly understood from any book except life itself. No matter how positively we think, 

difficult events and painful separations are inevitable in human life. However, it is possible 

to change oneself and one's attitude toward events. Human destiny is very complex. All the 

secrets of the universe are united in man. Bayati Mahira Khanum is an artistic reflection of 

the inner world, the pain that passes through life, and the tenderness of the soul that 

penetrates the human heart thanks to its content, its spirit that penetrates the very heart. 

Mahira Khanum's feelings, as an expression of divine love, are very similar to the divine 

love of Mevlana Jalaluddin Rumi. Mahira Khanum describes the feelings of human love, 

divine love, human devotion, longing, love for the earth, and love for the homeland. 

Keywords: Mahira Nagigizi, Mevlana Jalaluddin Rumi, love for one's homeland, 

human destiny, human society, national and spiritual existence. 

 

Giriş 

Professor Həsən Mirzəni şəxsən tanıyırdım, onunla çox hörmətli münasibətim vardı. 

Həsən Mirzə bizm mahalın aşıqları, söz adamları ilə xüsusi münasibət saxlayırdı. O elə bir 

insan idi ki, çətinləyə düşənə əl tutar, haqqı nahaqqa verməzdi. Onun vətən sevgisi, xalq 

sevgisi o qədər güclü idi ki, məhz bu xüsusiyyətləri irsən onunla  bioloji bağlı Mahirə 

Nağıqızında da özünü tam mənasında təsdiq edir.   

Həsən Mirzə, köç eləmə, 

Dünyamızı puç eləmə. 

Özün öyrətmişdin bizə: 

Ürək qırma, suç eləmə. 

Həsən Mirzəni tək Mahirə xanım itirmədi, hamımız itirdik, onu hamımız sevirdik, ona 

görə bu misraları oxuyanda kədərlənirik. Həsən Mirzənin yeri dogrudan da illər ötdükcə daha 

dərindən görünür. Göründüyü kimi Mahirə Nağıqızı, bir tarixi şəxsiyyətin – Həsən Mirzənin 

keçdiyi yolları, əsil-nəcabətini, vətən sevgisini, vətən həsrətini, sədaqətini, vəfasını və bu 

dünyadan vətən həsrəti ilə köçdüyünü böyük yanğı ilə ifadə edir [1].  

Dərdim, birin görünür, 

Baxdım dərin görünür. 

Həsən Mirzə, haray ver. 

Elə yerin görünür.  



 

94 
 

Mahirə Nağıqızının kitabının adına diqqət etsək, onun vergili bir şair olduğunu 

görərik,  "Yanından keçmə dağların". Bu üç kəlmə sözdə min kəlmə məna var. Sevgi, kədər, 

qorumaq, keçmişin acılı-şirinli xatirələri bu üç kəlmə sözlə insanın qəlbi min çalarlı dünyaya 

açılır. 

Ay dağlar, sənəm dağlar, 

Doludu sinəm, dağlar. 

Gəlmişəm saz götürəm, 

Söz deyib dinəm, dağlar. 

Dağların gözəlliyini “sənəm” deyə təsvir edən heç bir şeirə və ya bayatıya rast gəlməmişəm… 

Mahirə xanım “Ruhum sənindi, bilmirsən...” deyəndə ilahi eşqini belə ifadə edir: 

Gözümü yollarda qoyma, 

Çəkdiyin yoldu, gəlmirsən. 

Dərd sinəmdə oyma-oyma, 

Verdiyin dərddi, bölmürsən. 

İnsan sevgisi, insan vəfası nə qədər dərin mənalar daşıyır, dərdi verənə belə hörmətlə 

müraciət olunur... İnsan qəlbinin təlatümləri, insan taleyinin psixoloji-sosial tərəfləri eyni 

sevgi və sədaqətlə ifadə olunur.  

Mahirə Nağıqızının bayatılarını oxuyub, bütün günü təsirindən çıxa bilməyəndə bir 

dəfə Mahirə xanıma dedim: “Sizin bayatılarınız elə bil hər bir insanın taleyini ayrı-ayrılıqda 

ifadə edir, elə bil insan taleyinin bütün incəliklərini görüb yazmısınız. Elə bayatınız var ki, 

elə bil mənim həyatımı ifadə edib, elə bil güzgü kimi görüb yazmısınız, bu nə sirrdir?”. 

Kimdi baş açanı qoca dünyanın, 

Sirri özündən də uca dünyanın. 

Mahirə, bu fani, becə dünyanın 

O üzü, bu üzü-hərəsi birdi [2]. 

Əlbəttə, dünyanın minbir üzü var, vəfası yoxdur, sirri özündən dərin, özündən 

qocadır. Amma, Mahirə xanımın sehirli qələmi dünyaya üsyan etmir, barışmaqdan başqa 

yol olmadığını insan oğlunun nəzərinə çatdırır. İnsan sosial varlıqdır, insan cəmiyyətdə 

yaşayır, dünyanın bütün üzlərini görür və belə çoxüzlü dünyada öz taleyini yaşayır/  

"Elədim hana dərdimi, 

Gətirdim cana dərdimi. 

Sən verəndir, verərəmmi, 

Sultana, xana dərdimi?" 

Daha nə deyə bilərik, bu ilahi eşqə cavab deyilmi? Bu ilahi eşqi Mövlana Cəlaləddin Ruminin 

insan sevgisində görürük. O da deyir kim olursan ol, gəl, ilahi sevgi dərgahına gəl… 

Yarı neynim, 

Vəfasız yarı neynim... 

Yarı bölüb aparıb, 

Ürəyi yarı neynim... 



 

95 
 

Burda vəfasız yara belə qarğış-nifrin edilmir, dərdi, kədəri, həsrəti tək çəkir, özü çəkir. İlahi 

eşq elə bu deyilmi? 

Mahirə Nağıqızı yazır ” Bizim tərəflərdə bütün fəsillər gözəl idi, həm də dost idi. Məsələn 

yazla yayın, qışla payızın dostluğu kimi. Kənddə toylar payızda olardı. Hamı hazırlaşardı bəs 

filankəsin qızının, ya oğlunun toyu olacaq deyə. Həmin adamın evində də hazırlıq uzun 

müddət gedərdi. Bəs el içinə çıxırıq, camaatdan ayıbdır və s. Gözəl günlər idi. Çox gözəl... 

Səfər oğluna toy edəcəkdi. Bir il idi ki, yeddi erkək, bir qırmızı dana bordağa bağlamışdı. 

Kökəlmişdi heyvanlar, ətə-qana dolmuşdular, kəsmək olardı. Əslində toy hazırlıqlarına da 

başlanmışdı. Payızı gözləyirdilər... Payızın ilk günlərindən divarları, həyət bacanı ağardıb 

əyər-əskiyi düzəltdilər. Kənd camaatı öz övladına toy edəcəkmiş kimi iş görür, kömək 

edirdilər.  

“Parçabiçdi”yə başladılar. Kəndin qızı, gəlini parça üstə gəlir, hədiyyələrini verir, 

qazanın, vedrənin dalında çalınan havaya oynayırdılar. Bir şənlik yaranırdı ki! 

Növbəti həftə isə “çörəküstü” mərasimi olacaqdı. Qadınlar yığılıb təndirdə lavaş bişirir, 

çin-çin yığır, qəh-qəhələrinin səsi uzaqlara gedirdi. Bir az aralıda isə ağacların altında süfrədə 

əyləşən qadınlar min cürə dualar edir, toya hazırlıqlara necə kömək edəcəklərini 

düşünürdülər. Beləcə kənddə bir şadlıq vardı ki... Gələn həftə toy idi...”  

 Bununla Mahirə Nağıqızının insan həyatı, insanların sosial statusu, insanların 

bir*birinə təmənnasız yardımı o qədər dərin duyğularla ifadə olunur ki, elə bil filmə baxırsan, 

toyun səsini eşidirsən, yardıma gələn qonşuları, al-əlvan geyinmiş xanım-xatın qızları 

görürsən.  

Mahirə xanımın öz əsl-nəcabəti, anası, babası, nənəsi barədə yazdıqlarını oxuyarkən 

istər-istəməz təbii insan qruplarının qarşılıqlı əlaqələrini, davranış xüsusiyyətlərini, 

qohumluq prosesini, həyat tərzini, bioloji xüsusiyyətlərini tam mənasında başa düşürsən.  

İnsanın alın yazısı, taleyi, sevgisi, vəfası insan cəmiyyətinin fundamental tərkib 

hissələridir. Mahirə Nağıqızı milli varlığımızı, mənliyimizi, millət olaraq kimliyimizi o qədər 

dərin sevgi ilə tərənnüm edir ki, gənc nəsil onun əsərlərindən tərbiyələnir, gələcəyini bu 

torpağa və bu vətənə sədaqət yolunda görür [3]. 

 Mahirə Nağıqızı elə dərin və hərtərəfli biliyə sahibdir ki, onunla danışanda həyatın  

həqiqətlərini,  məntiqi təfəkkürün mənəvi dünya ilə vəhdətini,  onun şair qəlbinin ilahi işığını 

görürsən, hiss edirsən, dünyanın bütün üzlərini sakitliklə qarşılayırsan. 

Bir parça daş Vətəndir, 

Hər şeydən baş Vətəndir. 

Nənəm, ay Nazlı anam, 

Bacıya qardaş Vətəndir. 

Bu misralar hər şeyi deyir. Mənası insan taleyini, onun bütün çalarlarını ifadə edir. 

 

 Ədəbiyyat 

Mahirə Nağıqızı, Bayatılar və 3 şeir, Bakı, Apostrof 2015. 

Məhərrəm Hüseynov: "Mahirə Nağıqızının bayatılarından dünyaya baxış".,  Bakı, 2019.   

Vüqar ƏHMƏD,Gülbəniz BABAYEVA, Ədəbiyyat qəzeti., 2022. 12 fevral. s. 19. 



 

96 
 

MİRZƏ ŞƏFİ VAZEL VƏ SEYİD ƏZİM ŞİRVANİ YARADICILIĞINDA 

MULTİKULTURAL DƏYƏRLƏR 

MULTICULTURAL VALUES IN THE CREATIVITY OF MIRZA SHAFI VAZEL AND 

SEYID AZIM SHIRVANI 

 

Günel HÜMMƏTOVA (PƏNIYEVA) SALEH1 

 

Özet 

XIX–XX əsrlər Azərbaycan ədəbiyyatının  tədrisi həm milli-mənəvi dəyərlərin, həm də 

bəşəri ideyaların gənc nəslə aşılanması baxımından xüsusi aktuallıq daşıyır. Bu dövrün 

klassiklərindən öyrənilən dərslər  tələbələrdə vətənpərvərlik, elm və maarif sevgisi, xalqlar 

arasında dostluq və tolerantlıq kimi dəyərlərin formalaşmasına xidmət edir. XIX–XX əsrlər 

Azərbaycan ədəbiyyatı təkcə ədəbi-bədii prosesin inkişaf mərhələsi deyil, həm də xalqımızın 

tarixi, ictimai və mədəni həyatını əks etdirən zəngin bir mənəvi mənbədir.Bu dövr 

ədəbiyyatının tədrisi yalnız tələbələrə milli ədəbiyyatımızın inkişafını öyrətmək məqsədi 

daşımır. Əslində, burada əsas hədəflərdən biri gənc nəslin humanist, vətənpərvər və 

multikultural dəyərlərlə formalaşdırılmasıdır. XIX–XX əsrlər Azərbaycan ədəbiyyatının tədrisi 

yalnız ədəbi prosesin öyrənilməsi baxımından deyil, həm də multikultural dəyərlərin gənc 

nəslə aşılanması kontekstində tədqiq olunur. Mövcud dərsliklərin və proqramların təhlili 

göstərir ki, bu dövrün ədəbiyyatı həm milli kimliyin formalaşmasında, həm də tolerantlıq, 

xalqlar dostluğu və bəşəri humanizm kimi dəyərlərin öyrədilməsində mühüm vasitədir. XIX 

əsr maarifçi realizminin, XX əsr satirik və realist məktəblərinin tədris prosesində 

multikulturalizm prinsiplərinin təzahürü ilk dəfə sistemli şəkildə araşdırılır. 

Açar sözlər: ədəbiyyat, marifçi, multikulturaliz, Mirzə Şəfi Vazel, Seyid Əzim Şirvani. 

 

Əsas hissə 

Seyid Əzim Şirvani XIX əsr Azərbaycan maarifçiliyinin ən görkəmli 

nümayəndələrindən biri kimi elm və biliklə tərəqqi, xalqlar və millətlər arasında bərabərlik, 

insanlıq və tolerantlıq ideyalarını şeirlərində çox güclü şəkildə ifadə edib. Seyid Əzim 

Şirvaninin şeirlərində elm, bilik və xalqlar arasında bərabərlik ideyası Mmaarifçilik 

ideyalarının əsas xətti kimi təhlil obyektinə çevrilir. Seyid Əzim Şirvaninin şeirləri elm və bilik 

vasitəsilə xalq və millətlər arasında bərabərliyi vurğulayır. Onun poeziyasında əsas 

mövzulardan biri cahilliyin tənqidi, elmin və məktəbin vacibliyi, insanın bilik vasitəsilə 

ucalmasıdır. Şair hesab edirdi ki, elm bütün xalqlar üçün bərabərdir, o, heç bir millətin 

inhisarında ola bilməz. Şirvani elmi “nur”, “işıq”, “insanı ucaldan qüvvə” kimi təqdim edir. 

Onun fikrincə, elm əldə edən millət tərəqqi edəcək, ondan uzaqlaşan isə geriləyəcəkdir. Elm 

və bilik vasitəsilə bərabərlik ideyası şairin məşhur bir beytində ğz əksini tapır: 

“Elm bir nurdur, bu nuru alan, 

Hər bir millət olur xoşhalü bəhran.” (Şirvani.1961, s. 142). 

 
1 Azərbaycan Dövlət Pedaqoji Universiteti,Ədəbiyyatın tədrisi texnologiyası kafedrasının baş müəllimi,f.ü.f.dok. 
Orcid ID:0000-0002-8916-3484, gunelpeniyeva@mail.ru 
 
 

mailto:gunelpeniyeva@mail.ru


 

97 
 

Burada elm millətləri xoşbəxt edən ümumbəşəri dəyər kimi təqdim edilir. Şair elm və 

bilikdə millətlər arasında fərq qoymur, hamını bu nura qoşulmağa çağırır. Şair cəhaləti ən 

böyük bəlalardan biri hesab edirdi. Onun fikrincə, insanlar arasında ayrı-seçkilik, fanatizm 

və mövhumat yalnız cəhalətin nəticəsidir. Cəhalətə qarşı mübarizə və insanlıq problemi də 

şair yaradıcılığında geniş yer tutur. 

“Cahilin düşməniyəm mən, 

Dostum alimdir ancaq. 

Alim olan millət xoşbəxt, 

   Cahil olan oldu möhtac.” (Şirvani, 1985, 88). 

Bu misralarda açıq şəkildə görünür ki, Seyid Əzim millətin xoşbəxtliyi ilə elmi 

eyniləşdirir və bunu bütün xalqlara aid edir. Seyid Əzim şeirlərində bəzən dini fanatizm və 

millətçiliklə də açıq mübarizə aparır. O, hər bir insanı dəyərli edən amilin milləti və dini yox, 

elm, bilik və əxlaq olduğunu vurğulayır. Millətlərarası tolerantlıq və birgəyaşayış ideyasını öz 

əsərlərində təbliğ edir. 

“Ey Seyida, millət ilə fəxr eyləmə, 

Elm ilə qıl izzəti-məqamı sən.”(Şirvani, 1961, s. 97). 

Bu misrada şair millət üstünlüyü ilə lovğalanmağı rədd edir, əsl ucalığın yalnız elm 

vasitəsilə mümkün olduğunu bildirir. Bu isə açıq-aşkar multikultural bərabərlik və 

humanist dəyər ifadəsidir. Seyid Əzim Şirvaninin şeirləri tədris olunarkən müəllimlər  

tələbələrə aşağıdakı dəyərləri aşılamağa çalışırlar:Elm və bilik hər bir xalq üçün bərabər 

şərtlər yaradır; Millətlərin inkişafı təhsildən asılıdır; Cəhalət ayrı-seçkilik, fanatizm və gerilik 

gətirir. Elm və maarif isə xalqları birləşdirir, onları tərəqqiyə aparır. Məsələn, “Elm bir nurdur” 

şeiri  tələbələrə həm maarif sevgisini, həm də xalq və millətlər arasında bərabərliyin vacibliyini 

göstərmək üçün tədris olunur. Seyid Əzim Şirvaninin poeziyası XIX əsrdə Azərbaycan 

maarifçiliyinin yalnız milli çərçivədə deyil, həm də ümumbəşəri və multikultural səviyyədə 

inkişafına xidmət etmişdir. Onun fikirlərində: Elm və bilik insanları birləşdirən universal 

dəyər kimi təqdim olunur; Millətlərarası bərabərlik və tolerantlıq əsas mövzulardan biri olur, 

tədris prosesində bu əsərlər  tələbələrdə humanizm, dözümlülük və elm sevgisi formalaşdırır. 

Mirzə Şəfi Vazeh (1794–1852) həm XIX əsr Azərbaycan maarifçiliyinin görkəmli 

nümayəndəsi, həm də Avropa–Şərq ədəbi körpüsü yaradan böyük bir fikir adamıdır. Onun 

poeziyasında üç əsas istiqamət aydın görünür: maarifçilik, milli kimlik, bəşəri ideyalar. Mirzə 

Şəfi Vazeh “Molla Pənah Vaqif məktəbinin davamçısı” kimi tanınır. Onun şeirlərində əsas 

ideya elmin, maarifin, məktəbin əhəmiyyətini göstərmək, cahilliyin, xurafatın tənqididir. O, 

elmi insan həyatının əsas işığı hesab edir: 

“Cahillik bir qaranlıqdır, 

Alimlik – işıq, nurdur. 

Elm ilə insan ucalar, 

Cahillik isə zülmdür.”(Vazeh, 1970, s. 55). 

Burada elmin millətləri birləşdirən və tərəqqiyə aparan universal dəyər olması açıq 

görünür.Vazeh öz yaradıcılığında xalqın mənəvi gücünə, milli oyanışa, dilin və mədəniyyətin 

qorunmasına böyük önəm verirdi. Onun “Gəncəli qız” şeiri həm milli duyğuların ifadəsi, həm 



 

98 
 

də maarifçilik motivlərinin göstəricisidir. Milli kimlik və Azərbaycan maarifçiliyi ideyası da 

şair yaradıcılığının əsas ideyalarındandır 

“Millətin qüdrəti – elmdir, 

Yoxsa düşmən güləcəkdir. 

Bilməyən, oxumayan millət 

Başqasına qul olacaqdır.” (Vazeh, 1970.63). 

Bu nümunədə Mirzə Şəfi milli kimliyi elm və təhsilin gücü ilə qorumağın vacibliyini 

göstərir. Mirzə Şəfi Vazeh poeziyasında insan sevgisi, millətlərarası bərabərlik, tolerantlıq və 

dostluq mühüm yer tutur. Onun əsərləri yalnız Azərbaycanda deyil, Almaniyada da (dostu 

F. Bodenştedtin tərcümələri vasitəsilə) çox geniş yayılmışdır. Bəşəri ideyalar və tolerantlıq 

ideyaları şeirlərində öz əksini tapmışdır. 

“Mənim üçün millət yoxdur, 

Bütün insanlar qardaşdır. 

Hansı dildə danışsa da, 

Ürək eyni sevgi daşır.” (Vazeh, 1982, s. 41). 

Bu bənd onun bəşəri ideyalarını, multikultural dəyərləri və insan sevgisini aydın 

göstərir. Mirzə Şəfi Vazehin poeziyası XIX əsrin ortalarında Avropada böyük şöhrət qazandı. 

Onun alman şairi Fridrix Bodenştedt ilə dostluğu nəticəsində yazdığı şeirlər “Mirza Schaffy’s 

Lieder” adı ilə 1851-ci ildə Almaniyada nəşr edildi. Bu kitab çox tez zamanda Avropada 100-

dən artıq nəşr gördü. Bu fakt bir daha göstərir ki, Vazehin ideyaları yerli deyil, qlobal və 

bəşəri xarakter daşıyır. O, Şərqdə yazıb, Avropada oxunmuş, Şərq–Qərb dialoquna töhfə 

vermişdir. Mirzə Şəfi Vazehin şeirləri aşağıdakı mövzuların öyrədilməsi üçün istifadə 

olunur:mMaarifçilik: cəhalət və elmin müqayisəsi; Milli kimlik: dil, mədəniyyət və təhsil; 

Bəşəri ideyalar: tolerantlıq, dostluq və qardaşlıq. Məsələn, “Cahillik bir qaranlıqdır” şeirinin 

tədrisi zamanı müəllimlər  tələbələrə həm elmin universal dəyər olduğunu, həm də millətlərin 

tərəqqisinin biliklə bağlılığını göstərirlər (Azərbaycan dili və ədəbiyyat kurikulumu, Bakı, 

2020). Mirzə Şəfi Vazeh XIX əsr Azərbaycan maarifçiliyinin böyük simasıdır. Onun 

yaradıcılığında maarifçilik ideyaları, elm və təhsilin insan həyatındakı rolu, milli kimlik – 

xalqın dirçəlişi üçün maarifin vacibliyi, bəşəri ideyalar – tolerantlıq, qardaşlıq, millətlərarası 

bərabərlik xüsusi yer tutur. Vazeh həm Azərbaycan, həm də Avropa ədəbiyyatında Şərq 

maarifçiliyinin bəşəri simvolu kimi tanınır.  

 

Ədəbiyyat siyahısı 

Bodenstedt, F. Die Lieder des Mirza Schaffy. Berlin, 1851. 

Əliyev, N. (2009). Azərbaycan ədəbiyyatında multikulturalizm. Bakı: Elm. 

Hacıyev, T. XX əsr Azərbaycan ədəbiyyatı. Bakı: Maarif, 1994. 

Məmmədli, F. (2019). XX əsr Azərbaycan ədəbiyyatında multikulturalizmin əks olunma yolları. Bakı: 

Odlar Yurdu. 

Məmmədov Q. Azərbaycan maarifçilik ədəbiyyatı. Bakı: Elm, 1978. 

Piriyev, A. J. (2015). Multikulturalizmin Azərbaycan ədəbiyyatında yeri. Bakı: Nurlan. 

Şeyxzamanlı, J. (1961). Azərbaycan Sovet ədəbiyyatı. Bakı. 

Şirvani S.Ə. Seçilmiş əsərləri. Bakı: Elm, 1985. 

Vazeh, M.Ş. Seçilmiş əsərləri. Bakı: Yazıçı, 1970. 



 

99 
 

DURĞU SİMMETRİYASI ƏSASINDA QURULAN SƏRBƏST ŞEİR NÖVLƏRİ 

TYPES OF FREE POETRY BASED ON PUNCTUAL SYMMETRY 

 

Ulduz Fərhad  Qəhrəmanova1 

 

Abstrakt 

Ümumiyyətlə, sərbəst şeirdə norma həddi qorumaq doğru deyil. Ədəbiyyatşünas 

Məhəmmədəli Mustafayevin dərs vəsaitində  sərbəst şeir özünü ritm əlamətlərinə görə  

H.İlaydının təsnifinə əsasən 3 əsas qrupa ayrılmışdır:  

1. Vəznli-qafiyəli sərbəst şeir 

2. Vəznsiz-qafiyəli sərbəst şeir 

3. Vəznsiz-qafiyəsiz şeir 

Ədəiyyatşünas Məhəmmədəli Mustafayev tədqiqatlarına əsaslanaraq  sərbəst şeirdə 

durğu simmetrasiyası belə qruplaşdırılır: 

1.Durgu simmetriyasını gözləməyən sərbəst şeirlər: Yəni bu sərbəst  şeiri fasiləyə, təqtiyə 

ayırmaq mümkün deyil. Bunlar “parakəndə sərbəst vəzn” hesab edilir. Məsələn: 

“Tonyukuk”, “Güntəkin”, “Orxon-Yenisey” və s. kimi tarixi abidələr bura daxildir.  

2.Durgu simmetriyası gözlənən sərbəst şeirlər: Bunlar “ölçülü sərbəst şeir şəkli” adlanır. 

Ölçülü sərbəst şeir bir növ heca vəzninin tələbinə uyğunlaşan sərbəst şeirlərdir. Yəni bu 

şeirləri təqtiyə, fasiləyə ayırmaq mümkündür. Sadəcə misraların sayı fərqli olur. Yəni 

simmetrik (sayı eyni olan hecalar, sayı bərabər olan hecalar-U.Q.) və assimmetrik heca (sayı 

fərqli olan hecalar, sayı qeyri-bərabər olan hecalar-U.Q.) saylarına rast gəlmək mümkündür. 

Məsələn: “Dədə Qorqud” dastanı ölçülü sərbəst şeir şəklinə uyğun sərbəst şeir şəklidir. Amma 

assimmetrik hecalar üzərində qurulmuşdur.  Həmçinin Müasir Azərbaycan sərbəst şeirində 

durğu simmetriyası gözlənildiyindən əsasən “ölçülü sərbəst şeir şəkli” qaydalarına uyğun 

qurulmuşdur.  Ölçülü sərbəst şeirdə şeirin əsasını müəyyən qayda ilə nizamlanmış durğular 

təşkil edir. Müasir sərbəst şeir də ölçülü sərbəst şeirə, simmetrik hecalara daha uyğun gəlir. 

R.Rza, M.Müşfiq, Səməd Vurğun, Fikrət Qoca  və digər  sənətkarların sərbəst şeiri “ölçülü 

sərbəst şeir şəkli” , simmetrik qaydalarına tabe olan şeirdir.  

Açar sözlər: simmetrik heca, assimmetrik heca, parakəndə sərbəst vəzn, ölçülü sərbəst vəzn. 

Abstract 

In general, it is not right to maintain the norm in free verse. In the textbook of literary 

critic Mahammadali Mustafayev, free verse is divided into 3 main groups according to its 

rhythmic features, according to the classification of H. Ilaydi: 

1. Metered-rhymed free verse 

 
1 Azərbaycan Dövlət Pedaqoji Universiteti, filologiya üzrə fəlsəfə doktoru, “Ədəbiyyat” kafedrasında dosent əvəzi, 
Orcid İD: 0009-0003-4418-9319, ulduzkahraman1@gmail.com. 
 
 

mailto:ulduzkahraman1@gmail.com


 

100 
 

2. Meterless-rhymed free verse 

3. Meterless-rhymed poetry 

Based on the research of literary critic Mahammadali Mustafayev, punctuation 

symmetry in free verse is grouped as follows: 

1. Free verses that do not expect punctuation symmetry: That is, it is impossible to 

divide this free verse into a pause or a stanza. These are considered “partial free verse”. For 

example: historical monuments such as “Tonyukuk”, “Guntekin”, “Orkhon-Yenisei”, etc. 

are included here. 

2. Free verses that expect punctuation symmetry: These are called “metered free 

verse form”. Metered free verse is a kind of free verse that adapts to the requirements of 

syllabic meter. That is, it is possible to divide these poems into a pause or a stanza. The 

number of lines is simply different. That is, it is possible to find symmetrical (syllabic 

numbers, equal numbers of syllables - U.K.) and asymmetrical syllable numbers (syllabic 

numbers, unequal numbers of syllables - U.K.). For example: The epic "Dede Gorgud" is a 

free verse form that corresponds to the metered free verse form. But it is built on 

asymmetrical syllables. Also, since punctuation symmetry is expected in modern 

Azerbaijani free verse, it is mainly built according to the rules of "metered free verse form". 

In metered free verse, the basis of the poem is punctuation arranged in a certain way. 

Modern free verse is also more suitable for metered free verse, symmetrical syllables. The 

free verse of R.Rza, M.Mushfig, Samad Vurgun, Fikret Goja and other artists is a poem that 

obeys the "metered free verse form", symmetrical rules. 

Keywords: symmetrical syllable, asymmetrical syllable, free meter in parakant, metered free 

meter. 

 

Sərbəst nəzmin dili xitab dilinə daha yaxındır. Sərbəst nəzm heca sayının 

sabitləyindən tam azaddır, sərbəstdir. Sərbəst nəzmdə misralarda hecaların sayı, qafiyə 

quruluşu, bəndlərin forması, bəndlərdə misraların sayı tam sərbəstdir.  Fransızlar sərbəst 

şeirə “Ver libre” deyirlər. Sərbəst şeirin ən əsas xüsusiyyəti misradakı vurğuların tam sərbəst 

şəkildə verilməsidir.  Sərbəst şeirə səpgili şeir də deyirlər. Çünki burada şeir bir az səpələnir.  

Sərbəst şeir formalizmdən yaxa qurtarmaq ehtiyacından doğulmuşdur. Lakin o, nəsr 

yox, məhz şeirdir. Elə buna görə də ahəng, ritm, vəzn, qafiyə sərbəst şeir üçün də əsasdır. 

Sərbəst şeir məzmunun formadan daha üstün, aparıcı olmasının təzahürüdür. Yəni digər 

vəznlərdən fərqli olaraq sərbəst şeirdə I məzmun, II forma aparıcıdır. Sərbəst şeirdə fikir zorla 

forma qəlibinə salınmır, əksinə forma məzmuna uyğun şəkildə dəyişdirilir. Sərbəst şeirin 

sərbəstliyi də məhz buradan irəli gəlir. Sərbəst şeirdə hər misranın eyni ölçüdə, eyni daxili 

bölgüdə olması tələb edilmir.  

Ümumiyyətlə, sərbəst şeirdə norma həddi qorumaq doğru deyil.   Ədəbiyyatşünas 

Məhəmmədəli Mustafayevin dərs vəsaitində  sərbəst şeir özünü ritm əlamətlərinə görə  

H.İlaydının təsnifinə əsasən 3 əsas qrupa ayrılmışdır:  

1. Vəznli-qafiyəli sərbəst şeir 

2. Vəznsiz-qafiyəli sərbəst şeir 



 

101 
 

3. Vəznsiz-qafiyəsiz şeir 

Ədəiyyatşünas Məhəmmədəli Mustafayev tədqiqatlarına əsaslanaraq  sərbəst şeirdə 

durğu simmetrasiyası belə qruplaşdırılır: 

1.Durgu simmetriyasını gözləməyən sərbəst şeirlər: Yəni bu sərbəst  şeiri fasiləyə, təqtiyə 

ayırmaq mümkün deyil. Bunlar “parakəndə sərbəst vəzn” hesab edilir. Məsələn: 

“Tonyukuk”, “Güntəkin”, “Orxon-Yenisey” və s. kimi tarixi abidələr bura daxildir.  

2.Durgu simmetriyası gözlənən sərbəst şeirlər: Bunlar “ölçülü sərbəst şeir şəkli” adlanır. 

Ölçülü sərbəst şeir bir növ heca vəzninin tələbinə uyğunlaşan sərbəst şeirlərdir. Yəni bu 

şeirləri təqtiyə, fasiləyə ayırmaq mümkündür. Sadəcə misraların sayı fərqli olur. Yəni 

simmetrik (sayı eyni olan hecalar, sayı bərabər olan hecalar-U.Q.) və assimmetrik heca (sayı 

fərqli olan hecalar, sayı qeyri-bərabər olan hecalar-U.Q.) saylarına rast gəlmək mümkündür. 

Məsələn: “Dədə Qorqud” dastanı ölçülü sərbəst şeir şəklinə uyğun sərbəst şeir şəklidir. Amma 

assimmetrik hecalar üzərində qurulmuşdur.  Həmçinin Müasir Azərbaycan sərbəst şeirində 

durğu simmetriyası gözlənildiyindən əsasən “ölçülü sərbəst şeir şəkli” qaydalarına uyğun 

qurulmuşdur.  Ölçülü sərbəst şeirdə şeirin əsasını müəyyən qayda ilə nizamlanmış durğular 

təşkil edir. Müasir sərbəst şeir də ölçülü sərbəst şeirə, simmetrik hecalara daha uyğun gəlir. 

R.Rza, M.Müşfiq, Səməd Vurğun, Fikrət Qoca  və digər  sənətkarların sərbəst şeiri “ölçülü 

sərbəst şeir şəkli” , simmetrik qaydalarına tabe olan şeirdir.  

Sərbəst nəzmin əsas xüsusiyyətlərindən biri, yəni onu digər vəznlərdən fərqləndirən 

coşqun siyasi fikir və ehtiraslar ifadə edən tribuna şeiri səciyyəsi daşımasındadır. Elə sərbəst 

şeirin əsas nümayəndələrindən olan Mayakovskinin  sərbəst şeirləri də tribuna şeirləri idi. 

Biz bu tipli şeirlərin çoxunu oxuyarkən mütləq səsimizi müxtəlif ahənglərdə çıxarır və 

özümüzü böyük bir auditoriya, kütlə qarşısında hiss edirik. Sərbəst nəzmin əsas 

xüsusiyyətlərindən biri, yəni onu digər vəznlərdən fərqləndirən coşqun siyasi fikir və 

ehtiraslar ifadə edən tribuna şeiri səciyyəsi daşımasındadır. Elə sərbəst şeirin əsas 

nümayəndələrindən olan Mayakovskinin  sərbəst şeirləri də tribuna şeirləri idi. Biz bu tipli 

şeirlərin çoxunu oxuyarkən mütləq səsimizi müxtəlif ahənglərdə çıxarır və özümüzü böyük 

bir auditoriya, kütlə qarşısında hiss edirik. 

Sərbəst nəzm şəklinə Avropa ədəbiyyatnda daha çox rast gəlmək mümkündür. 

Ədəbiyyatşünaslara görə, Avropa ədəbiyyatında böyük Belçika şairi Emil Verxarnın ilk dəfə 

istifadə etdiyi sərbəst şeir XIX əsrin sonu  XX əsrin əvvəllərində yayılmış, sonralar 

kütləviləşmişdir. Dünya ədəbiyyatında Emil Verxarın şeirləri klassik sərbəst şeir 

nümunələridir. Rusiyada isə sərbəst şeirin görkəmli nümayəndələri Aleksandr Blok, Valeri 

Brüsov, Mayakovski qəbul edilmişdir.  

Sovet metodologiyasına görə, sərbəst şeir Azərbaycan ədəbiyyatına rusların təsiri 

altında Mayakovski yaradıcılığından keçmişdir. Mayakovskidən sonra Azərbaycan 

ədəbiyyatında bu şeiri ilk dəfə Rəsul Rza işlətmişdir. Lakin ədəbiyyatşünas Məhəmmədəli 

Mustafayev tədqiqat əsərində göstərmişdir ki, “Azərbaycan ədəbiyyatında sərbəst vəzndə ilk 

dəfə Mikayıl Rəfili şeirlər yazıb. Nazim Hikmətin “Günəşi içənlərin türküsü” adlı şeirlər 

toplusundan təsirlənən Mikayıl Rəfili həm yeni şeirin milli ədəbiyyatda ilk nümunələrini 

yaradır, həm də dövrü mətbuatda onun elmi-nəzəri əsaslarını formalaşdırırdı. (Mustafayev 

Məhəmmədəli, s.196) Belə ki, “Sərbəst şeir haqqında ilk söz ” məqaləsində Mikayıl Rəfili 



 

102 
 

sərbəst şeirin mövzu və sənətkarlıq məsələlərinə toxunur, artıq bir ənənə formasına 

düşdüyünü etiraf edirdi”.  (Mustafayev Məhəmmədəli, s.196) 

 Sərbəst nəzm inqilabçı türk şairi Nazim Hikmətin yaradıcılığında geniş işlənmişdir. 

Sovet ideologiyasına görə, sərbəst şeir türk xalqına aid şeir növü deyil.  XX əsr Azərbaycan 

poeziyasında sərbəst şeir artıq vətəndaşlıq hüququ qazanmışdır. Milli metodologiya ilə 

yanaşanda görürük ki, “Azərbaycan ədəbiyyatında sərbəst şeir Nazim Hikmətin təsiri ilə 

1920-1930-cu illərdə yaranıb”. (Mustafayev Məhəmmədəli, s. 199) 

Ədəbiyyat:  

Xalid Əlimirzəyev,  ( 2008) “Ədəbiyyatşünaslığın elmi-nəzəri əsasları”, Bakı  

Mir Cəlal, Pənah Xəlilov,( 2005)  “Ədəbiyyatşünaslığın əsasları”, Bakı, Çaşıoğlu  

Məmməd Əliyev, (2012) “Ədəbiyyat nəzəriyyəsinin əsasları”, Bakı   

Məhəmmədəli Mustafayev, (2021) Ədəbiyyat nəzəriyyəsi, Bakı   

Nizaməddin Şəmsizadə, (2012) “Ədəbiyyat nəzəriyyəsi”, Bakı  

Rafiq Yusifoğlu, (2001) “Ədəbiyyatşünaslığın əsasları”, Bakı 

  



 

103 
 

DİL VƏ SOSİAL ÜNSİYYƏTİN QARŞILIQLI ƏLAQƏSİ 

THE INTERRELATIONSHIP BETWEEN LANGUAGE AND SOCIAL COMMUNICATION 

Könül SƏMƏDOVA1 

 

Açar sözlər: dil, sosial ünsiyyət, sosiolinqvistika, kommunikasiya, dil davranışı. 

Keywords: language, social communication, sociolinguistics, communication, language 

behavior. 

 

Dil və ünsiyyət cəmiyyətin formalaşmasında və insan münasibətlərinin təşəkkülündə 

əsas vasitələrdəndir. İnsanın digər fərdlərlə qarşılıqlı münasibəti və sosial əlaqəsi dil olmadan 

mümkün deyil. Dilin mahiyyəti yalnız informasiyanın ötürülməsi ilə məhdudlaşmır, o, eyni 

zamanda sosial münasibətlərin qurulması, möhkəmləndirilməsi və ictimai davranışın 

tənzimlənməsi funksiyasını da daşıyır. Dilin sosial funksiyalarının və ünsiyyət prosesindəki 

rolunun sosiolinqvistik və praqmatik baxımdan təhlil edilməsi, dil və sosial ünsiyyətin 

qarşılıqlı əlaqəsinin müxtəlif aspektlərinin nəzərdən keçirilməsi olduqca mühüm linqvistik 

amildir. 

Dil insan düşüncəsinin və duyğularının ifadə forması olmaqla yanaşı, onun cəmiyyət 

içərisində mövcudluğunu və özünüifadəsini təmin edən əsas vasitədir. “Məqsəddən asılı 

olaraq psixoloqlar ünsiyyətin bioloji və sosial növlərini qeyd edirlər. Bioloji ünsiyyət orqanizmi 

mühafizə etmək, qoruyub saxlamaq və inkişaf etdirməklə bağlı ünsiyyətdir. Sosial ünsiyyətə 

gəldikdə o, şəxsiyyətlərarası təması, münasibətləri yaratmaq və inkişaf etdirmək, fərdin şəxsi 

yüksəlişini genişləndirmək və möhkəmləndirmək məqsədi güdür. Ünsiyyətin vasitələrindən asılı 

olaraq vasitəsiz və vasitəli növlərini qeyd etmək olar” (Həmzəyeva, 2007:18). 

Hər bir dil daşıyıcısı ünsiyyət prosesində yalnız dilin qrammatik normalarına deyil, 

eyni zamanda sosial-mədəni qaydalara, danışıq situasiyasına, kontekstə və qarşı tərəfin 

statusuna uyğun olaraq danışma strategiyalarını seçir və bu strategiyaları fərqli ünsiyyət 

formalarında tətbiq edir. 

Bu baxımdan, sosial ünsiyyətin konkret formaları dilin müxtəlif situasiyalarda necə 

təşkil olunduğunu, yəni ünsiyyətin iştirakçılarının sosial statusu, münasibətlər xarakteri və 

kontekstin tələblərinə uyğun olaraq nitq formalarının necə dəyişdiyini göstərir. Dilin bu 

sosial funksiyası isə birbaşa olaraq nitq fəaliyyətinin ictimai təbiəti ilə bağlıdır. Çünki dil 

yalnız fərdi ifadə vasitəsi deyil, eyni zamanda cəmiyyət daxilində qarşılıqlı əlaqə və 

münasibətlərin qurulmasında mühüm rol oynayan sosial institutdur. Bu əlaqəni daha 

dərindən anlamaq üçün nitq fəaliyyətinin sosial xarakteri məsələsinə nəzər salmaq zəruridir. 

“Nitq fəaliyyəti sosial xarakter daşıyır, çünki o insanın ictimai fəaliyyətinin bir hissəsidir. 

Nitq fəaliyyətinin sosial xarakterinin təzahür etməsi, onun həyata keçməsi üçün müəyyən 

kollektiv (ən azı iki nəfərdən ibarət) tələb olunur” (İsmayılova, 2016:29) 

Məsələn, genderə görə danışıq fərqləri, regional dialektlərin və sosial dialektlərin 

formalaşması, urbanizasiya nəticəsində dilin sadələşməsi və ya leksik sahədə yeni sosial-

mədəni anlayışların dilə daxil olması bu təsirin konkret təzahürləridir. Azərbaycanda da 

regionlara görə danışıq formaları, sosial-mədəni statusa görə ünsiyyət formalarının fərqliliyi 

 
1 Filologiya elmləri doktoru, professor, ADPU-nun Müasir Azərbaycan dili kafedrasının müdiri, Orcid: 0000-
0003-4061-9775, samedovakonul74@mail.ru. 



 

104 
 

müşahidə edilir. “Hazırda dil və cəmiyyət, dil və etnik-demoqrafik mədəniyyət, regional və 

sosial dialektlər, ictimai xarakterli ayrı-ayrı dil amilləri və hadisələrinin bir-birinə diaqnostik 

təsiri kimi bir sıra qeyri-münasib durum meydana çıxır” (Kazımov, 2021). 

Buna misal olaraq ikidillilik və çoxdillilik şəraitində müəyyən dillərin sosial statusunun 

zəifləməsi, bu dillərdə danışanların sayının tədricən azalması, eləcə də həmin dillərin müxtəlif 

ictimai və funksional sferalarda, məsələn, təhsil, media, dövlət idarəçiliyi, texnologiya və s. 

istifadə imkanlarının məhdudlaşması göstərilə bilər. Belə hallar nəticəsində dilin 

kommunikativ rolu zəifləyir, bu da həmin dilin tədricən passivləşməsinə və dil ekosistemində 

mövqeyini itirməsinə səbəb olur. Nəticədə, dilin daşıyıcıları arasında dilə maraq azalır, yeni 

nəsillər arasında həmin dilin öyrənilməsi və aktiv istifadəsi zəifləyir. Bu vəziyyət 

sosiolinqvistika sahəsində “dil attrisiyası” və ya “dil itimi” kimi terminlərlə ifadə olunur. 

Azərbaycan dilinin müasir vəziyyəti də bu baxımdan diqqətəlayiq nümunə təşkil edir. 

Azərbaycan dilində regional və sosial dialektlərin mövcudluğu, ədəbi dilə münasibətdə norma 

və normalaşma prosesi, dilin müxtəlif bölgələrdə birinci dil, ikinci dil, əcdad dili, rəsmi dil və 

ana dili kimi fərqli statuslarda çıxış etməsi və bu statusların qarşılaşdığı problemlər 

sosiolinqvistikanın mühüm tədqiqat sahələrindən biridir. Məsələn, bəzi bölgələrdə 

Azərbaycan dili ana dili kimi dominant rol oynadığı halda, digər yerlərdə rus dili və ya başqa 

dillərlə rəqabətdə zəif mövqedə qala bilər. Bundan əlavə, dilin ictimai və təhsil sahələrində 

istifadə səviyyəsi də onun normallaşma səviyyəsinə təsir edir. Normativ ədəbi dilin 

formalaşması və cəmiyyətin bütün təbəqələri tərəfindən eyni dərəcədə mənimsənilməsi üçün 

ardıcıl dil siyasəti, maarifləndirici fəaliyyət və müvafiq hüquqi-normativ baza vacib hesab 

olunur. 

Azərbaycan dilinin funksional imkanlarının genişləndirilməsi, regionlar üzrə 

fərqliliklərin nəzərə alınaraq dilin vahid milli resurs kimi təşviq olunması sosiolinqvistik 

baxımdan mühüm vəzifələrdəndir. 

Sosial strukturun dil davranışına təsiri həm mikro (ailə, məktəb, kollektiv), həm də 

makro (cəmiyyət, dövlət) səviyyələrdə təzahür edir. İnsanlar öz sosial statuslarına və 

ünsiyyətdə olduqları tərəfin statusuna uyğun olaraq nitq formalarını, lüğət tərkibini, 

intonasiya və səs tonu kimi ünsiyyət elementlərini seçirlər (Qasımov, 2010). 

Nəticə: Dil və sosial ünsiyyətin qarşılıqlı münasibəti yalnız nəzəri-linqvistik çərçivədə 

deyil, həm də real sosial praktikada özünü aydın şəkildə göstərir. Azərbaycan cəmiyyətində 

sosial ünsiyyətin formaları ailə, təhsil, rəsmi idarəçilik, ictimai münasibətlər və gündəlik 

qarşılıqlı əlaqələr dilin funksional və sosial dəyişkənliyini aydın şəkildə üzə çıxarır. Bu isə 

dilin yalnız kommunikasiya vasitəsi deyil, həm də cəmiyyətin sosial strukturunun daşıyıcısı 

olduğunu sübut edir. Sosial ünsiyyətin dinamik təbiəti, dilin kontekstə uyğunlaşma 

qabiliyyəti və sosial rolların ifadəsindəki rolu dilin sosiolinqvistik funksiyalarının mühüm 

göstəriciləridir. Azərbaycanda bu funksiyaların müxtəlif sosial təbəqələr və yaş qrupları 

arasında fərqli formada təzahür etməsi, dilin həm birləşdirici, həm də fərqləndirici 

funksiyasını ön plana çıxarır. Bu baxımdan, sosial ünsiyyət və dilin qarşılıqlı təsirinin 

sistemli şəkildə tədqiqi, milli kimlik, sosial münasibətlər və kommunikativ davranış 

baxımından xüsusi əhəmiyyət daşıyır. 

Ədəbiyyat 

Həmzəyev M.Ə., Əmiraslanova S.F. Ünsiyyətin psixologiyası, Dərs vəsaiti, Bakı, 2007. 230 s. 



 

105 
 

Kazımov C. Müasir Azərbaycan dilinin sosiolinqvistik aspektdə öyrənilməsi. Azərbaycan dili və 

ədəbiyyat tədrisi jurnalı, №3, 2021, s. 30-38. 

Qasımov Ə.Y. Dilin sosial-fəlsəfi mahiyyəti, Bakı Universitetinin Xəbərləri-Sosial siyasi elmlər seriyası, 

№4, 2010.   

İsmayılova M.A. Azərbaycan dili və nitq mədəniyyəti. Bakı, ADPU, 2016, 308 s. 

 

 

  



 

106 
 

TÜRKÇE ÖĞRETMEN ADAYLARININ OKUMA KÜLTÜRÜNÜN ÇEŞİTLİ DEĞİŞKENLER 

AÇISINDAN İNCELENMESİ 

AN INVESTIGATION OF TURKISH PRESERVICE TEACHERS’ READING CULTURE IN 

TERMS OF VARIOUS VARIABLES 

 

Dilek BURUNSUZ1 

Bilal ŞİMŞEK2 

Bekir DİREKCİ3 

 

Özet 

Bu araştırmanın amacı, Türkçe öğretmeni adaylarının okuma kültürü düzeylerini 

belirlemek ve bu düzeyleri cinsiyet, sınıf düzeyi, yaş ve evde kütüphane/kitaplık sahibi olup 

olmama değişkenleri bağlamında incelemektir. Araştırma, nicel araştırma yöntemlerinden 

tarama modeli çerçevesinde yürütülmüştür. Çalışma, 2024-2025 eğitim-öğretim yılı bahar 

döneminde bir devlet üniversitesinde gerçekleştirilmiş ve toplam 118 Türkçe öğretmeni 

adayı gönüllü olarak katılım sağlamıştır. Veri toplama sürecinde, otuz madde ve dört alt 

boyuttan (bireysel gelişim–okuma ilişkisi, temel okuma becerisi, görsel okuma, kitap seçimi) 

oluşan Okuma Kültürü Ölçeği kullanılmıştır. Ölçekten elde edilen veriler dijital ortama 

aktarılmış ve uygun istatistik paket programları aracılığıyla analiz edilmiştir. Analizlerde 

bağımsız örneklemler t-testi ve tek faktörlü varyans analizi (ANOVA) tekniklerinden 

yararlanılmıştır. Analiz sonuçlarına göre, öğretmen adaylarının okuma kültürü düzeyleri 

cinsiyet, sınıf düzeyi ve yaş değişkenleri açısından anlamlı bir farklılık göstermemektedir. 

Buna karşılık, evinde kütüphane ya da kitaplık sahibi olan öğretmen adaylarının okuma 

kültürü toplam puanlarının, kütüphanesi olmayanlara göre anlamlı düzeyde daha yüksek 

olduğu tespit edilmiştir. Bu bulgu özellikle bireysel gelişim–okuma ilişkisi ve temel okuma 

becerisi alt boyutları açısından da desteklenmektedir. Ancak görsel okuma ve kitap seçimi 

alt boyutlarında gruplar arasında anlamlı bir fark görülmemiştir. Sonuç olarak, Türkçe 

öğretmeni adaylarının okuma kültürünü belirleyen temel etkenlerden birinin evde 

kütüphane/kitaplık bulunması olduğu ortaya çıkmıştır. Bu durum, öğretmen adaylarının 

okuma alışkanlıklarının aile ortamı ve bireysel imkânlarla doğrudan ilişkili olduğunu 

göstermektedir. Araştırma bulguları, öğretmen adaylarının okuma kültürünü geliştirmek 

için eğitim fakültelerinde okuma etkinliklerinin çeşitlendirilmesi, öğrencilerin 

kitaplık/kütüphane kullanmaya yönlendirilmesi ve okuma becerilerini farklı boyutlarıyla 

destekleyen çalışmalar yapılması gerektiğini ortaya koymaktadır. 

Anahtar Kelimeler: okuma, okuma kültürü, Türkçe öğretmen adayları. 

Abstract 

The purpose of this study is to determine the reading culture levels of pre-service 

Turkish language teachers and to examine these levels in relation to the variables of gender, 

grade level, age, and possession of a home library/bookshelf. The research was conducted 

 
1 Yüksek Lisans Öğrencisi, Akdeniz Üniversitesi, dilekburunsuz007@gmail.com, ORCID:0009-0004-476-2677 
2 Doç. Dr., Akdeniz Üniversitesi, bilalonursimsek@gmail.com, ORCID: 0000-0002-2738-4898 
3 Doç. Dr., Akdeniz Üniversitesi, bdirekci@gmail.com, ORCID: 0000-0002-6951-8567 



 

107 
 

within the framework of the survey model, one of the quantitative research methods. The 

study was carried out during the spring semester of the 2024–2025 academic year at a 

public university, with a total of 118 pre-service Turkish language teachers voluntarily 

participating. During the data collection process, the Reading Culture Scale—comprising 

thirty items and four sub-dimensions (the relationship between personal development and 

reading, basic reading skills, visual reading, and book selection)—was employed. The data 

obtained from the scale were transferred into digital format and analyzed using appropriate 

statistical software packages. Independent samples t-test and one-way analysis of variance 

(ANOVA) techniques were utilized in the analyses.The results indicate that the reading 

culture levels of pre-service teachers do not significantly differ in terms of gender, grade 

level, or age. However, it was found that pre-service teachers who have a home library or 

bookshelf scored significantly higher on overall reading culture compared to those without 

one. This finding is further supported in the sub-dimensions of personal development–

reading relationship and basic reading skills. On the other hand, no significant differences 

were observed between groups in the sub-dimensions of visual reading and book selection. 

In conclusion, the study reveals that one of the key factors determining the reading culture 

of pre-service Turkish language teachers is the presence of a home library/bookshelf. This 

outcome demonstrates that pre-service teachers’ reading habits are directly related to their 

family environment and individual resources. The findings suggest that in order to enhance 

the reading culture of pre-service teachers, faculties of education should diversify reading 

activities, encourage students to use bookshelves/libraries, and implement practices that 

support reading skills in multiple dimensions.  

Keywords: reading, reading culture, pre-service Turkish language teachers. 

 

Giriş 

Okuma, Türk Dil Kurumunun Türkçe Sözlüğü’nde (2025) “okumak işi, kıraat” olarak 

tanımlanmaktadır. Göğüş (1978), okumayı “bir yazının harflerini, kelimelerini tanımak ve 

anlamlarını kavramak” şeklinde açıklamaktadır. Bununla birlikte, okuma yalnızca fiziksel 

boyutu olan bir eylem değil; aynı zamanda zihinsel süreçleri de içeren çok yönlü bir 

beceridir. Okuma sürecinde birey, mevcut bilgileri ile yeni bilgileri ilişkilendirir ve edindiği 

bilgileri zihninde yapılandırır (Deniz vd., 2019; Melanlıoğlu, 2021). Bu noktada, okuma 

sürecinin yalnızca bilişsel bir etkinlik değil, aynı zamanda bireyin sosyal çevresiyle kurduğu 

etkileşimleri ve yaşam boyu öğrenme deneyimlerini şekillendiren bütüncül bir süreç olduğu 

anlaşılmaktadır. 

Bireyler okuma becerisini genellikle örgün eğitime başladıklarında kazanırlar. Dinleme 

ve konuşma becerilerinin ardından, farklı alanlara erişim ve yeni bilgilerin öğrenilmesini 

sağlayan okuma becerisi, öğrenmenin temelini oluşturan en önemli unsurlardan biri olarak 

görülmektedir. Altunkaya ve Doğar (2018) da okuma becerisinin bilgiye ulaşmada temel bir 

araç olduğunu vurgulamaktadır. Bu beceri yalnızca okuduğunu anlamayla sınırlı değildir; 

bireyin yazılı veya basılı materyallerin ötesine geçerek çevresini anlamlandırmasını da içerir. 

Bu nedenle, okuma alışkanlığı kazanmak ve okuma eylemini bir yaşam biçimine 

dönüştürmek, üst düzey bir becerinin gelişimi açısından kritik öneme sahiptir (Baki ve 

Gökçe, 2020, s. 354). Bu nedenle, okuma becerisinin yalnızca akademik başarıya değil, 

bireyin kültürel, sosyal ve kişisel gelişimine de doğrudan katkı sağladığı söylenebilir. 



 

108 
 

Okuma becerisinin gelişimini etkileyen birçok etmen bulunmaktadır. Literatürde bu 

etmenler; aile, kitap, teknolojik cihazlar, öğretmen, kütüphane, yayınevi, ders kitabı, sosyal 

ve kültürel etkinlikler olarak sıralanmaktadır (Yılmaz, 2018, s. 126). Bu noktada, bireylerin 

yalnızca okuma becerisi değil, aynı zamanda okuma kültürü geliştirmeleri önem 

kazanmaktadır. Okuma kültürü, bireyin metinlerden iletilen mesajları anlama, sorgulama 

ve paylaşma yeterliliğine ulaşmasını sağlayan davranışlar bütünü olarak tanımlanmaktadır 

(Sever vd., 2017, s. 48). Bu kültürün en önemli özelliği, gönüllülük esasına dayanmasıdır. 

Başka bir deyişle, bireyin okuma kültürü kazanabilmesi, kendi ihtiyaçları doğrultusunda 

her zaman okuma isteği içinde olmasıyla mümkündür (Bulut vd., 2020). Bu veriler, okuma 

kültürünün süreklilik kazanmasında erken yaşta edinilen alışkanlıkların ve bu 

alışkanlıkların yaşam boyu desteklenmesinin ne kadar kritik olduğunu bir kez daha ortaya 

koymaktadır. 

Okuma kültürü kısa sürede gelişen bir özellik değildir; bu süreç ailede başlar, okulda 

devam eder ve yaşam boyu sürmesi beklenir (İnce Samur, 2017). Literatür, okuma kültürü 

ediniminde en temel faktörlerin aile ve okul olduğunu göstermektedir (Körkuyu, 2014, s. 

116). Daha ayrıntılı incelendiğinde ise öğretmen, Türkçe dersi, yaş, cinsiyet, kütüphane, 

arkadaş çevresi gibi birçok değişkenin süreci etkilediği görülmektedir. Özellikle örgün 

eğitim süresi boyunca öğrencilerin yanında olan öğretmenler, bu süreçte kritik bir rol 

oynamaktadır. Öğretmenler hem rehberlik yapabilmekte hem de öğrencileri için rol model 

olabilmektedir. Ana dili öğreticisi konumundaki Türkçe öğretmenlerine bu noktada önemli 

sorumluluklar düşmektedir. Ancak öğretmenin öğrencilerine rehberlik edebilmesi için 

öncelikle kendisinin güçlü bir okuma kültürüne sahip olması gerekmektedir (Ünlü ve 

Eğilmez, 2021, s. 1393). Bu durum, öğretmen yetiştirme sürecinde okuma alışkanlığı 

kazandırmaya yönelik programların önemini ve gerekliliğini açıkça ortaya koymaktadır. 

Türkiye’de okuma kültürü üzerine çeşitli araştırmalar yapılmıştır. Kültür ve Turizm 

Bakanlığı (2011) tarafından 26 ilde 6.212 kişiyle yürütülen “Türkiye Okuma Kültürü 

Haritası” adıyla çalışmada, en çok kitap okuyanların %87,5 ile 7–14 yaş grubundaki bireyler 

olduğu belirlenmiştir. TÜİK’in 2022 yılında yaptığı çalışmada ise 15 yaş ve üzeri bireylerin 

%69’unun son bir yıl içerisinde hiç kitap okumadığı, yalnızca %31’inin en az bir kitap 

okuduğu, en çok okuyan grubun ise %50,9 ile 15–24 yaş aralığındaki gençler olduğu 

saptanmıştır. Bu veriler, bireylerin ilkokul ve ortaokul çağında daha çok kitap okuduklarını 

ortaya koymaktadır. Millî Eğitim Bakanlığı da bu yaş grubundaki öğrencilerde okuma 

kültürünü geliştirmek için çeşitli projeler yürütmektedir. Bunlardan biri, 2025 yılında 

uygulamaya konulan Oku-Yorum Okuma Kültürünün Geliştirilmesi Projesi’dir. Proje 

kapsamında hem öğrencilerin okuma kültürü geliştirmeleri hem de öğretmenlerin kişisel ve 

mesleki gelişimlerine katkı sağlanması hedeflenmektedir (MEB, 2025). Ancak yapılan 

araştırmalar, öğretmenlerin okuma kültürü düzeylerinin beklenenin altında olduğunu 

göstermektedir (Sever vd., 2017; Altunkaya ve Doğar, 2018). Bu durum, geleceğin 

öğretmenleri olan öğretmen adaylarının da okuma kültürü konusunda bilinçlenmeleri 

gerektiğini ortaya koymaktadır. 

Bu doğrultuda, çalışmanın amacı Türkçe öğretmen adaylarının kitap okuma 

kültürünü çeşitli değişkenler bağlamında incelemektir. Bu bağlamda araştırmada şu 

sorulara yanıt aranacaktır: 

1. Türkçe öğretmen adaylarının okuma kültürü cinsiyetlerine göre anlamlı bir 

farklılık göstermekte midir? 



 

109 
 

2. Türkçe öğretmen adaylarının okuma kültürü öğrenim görmekte oldukları 

sınıfa göre anlamlı bir farklılık göstermekte midir? 

3. Türkçe öğretmen adaylarının okuma kültürü yaşlarına göre anlamlı bir 

farklılık göstermekte midir? 

4. Türkçe öğretmen adaylarının okuma kültürü, evlerinde kütüphane ya da 

kitaplığa sahip olma durumuna göre anlamlı bir farklılık göstermekte midir? 

Yöntem 

Araştırma Deseni 

Bu araştırmada, Türkçe öğretmeni adaylarının okuma kültürlerinin cinsiyet, öğrenim 

gördükleri sınıf düzeyi, yaşları ve evlerinde kütüphane ya da kitaplık bulunma durumuna 

göre anlamlı bir farklılık gösterip göstermediğini belirlemek amacıyla, nicel araştırma 

yöntemlerinden tarama modeli kullanılmıştır. Özellikle, çalışmada ilişkisel tarama modeli 

benimsenmiştir. Tarama modeli, geçmişte ya da hâlen var olan bir durumu, var olduğu 

şekliyle betimlemeyi amaçlayan araştırma yaklaşımıdır. Araştırmaya konu olan olay, birey 

ya da nesne, kendi koşulları içinde ve olduğu gibi tanımlanmaya çalışılır (Karasar, 2014, s. 

77). Bu araştırmada, tarama modeli izlenerek Türkçe öğretmeni adaylarının okuma 

kültürleri çeşitli demografik değişkenler açısından incelenmiştir. 

Çalışma Grubu 

Araştırmanın çalışma grubunu, Türkiye’deki bir devlet üniversitesinde öğrenim 

görmekte olan Türkçe öğretmeni adayları oluşturmaktadır. Çalışma grubunun 

belirlenmesinde kolay örnekleme yöntemi kullanılmıştır. Bu yöntemle ulaşılabilen ve 

araştırmaya gönüllü olarak katılım sağlayan toplam 118 Türkçe öğretmeni adayı örnekleme 

dâhil edilmiştir. Araştırmanın örneklemine ilişkin demografik bilgiler aşağıdaki tabloda 

sunulmaktadır. 

Tablo 1. Araştırmanın Örneklemine İlişkin Demografik Bilgiler 

Değişken                                              Kategori                                                                            N % 

Cinsiyet 
Kadın 71 %60.2 

Erkek 47 %39.8 

Sınıf Düzeyi 
1.sınıf 34 %28.8 

2.sınıf 

3.sınıf  

4.sınıf 

27 

28 

29 

%22.9 

%23.7 

%24.6 

 18 11 %9.3 

 19 25 %21.2 

Yaş 20 22 %18.6 

 21 18 %15.3 

 22 

23 

21 

12 

%17.8 

%10.2 



 

110 
 

Tabloda yer alan bilgilere göre araştırmanın örneklemini 71’i (%60.2) kadın ve 47’si 

(%39.8) erkek olmak üzere toplam 118 öğretmen adayı oluşturmaktadır. Katılımcıların sınıf 

düzeylerine göre dağılımı incelendiğinde, 34’ü (%28.8) birinci sınıf, 27’si (%22.9) ikinci sınıf, 

28’i (%23.7) üçüncü sınıf ve 29’u (%24.6) dördüncü sınıfta yer almaktadır. Yaş değişkenine 

göre ise 11 kişi (%9.3) 18 yaşında, 25 kişi (%21.2) 19 yaşında, 22 kişi (%18.6) 20 yaşında, 

18 kişi (%15.3) 21 yaşında, 21 kişi (%17.8) 22 yaşında, 12 kişi (%10.2) 23 yaşında ve 9 kişi 

(%7.6) 24 yaş ve üzerindedir. Ayrıca, öğretmen adaylarının 93’ünün (%78.8) evinde 

kitaplık/kütüphane bulunduğu, 25’inin (%21.2) ise evinde kitaplık/kütüphane 

bulunmadığı belirlenmiştir. 

Veri Toplama Araçları 

Araştırmada veri toplama aracı olarak, araştırmacı tarafından geliştirilen “Kişisel Bilgi 

Formu” ve Türkel, Özdemir ve Akbulut (2017) tarafından geliştirilen, gerekli izinler alınarak 

kullanılan “Okuma Kültürü Ölçeği” kullanılmıştır. Kişisel Bilgi Formu, katılımcıların 

demografik özelliklerini belirlemeye yönelik olarak hazırlanmış olup; cinsiyet, sınıf düzeyi, 

yaş ve kişisel kitaplık/kütüphane sahibi olma durumunu içeren dört maddeden 

oluşmaktadır. Okuma Kültürü Ölçeği toplam 30 maddeden ve dört alt boyuttan meydana 

gelmektedir:  

• Bireysel Gelişim – Okuma İlişkisi alt boyutu 12 maddeden oluşmakta, maddelerin 

faktör yük değerleri .76 ile .52 arasında değişmektedir. Açıklanan varyans oranı %27,08 

olarak hesaplanmıştır. 

• Temel Okuma Becerisi alt boyutu 10 maddeden oluşmakta, faktör yük değerleri .78 

ile .46 arasında bulunmuştur. Açıklanan varyans oranı %8,835’tir. 

• Görsel Okuma alt boyutu 4 maddeden oluşmakta, faktör yük değerleri .82 ile .66 

arasında değişmektedir. Açıklanan varyans oranı %7,669’dur. 

• Kitap Seçimi alt boyutu 4 maddeden oluşmakta, faktör yük değerleri .74 ile .64 

arasında bulunmuştur. Açıklanan varyans oranı %4,814’tür. 

Ölçeğin bütününe ilişkin Cronbach Alpha güvenirlik katsayısı .90 olarak belirlenmiş, 

alt boyutlara ilişkin Cronbach Alpha değerleri ise sırasıyla .86, .86, .72 ve .78 olarak 

hesaplanmıştır. Bu değerler, ölçeğin iç tutarlılık açısından oldukça güvenilir olduğunu 

göstermektedir. Yapı geçerliği kapsamında gerçekleştirilen analizler sonucunda KMO değeri 

.89 bulunmuş, Bartlett Küresellik Testi anlamlı çıkmıştır (x² = 4221.390, p < .001). Bu 

bulgular, ölçeğin faktör analizine uygun olduğunu ve geçerli bir yapıya sahip bulunduğunu 

ortaya koymaktadır. Sonuç olarak hem bütün ölçek hem de alt boyutlar düzeyinde yapılan 

analizler, Okuma Kültürü Ölçeği’nin geçerli ve güvenilir bir ölçme aracı olduğunu 

kanıtlamaktadır. 

 

24+ 9 %7.6 

 

 

Evinde Kitaplık/ 

Kütüphane Bulunma Durumu  

 

Evet 

 

Hayır 

 

93 

 

25 

 

%78.8 

 

%21.2 

 Toplam 118 %100 



 

111 
 

Verilerin Toplanması ve Analizi  

Bu araştırmada, öncelikle çalışmanın yürütüldüğü devlet üniversitesinden etik kurul 

onayı ve ilgili resmi izinler alınmıştır. Ardından, Türkçe öğretmenliği bölümünde öğrenim 

görmekte olan her sınıf düzeyinden toplam 118 Türkçe öğretmen adayına, sınıflarına 

gidilerek gerekli açıklamalar yapıldıktan sonra veri toplama araçları uygulanmıştır. Veriler, 

2025 yılı mayıs ayı içerisinde toplanmıştır. Toplanan ölçek verileri dijital ortama aktarılmış 

ve analiz sürecinde uygun istatistik paket programı kullanılmıştır. Analizlere başlamadan 

önce, verilerin normal dağılıma uygunluğu test edilmiş; yapılan inceleme sonucunda 

verilerin normal dağılım gösterdiği belirlenmiştir. Bu doğrultuda, iki grup 

karşılaştırmalarında bağımsız örneklemler t-testi, ikiden fazla grup karşılaştırmalarında ise 

tek faktörlü varyans analizi (ANOVA) uygulanmıştır. Bu yöntemler aracılığıyla elde edilen 

sonuçlar, araştırma problemleri ve alt problemler kapsamında değerlendirilmiştir. 

Bulgular 

X Çalışmanıza ilişkin bulguları bu kısma yazınız. Eğer çalışmanızda tablo ve şekil 

kullanacaksanız aşağıda verilen örneklere göre düzenleyiniz. 

Tablo 1. Toplam Puan ve Alt Boyutlara İlişkin Ortalama, Standart Sapma, Çarpıklık ve Basıklık 

Değerleri 

 N Ortalama Ss. Skewness Kurtosis 

Bireysel Gelişim Okuma 

İlişkisi 

118 39,754 7,196 ,104 -,081 

Temel Okuma Becerisi 118 35,228 6,694 -,287 ,771 

Görsel Okuma 118 11,720 3,786 ,279 -,066 

Kitap Seçimi 118 13,322 3,263 ,110 ,297 

Toplam Puan 118 100,025 16,543 -,004 1,312 

Araştırmaya toplam 118 Türkçe öğretmeni adayı katılmıştır. Öğretmen adaylarının 

Okuma Kültürü Ölçeği’nden elde ettikleri toplam puan ortalaması 100,025 olarak 

bulunmuştur. Ölçeğin alt boyutlarına ilişkin puan ortalamaları ise sırasıyla 39,754, 35,228, 

11,720 ve 13,322’dir. Öğretmen adaylarının toplam puanları ile alt boyutlardan aldıkları 

puanların çarpıklık ve basıklık değerleri incelendiğinde, dağılımların genel olarak normal 

olduğu tespit edilmiştir. Bu nedenle analizlerde parametrik testlerin kullanılmasına karar 

verilmiştir. Türkçe öğretmeni adaylarının cinsiyet değişkenine göre okuma kültürü 

puanlarının farklılaşıp farklılaşmadığını belirlemek amacıyla bağımsız örneklemler t testi 

uygulanmış ve elde edilen sonuçlar Tablo 2’de sunulmuştur. 

Tablo 2. Türkçe Öğretmeni Adaylarının Cinsiyet Değişkenine Göre Okuma Kültürü Puanlarına Yönelik 

Bağımsız Örneklemler t Testi Sonuçları 

 Cinsiyet N Ortalama Ss. t p 

Bireysel Gelişim Okuma 

İlişkisi 

Erkek 47 38,446 8,446 -1,617 ,109 

Kadın 71 40,619 6,146   

Temel Okuma Becerisi Erkek 47 35,638 8,106 ,539 ,591 

Kadın 71 34,957 5,614   

Görsel Okuma Erkek 47 12,085 4,143 ,850 ,397 

Kadın 71 11,478 3,541   



 

112 
 

Kitap Seçimi Erkek 47 12,723 3,843 -1,633 ,105 

Kadın 71 13,718 2,773   

Toplam Puan Erkek 47 98,893 20,216 -,603 ,548 

Kadın 71 100,774 13,690   

Tablo 2’de yer alan bulgular incelendiğinde, Türkçe öğretmeni adaylarının cinsiyet 

değişkenine göre okuma kültürü puanları arasında anlamlı bir farklılık bulunmadığı 

görülmektedir. Elde edilen sonuçlar, yalnızca toplam puan açısından değil; bireysel gelişim-

okuma ilişkisi, temel okuma becerisi, görsel okuma ve kitap seçimi alt boyutları açısından 

da aynı yöndedir. Dolayısıyla araştırmaya katılan Türkçe öğretmeni adaylarının okuma 

kültürü düzeyleri ve alt boyutlara ilişkin puanlarının cinsiyet değişkenine göre anlamlı bir 

farklılık göstermediği sonucuna ulaşılmıştır. Türkçe öğretmeni adaylarının sınıf 

değişkenine göre okuma kültürü puanlarındaki farklılıkları belirlemek amacıyla tek 

faktörlü ANOVA analizi yapılmış ve elde edilen sonuçlar Tablo 3’te sunulmuştur. 

Tablo 3. Türkçe Öğretmeni Adaylarının Sınıf Değişkenine Göre Okuma Kültürü Puanlarına Yönelik Tek 

Faktörlü Anova Sonuçları 

 
Varyansın Kaynağı 

Kareler 

Toplamı 
sd 

Kareler 

Ortalaması 
F p 

Bireysel Gelişim 

Okuma İlişkisi 

Gruplar arası 71,361 3 23,787 ,453 ,716 

Gruplar içi 5988,512 114 52,531   

Toplam 6059,873 117    

Temel Okuma 

Becerisi 

Gruplar arası 195,785 3 65,262 1,474 ,225 

Gruplar içi 5047,037 114 44,272   

Toplam 5242,822 117    

Görsel Okuma Gruplar arası 22,145 3 7,382 ,508 ,677 

Gruplar içi 1655,626 114 14,523   

Toplam 1677,771 117    

Kitap Seçimi Gruplar arası 10,737 3 3,579 ,330 ,803 

Gruplar içi 1235,026 114 10,834   

Toplam 1245,763 117    

Toplam Puan Gruplar arası 619,043 3 206,348 ,749 ,525 

Gruplar içi 31401,880 114 275,455   

Toplam 32020,924 117    

*p<0.05 

 Tablo 3’ün incelenmesi sonucunda, Türkçe öğretmeni adaylarının sınıf değişkenine 

göre okuma kültürü puanlarına ilişkin analiz sonuçları ortaya konulmuştur. Bulgular, 

Türkçe öğretmenliği programının 1., 2., 3. ve 4. sınıfında öğrenim gören adayların toplam 



 

113 
 

okuma kültürü puanları arasında istatistiksel olarak anlamlı bir farklılık bulunmadığını 

göstermektedir (F(3,114)= ,749; p= ,525). Aynı şekilde, alt boyutlar açısından yapılan 

değerlendirmelerde de benzer bir durum söz konusudur. Bireysel gelişim–okuma ilişkisi 

(F(3,114)= ,453; p= ,716), temel okuma becerisi (F(3,114)= 1,474; p= ,225), görsel okuma 

(F(3,114)= ,508; p= ,677) ve kitap seçimi (F(3,114)= ,330; p= ,803) alt boyutlarında sınıf 

düzeyine bağlı anlamlı bir farklılaşma saptanmamıştır. Dolayısıyla, araştırmaya katılan 

Türkçe öğretmeni adaylarının okuma kültürü genel puanları ve alt boyut puanlarının sınıf 

düzeyine göre anlamlı bir şekilde değişmediği sonucuna ulaşılmıştır. Türkçe öğretmeni 

adaylarının yaş değişkenine göre okuma kültürü puanlarına ilişkin tek faktörlü ANOVA 

sonuçları Tablo 4’te sunulmuştur. 

Tablo 4. Türkçe Öğretmeni Adaylarının Yaş Değişkenine Göre Okuma Kültürü Puanlarına Yönelik Tek 

Faktörlü Anova Sonuçları 

 
Varyansın Kaynağı Kareler Toplamı sd 

Kareler 

Ortalaması 
F p 

Bireysel Gelişim 

Okuma İlişkisi 

Gruplar arası 283,834 6 47,306 ,909 ,491 

Gruplar içi 5776,039 111 52,036   

Toplam 6059,873 117    

Temel Okuma 

Becerisi 

Gruplar arası 308,186 6 51,364 1,155 ,335 

Gruplar içi 4934,636 111 44,456   

Toplam 5242,822 117    

Görsel Okuma Gruplar arası 131,549 6 21,925 1,574 ,161 

Gruplar içi 1546,223 111 13,930   

Toplam 1677,771 117    

Kitap Seçimi Gruplar arası 54,672 6 9,112 ,849 ,535 

Gruplar içi 1191,090 111 10,731   

Toplam 1245,763 117    

    Toplam Puan Gruplar arası 1721,643 6 286,940 1,051 ,396 

Gruplar içi 30299,281 111 272,966   

Toplam 32020,924 117    

Tablo 4’ün incelenmesi sonucunda, Türkçe öğretmeni adaylarının yaş değişkenine 

göre okuma kültürü puanlarına ilişkin analiz bulguları ortaya konulmuştur. Bulgulara 

göre, yaşları 18 ile 25 arasında değişen öğretmen adaylarının okuma kültürü toplam 

puanları açısından anlamlı bir farklılık bulunmamaktadır (F(3,114)=1,051; p=,396). Benzer 

şekilde, alt boyutlar incelendiğinde de bireysel gelişim–okuma ilişkisi (F(3,114)=,909; 

p=,491), temel okuma becerisi (F(3,114)=1,155; p=,335), görsel okuma (F(3,114)=1,574; 

p=,161) ve kitap seçimi (F(3,114)=,849; p=,535) değişkenlerinde yaşa göre anlamlı bir 

farklılaşma saptanmamıştır. Dolayısıyla, araştırmaya katılan Türkçe öğretmeni adaylarının 

okuma kültürü ve alt boyutlarına ilişkin puanlarının yaş değişkenine göre istatistiksel 



 

114 
 

olarak anlamlı bir şekilde farklılaşmadığı sonucuna ulaşılmıştır. Türkçe öğretmeni 

adaylarının ev kütüphanesi değişkenine göre okuma kültürü puanlarına yönelik bağımsız 

örneklemler t testi sonuçları Tablo 5’te yer almaktadır. 

Tablo 5. Türkçe Öğretmeni Adaylarının Ev Kütüphanesi Değişkenine Göre Okuma Kültürü Puanlarına 

Yönelik Bağımsız Örneklemler t Testi Sonuçları 

 Ev Kütüphanesi N Ortalama Ss. t p 

Bireysel Gelişim 

Okuma İlişkisi 

Var 93 40,860 6,994 3,358 ,001 

Yok 25 35,640 6,524   

Temel Okuma Becerisi Var 93 36,301 6,558 3,515 ,001 

Yok 25 31,240 5,702   

Görsel Okuma Var 93 11,892 3,817 ,952 ,343 

Yok 25 11,080 3,673   

Kitap Seçimi Var 93 13,430 3,392 ,692 ,490 

Yok 25 12,920 2,752   

Toplam Puan Var 93 102,483 16,455 3,237 ,002 

Yok 25 90,880 13,623   

Tablo 5’te yer alan veriler incelendiğinde, Türkçe öğretmeni adaylarının ev 

kütüphanesine sahip olma durumlarına göre okuma kültürü puanlarında anlamlı 

farklılıkların bulunduğu görülmektedir. Analiz sonuçları, ev kütüphanesi bulunan 

adayların, bulunmayanlara kıyasla okuma kültürü toplam puanlarının daha yüksek 

olduğunu ortaya koymaktadır. Bu bulgu, bireysel gelişim–okuma ilişkisi ile temel okuma 

becerisi alt boyutlarında da geçerlilik göstermektedir. Buna karşılık, görsel okuma ve kitap 

seçimi alt boyutlarında gruplar arasında anlamlı bir farklılık saptanmamıştır. Dolayısıyla, 

araştırmaya katılan Türkçe öğretmeni adaylarının okuma kültürü puanlarını etkileyen 

değişkenler arasında yalnızca ev kütüphanesine sahip olma faktörünün belirleyici olduğu 

sonucuna ulaşılmıştır. 

Sonuç 

Bu araştırmada, Türkçe öğretmeni adaylarının okuma kültürü düzeyleri cinsiyet, sınıf 

düzeyi, yaş ve evde kitaplık ya da kütüphane bulunup bulunmaması değişkenleri açısından 

ele alınmıştır. Elde edilen bulgular, adayların okuma kültürü düzeylerinin cinsiyet, sınıf 

düzeyi ve yaş değişkenlerine göre anlamlı bir farklılık göstermediğini; yalnızca evinde 

kütüphanesi bulunanların bireysel gelişim–okuma ilişkisi ve temel okuma becerisi alt 

boyutlarında, dolayısıyla toplam okuma kültürü puanlarında anlamlı bir farklılık 

sergilediklerini ortaya koymuştur. 

Literatürde yer alan benzer araştırmalar incelendiğinde, kadın ve erkek öğretmen 

adaylarının toplam okuma kültürü puanlarının farklılık göstermediği, ancak bazı alt 

boyutlarda değişkenlikler bulunduğu görülmektedir. Altunkaya ve Doğar (2018), kadın 

öğretmen adaylarının bireysel gelişim–okuma ilişkisi, temel okuma becerisi ve kitap seçimi 

puanlarının erkeklerden yüksek olduğunu, erkeklerin ise görsel okuma puanlarında daha 

başarılı olduklarını ortaya koymuştur. Baki ve Gökçe (2020), kadınların bireysel gelişim, 

temel okuma becerisi ve kitap seçimi boyutunda erkeklerden daha yüksek ortalamalara 

sahip olduğunu, görsel okuma boyutunda ise iki grubun benzer özellikler gösterdiğini 

bildirmiştir. Yaşar (2022) tarafından yürütülen çalışmada ise bireysel gelişim ve temel 



 

115 
 

okuma alt boyutlarında kadınlar lehine, görsel okuma alt boyutunda erkekler lehine 

anlamlı farklılık olduğu saptanmıştır. Bulut vd. (2020) de genel okuma kültürü ve alt 

boyutların tamamında kadınların erkeklere göre daha yüksek puan aldığını belirlemiştir. 

Bu bulgular, cinsiyetin toplam okuma kültürü düzeyinde belirleyici olmadığını, ancak alt 

boyutlarda farklılaşmaya yol açtığını göstermektedir. 

Sınıf düzeyi değişkeni açısından elde edilen sonuçlar, adayların okuma kültürü 

düzeylerinde anlamlı bir farklılık olmadığını ortaya koymuştur. Bununla birlikte literatürde 

çelişkili bulgulara rastlanmaktadır. Baki ve Gökçe (2020), kitap seçimi boyutunda üst 

sınıflardaki öğrencilerin alt sınıflara göre daha yüksek ortalamalara sahip olduğunu ve 

ölçek toplamında 4. sınıf lehine anlamlı farklılık bulunduğunu raporlamıştır. Altunkaya ve 

Doğar (2018) ise sınıf düzeyine göre anlamlı bir farklılık tespit etmemiştir. Yaşar’ın (2022) 

araştırmasında ise temel okuma, görsel okuma ve toplam puanlarda 4. sınıf öğrencilerinin 

1. sınıflara göre daha yüksek sonuçlar elde ettikleri belirlenmiştir. Bu farklı bulgular, sınıf 

düzeyinin bazı durumlarda etkili olduğunu, bazı çalışmalarda ise anlamlı bir etki 

yaratmadığını ortaya koymaktadır. 

Yaş değişkenine göre elde edilen bulgular da benzer biçimde anlamlı bir farklılık 

göstermemiştir. 18–25 yaş aralığında yer alan öğretmen adaylarının yaş gruplarına göre 

okuma kültürü düzeylerinde istatistiksel olarak anlamlı bir değişim saptanmamıştır. Yaşın 

sınıf düzeyiyle paralel ilerlemesi dikkate alındığında hem yaş hem de sınıf düzeyinin 

artmasıyla okuma kültürünün gelişmesi beklenmesine rağmen bulgular bu beklentiyi 

doğrulamamaktadır. 

Araştırmada anlamlı farklılık oluşturan tek değişken evde kitaplık veya kütüphane 

sahibi olup olmamadır. Kütüphane sahibi olan adayların toplam okuma kültürü puanları 

anlamlı biçimde daha yüksek çıkmıştır. Bu sonuç, Şahin’in (2019) bulgularıyla da 

örtüşmektedir. Dolayısıyla evde kütüphane bulunmasının öğretmen adaylarının okuma 

kültürü gelişiminde önemli bir etken olduğu söylenebilir. 

Literatürde ayrıca öğretmen adaylarının yıllık kitap okuma sayıları da tartışılmıştır. 

Yıldız, Ceran ve Sevmez (2015), adayların çoğunluğunun yılda 1–5 kitap okuduklarını ve bu 

nedenle “az okur” kategorisine dâhil olduklarını belirtmiştir. Sever, Karagül ve Doğan 

Güldenoğlu (2017), öğretmenlerin okuma kültürü düzeyinde beklenen yeterliklere tam 

olarak sahip olmadıklarını vurgulamıştır. Altunkaya ve Doğar (2018), adayların yılda 

ortalama 11–20 kitap okuduklarını ve bu sayının “orta düzeyde okur” kategorisine karşılık 

geldiğini ifade etmiştir. Baki ve Gökçe (2020) ise öğretmen adaylarının yerleşik bir okuma 

kültürüne sahip olmadıkları sonucuna ulaşmıştır. 

Araştırma sonuçları, Türkçe öğretmeni adaylarının okuma kültürünün istenilen 

düzeyde olmadığını ortaya koymaktadır. Bu nedenle, fakülteye başlayan öğrencilerin 

okuma kültürünü geliştirmeye yönelik ders ve etkinliklerin yalnızca belirli bir döneme 

sıkıştırılmaması, tüm öğrenim süreci boyunca sürdürülmesi önerilebilir. Özellikle 3. sınıfta 

verilen okuma eğitimi dersinin daha kapsamlı ve uzun soluklu bir biçimde programda yer 

alması faydalı olacaktır. Ayrıca, bölümde düzenlenecek akademik ve kültürel etkinliklerin 

(örneğin yazar söyleşileri, şiir dinletileri, kitap sohbetleri) öğrencilerin okuma kültürünü 

destekleyecek biçimde planlanması önem taşımaktadır. Bu tür etkinliklerin aynı zamanda 

adayların kendilerini ifade etme becerilerini geliştireceği de söylenebilir. Sonuç olarak, 

okuma kültürünün yalnızca bilişsel değil, aynı zamanda duyuşsal yönünün de geliştirilmesi 

gerektiği açıktır. Bu bağlamda, öğretmen adaylarının okuma kültürünü etkileyen sosyal ve 



 

116 
 

pedagojik etkenlerin araştırılması ve yeni çalışmalarla literatüre kazandırılması önemli 

görülmektedir. 

 

Kaynaklar  

Altunkaya, H. ve Doğar, B. (2018). Öğretmen adaylarının kitap okuma kültürü. Eğitimde Nitel 

Araştırmalar Dergisi, 7(3), 315–328.   

Baki, Y. ve Gökçe, B. (2020). Türkçe öğretmeni adaylarının okuma kültürü düzeylerinin incelenmesi. 

Dil Eğitimi ve Araştırmaları Dergisi, 6(2), 353–375. https://doi.org/10.31464/jlere.676829 

Bulut, P., Kuşdemir, Y. ve Uzun, E. (2020). Okuma kültürü üzerine bir inceleme: Öğretmen adayları 

örneği. Gençlik Araştırmaları Dergisi, 8(21), 74–95.  

Çintaş Yıldız, D., Ceran, D. ve Sevmez, H. (2015). Eğitim fakültesi öğrencilerinin okuma alışkanlıkları 

profili. Uşak Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 8(3), 141–166.  

Deniz, K., Tarakcı, R. ve Karagöl, E. (2019). Okuma kazanımları açısından ortaokul Türkçe ders 

kitapları. Ana Dili Eğitimi Dergisi, 7(3), 688-708. 

Göğüş, B. (1978). Orta dereceli okullarımızda Türkçe ve yazın eğitimi. Dağıtım, Gül Yayınevi. 

İnce Samur, A. Ö. (2017). Okuma kültürü edinme sürecinde ilkokul dönemi (6–10 yaş). Ankara 

Üniversitesi Eğitim Bilimleri Fakültesi Dergisi, 50(1), 209–230.  

Karasar, N. (2014). Bilimsel araştırma yöntemleri (26. baskı). Nobel Akademik Yayıncılık. 

Körkuyu, S. A. (2014). Okuma kültürü edindirme sürecini etkileyen temel değişkenlerin incelenmesi 

[Yayınlanmamış yüksek lisans tezi]. Ankara Üniversitesi.  

Kültür ve Turizm Bakanlığı. (2011). Türkiye okuma kültürü haritası.  

Melanlıoğlu, D. (2021). Okumada anlam kurma süreci ve PISA sınavı. In İ. S. Aydın & Ö. Yahşi (Eds.), 

PISA ve okuma kültürü (1. baskı, ss. 159–194). Nobel Akademik Yayıncılık. 

Millî Eğitim Bakanlığı. (2025). Oku-Yorum okuma kültürünün geliştirilmesi projesi.  

Sever, S., Karagül, S. ve Doğan Güldenoğlu, B. N. (2017). Öğretmenlerin okuma kültürü düzeyleri 

ile kitle iletişim araçlarını kullanma alışkanlıklarının incelenmesi. Hasan Ali Yücel Eğitim 

Fakültesi Dergisi, 14(1), 47–69. 

Şahin, N. (2019). Türkçe öğretmeni adaylarının okuma motivasyonlarının çeşitli değişkenler 

açısından incelenmesi. OPUS Uluslararası Toplum Araştırmaları Dergisi, 13(19), 393–423. 

https://doi.org/10.26466/opus.588759 

Türk Dil Kurumu. (2025). Güncel Türkçe sözlük. https://sozluk.gov.tr/ 

Türkel, A., Özdemir, E. E. ve Akbulut, S. (2017). Okuma kültürü ölçeği geçerlik ve güvenirlik 

çalışması. International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or 

Turkic, 12(14), 465–490. https://doi.org/10.7827/TurkishStudies.11620 

Türkiye İstatistik Kurumu. (2022). Yaşam kalitesi modülü (Yayın No. 49760). 

https://data.tuik.gov.tr/Bulten/Index?p=Yasam-Kalitesi-Modulu-2022-49760 

Ünlü, S. ve Eğilmez, N. İ. (2021). Okuma kültürünün oluşması sürecinde Türkçe öğretmenlerinin 

yeri ve önemi. Turkish Studies, 16(4), 1365–1404. 

https://doi.org/10.7827/TurkishStudies.49998 

Yaşar, H. N. (2022). Türkçe öğretmeni adaylarının okuma kültürü görünümleri [Yayımlanmamış 

yüksek lisans tezi]. Pamukkale Üniversitesi. 

Yılmaz, O. (2018). Okuma becerisinin geliştirilmesi. In O. Sevim & Y. Söylemez (Eds.), Okuma eğitimi 

(1. baskı, ss. 125–148). Nobel Yayıncılık. 

  

https://doi.org/10.31464/jlere.676829
https://doi.org/10.26466/opus.588759
https://sozluk.gov.tr/
https://doi.org/10.7827/TurkishStudies.11620
https://data.tuik.gov.tr/Bulten/Index?p=Yasam-Kalitesi-Modulu-2022-49760
https://doi.org/10.7827/TurkishStudies.49998


 

117 
 

HIZIR BİN YAKUP EL-HATİB’İN CEVAHİRÜ’L-MEʿANİ ADLI ESERİNİN PARİS 

BİBLİOTHÈQUE NATİONALE VE KÖPRÜLÜ KÜTÜPHANESİ NÜSHALARININ ŞAHIS 

KADROSU AÇISINDAN İNCELENMESİ 

AN EXAMINATION, IN TERMS OF ITS ROSTER OF PERSONS/CHARACTERS, OF THE 

PARIS BIBLIOTHÈQUE NATIONALE AND KOPRULU LİBRARY COPIES OF HIZIR BIN 

YAKUP AL-HATIB’S CEVAHIRU’L-MEʿANI 

 

Bekir DİREKCİ1 

Bilal ŞİMŞEK2 

 

Özet 

Hızır bin Yakub el-Hatip tarafından 1406 yılında telif edilen Cevāhirü’l-Meʿānī, 

Anadolu sahasında Türk yazı dilinin temellerinin atıldığı Eski Oğuz Türkçesi döneminin 

(13–15. yüzyıllar) en önemli dinî ve tasavvufî eserlerinden biridir. Eser, Kur’an tefsiri, hadis, 

kelam ve tasavvuf düşüncesine dair içeriği ve İslam ilim geleneğine yaptığı kapsamlı atıflar 

aracılığıyla 15. yüzyıl Anadolu sahasının kültürel ve entelektüel dünyasını yansıtmaktadır. 

Cevāhirü’l-Meʿānī, Türkçe kaleme alınmış en eski esmâü’l-hüsnâ şerhlerinden biri olması 

nedeniyle dikkat çekmektedir. Eserde Allah’ın doksan dokuz ismi hem lügat anlamı hem de 

tasavvufî yorumlarla açıklanmış, ayet, hadis ve sûfî yorumlarıyla desteklenmiştir. 

Bu çalışma, eserin Paris Bibliothèque nationale’deki (Supp. 499) ve Köprülü 

Kütüphanesi’ndeki (nr. 153) iki önemli nüshasında yer alan şahıs kadrosuna 

odaklanmaktadır. 1406 tarihli Paris nüshası ile 1452’de Pir Muhammed bin Musluhiddin 

tarafından istinsah edilen Köprülü nüshası arasında 46 yıl bulunmasına rağmen metnin 

genel yapısı büyük ölçüde aynıdır. Ancak şahıs adlarında belirgin farklılıklar göze 

çarpmaktadır: Köprülü nüshasında yalnızca 36, Paris nüshasında 109 ve her iki nüshada 

ortak olarak 35 isim geçmektedir. Bu durum, eserin farklı ilmî çevrelerde dolaşımını ve 

aktarım sürecindeki farklılaşmayı ortaya koymaktadır. Bulgular, Cevāhirü’l-Meʿānī’nin 15. 

yüzyıl Anadolu’sunun dinî, tasavvufî ve siyasî düşünce dünyasını anlamak için önemli bir 

olduğunu göstermektedir. 

Anahtar Kelimeler: Cevāhirü’l-Meʿānī, eser karşılaştırması, şahıs kadrosu. 

Abstract 

Composed by Hızır bin Yakub al-Khatib in 1406, Cevāhirü’l-Meʿānī is one of the most 

significant religious and mystical works of the Old Oghuz Turkish period (13th–15th 

centuries), during which the foundations of the Anatolian Turkish literary language were 

established. Through its content on Qur’anic exegesis, hadith, theology, and Sufi thought, 

as well as its extensive references to the Islamic scholarly tradition, the work reflects the 

cultural and intellectual world of 15th-century Anatolia. Cevāhirü’l-Meʿānī is particularly 

noteworthy for being among the earliest Turkish commentaries on the asmāʾ al-ḥusnā. In 

the text, the ninety-nine names of God are explained both lexically and mystically, 

supported by Qur’anic verses, hadiths, and Sufi interpretations. 

 
1 Doç. Dr., Akdeniz Üniversitesi, bdirekci@gmail.com, ORCID: 0000-0002-6951-8567 
2 Doç. Dr., Akdeniz Üniversitesi, bilalonursimsek@gmail.com, ORCID: 0000-0002-2738-4898 



 

118 
 

This study focuses on the prosopographical content of two important manuscripts of 

the work: the copy preserved in the Paris Bibliothèque nationale (Supp. 499) and the one 

in the Köprülü Library (no. 153). Despite the 46-year gap between the Paris manuscript 

(1406) and the Köprülü copy transcribed by Pir Muhammed bin Musluhiddin in 1452, the 

general structure of the text remains largely the same. However, significant differences are 

observed in the names of individuals: 36 appear only in the Köprülü manuscript, 109 only 

in the Paris manuscript, and 35 in both. These discrepancies reveal the circulation of the 

work across different scholarly milieus and variations in its transmission. The findings 

demonstrate that Cevāhirü’l-Meʿānī is an essential source for understanding the religious, 

mystical, and political thought of 15th-century Anatolia. 

Keywords: Cevāhirü’l-Meʿānī, manuscript comparison, prosopography. 

 

Giriş 

Türkiye Türkçesinin önceki devresi olarak kabul edilen Eski Oğuz Türkçesi dönemi 

(13.-15. yüzyıllar), Anadolu sahasında Türk yazı dilinin temellerinin atıldığı ve farklı 

konularda birçok eserin kaleme alındığı önemli bir evredir. Bu dönemde dinî-tasavvufi 

metinler, tıp kitapları ve edebî eserler yazılarak hem dilin gelişimine katkı sağlanmış hem 

de kültürel birikim zenginleştirilmiştir.  

Bu durumdaki eserlerden biri de Cevahirü'l-Me'ani’dir. Tasavvufi bir içeriğe sahip bu 

eser, dönemin kültürel kodlarını ve düşünce dünyasını yansıtması bakımından büyük bir 

öneme sahiptir. Eserin içeriği ve üslubu incelendiğinde, yazarının Kur'an, hadis, siyer, 

ilmihâl, tasavvuf ve tarikat adabı gibi alanlarda derin bir birikime sahip olduğu kolayca 

anlaşılmaktadır. Konular işlenirken gerektiğinde ayetler ve hadisler referans alınmıştır. 

Nakledilen hadislerin sayısının çokluğu ve ayetlerin mealleriyle verilmesi, yazarın bu 

konularda ne denli yetkin olduğunu ortaya koymaktadır. Ayrıca, metin içinde bazı eserlere 

yapılan göndermeler ve bu eserlerden yapılan alıntılar, yazarın bu kaynakları çok iyi 

bildiğini göstermektedir. Bütün bu bilgiler, Hızır bin Yakub el-Hatip’in iyi bir tahsil 

gördüğünün ve geniş bir kültürel birikime sahip olduğunun kanıtları olarak 

değerlendirilmektedir (Direkci, 2025). 

Eser, Blochet kataloğuyla bilim dünyasına tanıtılmış; Türk bilim dünyasında ise Fuad 

Köprülü tarafından gündeme getirilmiştir. Fuad Köprülü, bu katalogdaki bilgilere 

dayanarak eseri Türk Edebiyatı Tarihi adlı çalışmasında şöyle anmıştır: "Çelebi Sultan 

Mehmed zamanında Hızır bin Yakub'un 809'da (1406) kelâma ve felsefeye dair telif ettiği 

Cevāhirü’l-Meʿānī adlı eserini biliyoruz." (Köprülü, 2003: 369-370). Ancak eserin Çelebi 

Mehmed’e sunulmayıp Emir Süleyman’a sunulduğunu görmekteyiz. 

Müellif ve müstensih hakkında kaynaklarda fazla bilgi bulunmamaktadır. İsmail 

Hakkı Uzunçarşılı, Büyük Osmanlı Tarihi isimli eserinde …Hızır bin Yakub’un dinî ve felsefi 

Siyaset-nâme isimli eseri… (Uzunçarşılı, 1995: 557). ifadesiyle değinmiş ve yazarının adını 

anmıştır. Agâh Sırrı Levent (1972:35-80) ise "Türkiye Kütüphanelerinde Bulunan Başlıca 

Esmâü'l-Hüsnâ Şerhleri" başlıklı yazısında bu eserden ve yazarından kısaca bahsetmiştir. 

Eser, 15. yüzyılda yaşayan Türklerin dinî ve tasavvufi kültür dünyasını yansıtan 

önemli bir kaynak olup dönemin düşünsel evrenine ışık tutmaktadır. Ayrıca, Cevahirü’l-

Me'ani'nin farklı kütüphanelerde pek çok nüshasının bulunması, eserin değerinin ve geniş 

bir okuyucu kitlesi tarafından ilgiyle okunduğunun bir göstergesidir. 



 

119 
 

Eserin dikkat çeken özelliklerinden biri, Anadolu sahasında bilinen en eski Türkçe 

esmayıhüsna şerhlerinden biri olmasıdır (Direkci, 2010). "Allah’ın en güzel isimleri" 

anlamına gelen esmayıhüsna, bu eserde derinlemesine ele alınmış ve Cevahirü’l-Me'ani’nin 

İslâmi ilimler açısından taşıdığı büyük değeri pekiştiren önemli Cevāhirü’l-Meʿānī’nin Paris 

Bibliothèque Nationale nüshası, Hızır bin Yakub tarafından hicrî 809 / miladî 1406’da telif 

edilmiştir. Eserin Köprülü nüshası ise Pir Muhammed bin Musluhiddin tarafından hicrî 

855 / miladî 1452’de istinsah edilmiştir. Eserin telifi ile istinsahı arasında 46 yıl vardır. 

Cevāhirü’l-Meʿānī’nin 14 nüshası tespit edilmiş olup Anadolu sahsında yapılmış en eski 

esmayıhüsna şerhlerinden birini barındırması bakımından İslâmî-tasavvufî literatür 

açısından dikkate değer bir eserdir.  

Eserin Paris Bibliothèque Nationale’de bulunan nüshası E. Blochet, Supp. 499; 

numarada kayıtlıdır. 13 satır, 222 varaktan oluşan bu nüsha harekeli nesih hatla yazılmış 

olup, Başlıklar, ayetler, hadisler, isimler ve Arapça ibareler ise kırmızı mürekkeple 

yazılmıştır. 

Eserin Köprülü Kütüphanesi 153 numarada kayıtlı bulunan nüshası hicrî 855/ miladî 

1452’de istinsah edilmiştir. 13 satır, 125 varaktan oluşan nüsha harekeli nesih hatla 

yazılmış olup, Başlıklar, ayetler, hadisler, isimler ve Arapça ibareler ise kırmızı mürekkeple 

yazılmıştır. Köprülü Mehmed Paşa vakıf mührü mevcuttur. 

        Eserin Konusu 

Cevahirü'l-Me'ani, dinî-tasavvufi bir eserdir. Eser, mensur yazılmakla birlikte 

manzum bir girişle başlar. Giriş kısmında yazar, eserin yazılış amacını, tarihini ve içeriğini 

ayrıntılı bir şekilde açıklar. 

Eserin ilk bölümleri, insanın kendini tanımasının önemine odaklanır. Burada, nefsini 

bilen kişinin Allah'ı da bileceği vurgulanır. Dünyevi sevgilerin geçiciliği ile ilahi aşkın 

kalıcılığı arasındaki tezat üzerinde durulur. Bu bölüm ayrıca imanın şartlarını da ele alır. 

Eserin en dikkat çekici kısmı, Allah'ın isimlerinin (esmayıhüsnanın) tefsir edildiği 

bölümdür. Burada önce İsm-i Azam'ın mahiyeti tartışılır, ardından doksan dokuz isim tek 

tek açıklanır. Her isim önce lügat anlamıyla sonra tasavvufi yorumlarla ele alınır. Ayetler, 

hadisler ve büyük mutasavvıfların görüşleriyle desteklenen bu açıklamalar, çoğunlukla bir 

şiirle biter. 

Kitabın sonraki bölümleri, iman esaslarını kapsamlı şekilde işler. Meleklerin yaratılışı, 

semavi kitaplar, peygamberler, kıyamet alametleri, ahiret hayatı ve cennet-cehennem 

tasvirleri anlatılır. İslam'ın şartları da bu kısımda ele alınır. 

Eserin önemli bir bölümü devlet yönetimine ayrılmıştır. Padişahların Allah'ın halifesi 

olduğu vurgulanarak ideal yönetim ilkeleri ortaya konur. Tarihten örneklerle desteklenen 

bu bölüm, bir siyasetname niteliği taşır. 

Eserin sonunda yer alan kurban kesimine dair bölümün, ana metinle doğrudan ilgisi 

olmadığı ve sonradan eklendiği düşünülmektedir. Bu kısım, muhtemelen müstensihler 

tarafından metne dâhil edilmiştir. 

Cevahirü'l-Me'ani, hem dil özellikleri hem içerik derinliği açısından Eski Anadolu 

Türkçesi döneminin en önemli dinî eserlerinden biri olarak kabul edilir. Eser, Türk-İslam 



 

120 
 

düşüncesinin tevhit anlayışını yansıtan bir kelam metni olmasının yanı sıra, halka yönelik 

tasavvufi öğretiler içeren bir kılavuz niteliği taşır. 

Eserin Dili ve Üslubu 

Yazıldığı dönemin söz varlığını da içeren bu eser, Türkçe’nin o dönemindeki 

gelişmelerini göstermesiyle de ayrı bir kıymete sahiptir. Cevahirü'l-Me'ani, didaktik bir eser 

olduğu için sanat endişesinden uzak bir anlayışla yazılmıştır. Eserde konular öz bir 

anlatımla işlenmiş, yerine göre bir konu, ayetle, hadisle veya bir şiirle özetlenmiştir. Yazar, 

bazı hadis ve ayetleri kendi anlayışına göre şerh etmiştir.  

Eserin dili yazıldığı dönem için sadedir. Fiil cümlelerinin sayısı azdır. Cevahirü'l-

Me'ani’deki Arapça kelimelerin fazlalılığı işlenen konuların dinî olması sebebiyledir. Bazen 

bir kelimenin veya kavramın hem Arapçası hem Türkçesi birlikte kullanılmıştır. Konuların 

ayet, hadis veya kıssalarla pekiştirilmesi, benzer konuların ele alındığı eserlerde de sık 

rastlanan bir üslup özelliğidir. Eserin her iki nüshası da gerek konu gerekse dil ve üslup 

açısından benzer şekildedir. 

Eserin Nüshaları 

Cevahirü'l-Me'ani'nin günümüze ulaşan nüshaları üzerine yaptığımız araştırmalar 

neticesinde, eserin yurt içinde ve yurt dışında toplam 14 nüshasının bulunduğunu tespit 

edilmiştir. 

Köprülü Kütüphanesi nüshasında ismi geçen ancak Bibliothèque Nationale 

nüshasında ismi geçmeyen şahıslar: 

Abdu’l- Ḳadir Geylani: İran’ın Geylan şehrinde 470/1078 yılında doğan İslam bilgini. Kadiri 

tarikatının kurucusudur.  

Abdu’l-Ḳahir: 429/1037 yılında Bağdat’ta doğmuştur. İslam âlimlerinin ulularındandır. 

Tam adı, Abdülkahir bin Tahir bin Muhammed el-Bağdadî et-Temimidir. 

Aḥmed-i Būnī: 12.-13. yüzyıllarda Cezayir’de yaşamış, gizli bilimlerle uğraşan bir zat. 

Aṣaf: Süleyman Peygamber’in veziri 

Bayezīd-i Besṭamī: Evliyânın büyüklerinden. İnsanları Hakk’a dâvet eden, onlara doğru yolu 

gösterip, hakîkî saâdete kavuşturan ve kendilerine Silsile-i aliyye denilen büyük âlim ve 

velîlerin beşincisidir. İsmi Tayfûr’dur. 

Belḳıs:  Süleyman Peygamber zamanında, Yemen’de Sebe şehrinde hüküm süren 

Himyerîlerden bir melike. 

Cafer-i Ṣadıḳ: Hz. Ali’nin torunlarından Şîîlerin on iki imamından altıncısı 

Cafer-i Tayyar: Hz. Muhammed’in amcasının oğlu ve Müslüman olanların otuz ikincisi. Ebû 

Tâlib’in oğlu, hazret-i Ali’nin ağabeyidir. 

Cedime: Esere göre ilk yaşmak diken kişi 

Ebû Cehl: Peygamberimizin birçok mucizesini gördüğü hâlde iman etmeyen, putperest bir 

müşrikin lakabıdır. Asıl adı Ömer olup Hz. Muhammed’e düşmanlığıyla meşhurdur. Bedir 

Gazası’nda öldürülmüştür. 



 

121 
 

Ebû Hafṣ el Haddad: Büyük velilerden. İsmi, Amr bin Seleme en-Nişâbûrî’dir. “Ebû Hafs” 

künyesi ile meşhurdur. Nişâbur şehri girişine yakın Kürdâbâz isimli köyde doğdu. 883 

senesinde Nişâbûr'da vefat etti. 

Ebû Leheb: Hz. Muhammed’in amcalarından. Adı Abdüluzza idi. Hz. Muhammed’e çok 

eziyet edip, kin beslemesi ve alay etmesi sebebiyle “Alev Babası” yani cehennemlik manasına 

“Ebû Leheb” lakabıyla ünlü oldu. Bu lakabı Kur’an-ı Kerimde zikr edildi. 

Eyyūb-ı ‘Abid:  Yedinci ve sekizinci asırlarda yaşamış velilerdendir. Hadîs ve fıkıh 

âlimlerinden olup, ismi Eyyûb bin Ebî Temîme el-Keysân’dır. 

Faḫru’d-dīn-i Iraḳī: Âlim, veli ve şair. İsmi İbrâhim bin Şehriyâr, lakabı Fahreddîn’dir. 1209 

yılında Hemedan’da dünyaya geldi. Doğum yerine nisbetle Irâki diye şöhret buldu. 1289 

yılında Şam’d Faṭıma Hz. Muhammed’in, Hz. Hatice’den doğan kızı. Hz. Ali ile evlenmiş ve 

Hz. Hasan ve Hz. Hüseyin’in anneleridir.  

Harūn-ür-Reşīd ( M 766-809): Abbasi devletinin beşinci halifesidir.  

Hz. Ali: Ebū Talib’in oğlu ve Peygamberimizin damadı ve amcazâdesi, dördüncü halife. 

Hz. Davut: Sesinin güzelliğiyle tanınan, hem peygamber hem sultan olan, Hz. Süleyman’ın 

babası 

Hz. Eyyūb: Kur’ân-ı Kerim’de adı geçen peygamberlerden olan Hz. Eyyûb, sabırlı bir insan 

örneği olarak gösterilen İsrail oğullarının peygamberlerinden biri. 

Hz. Meryem: İsa peygamber’in annesi 

Hz. Zekeriyya: Benî İsrail peygamberlerinden ve Hz. Süleyman Peygamber’in neslindendir. 

Beytül-Makdis’de Tevrat yazan ve kurban kesen reis idi. Yahudiler Zekeriyya’ya iftira ederek 

onu şehid ettiler. Kur’an-ı Kerim’de yedi defa ismi geçer. 

İbn-i Abba: Hz. Muhammed’in amcası Abbâs’ın oğludur. Tefsir ve fıkıh ilimlerinde otorite 

kabul edilen ve en çok hadis rivayet eden yedi kişi arasında yer alan sahabedir. 

İbn-i Mercan:  Eserde adı geçen bir kişi 

İbrahīm bin Edhem: Tâbiînin meşhur âlimlerinden ve evliyanın büyüklerindendir. 714 

senesinde Belh şehrinde doğup, 779 senesinde Şam’da vefat etmiştir. İsmi, İbrahim bin 

Edhem bin Mansûr, nesebi hazret-i Ömer’e dayanır.  

İmam Aṣma‘ī:  Arap dil bilgini, 740 senesinde Basra’da doğmuş ve 828 senesinde 

Basra’da vefat etmiştir. 

İmam Ḳuşeyrī: Büyük veli, fıkıh, tefsir, hadîs ve kelam âlimi. Adı Abdülkerîm. Kuşeyri 986 

senesinde Horasan'ın Üstuvâ nâhiyesinde doğdu. 1072 Nişâbûr’da vefat etti. 

İmam Şafi‘ī: Ehl-i sünnetin amelde dört hak mezhebinden olan Şâfi mezhebinin kurucusu 

ve evliyanın büyüklerinden. İsmi 

Ḳaḍī‘Ażudı: Kadı Adududdin Abdurrahman bin Ahmed el-Îci (12??-1355) XIV. asrın en ünlü 

mantıkçılarındandır. Nazari bir ilahiyat kurmak maksadıyla yazmış olduğu “el-Mevakıf” adlı 

eseri meşhurdur. 



 

122 
 

Leylī: Mecnun’un sevgilisi olan Leyla. 

Mecnūn: Asıl adı Kays olmakla birlikte Leyla adlı bir kıza aşkıyla önce Arap edebiyatında 

ortaya çıkan sonra İslami edebiyatta da efsaneleşen bir tip 

Mevlana Celaleddin-i Rumi:  30 Eylül 1207 yılında bugün Afganistan sınırları içerisinde 

yer alan Horasan Ülkesi’nin Belh şehrinde doğmuştur. 

Pījen:  İran mitolojisindeki kahraman. 

Rüstem: İran’ın efsanevi kahramanlarından. Ünlü İran şairi Firdevsi’ye ait olan Şehname 

adlı eserde büyük bir kahraman olarak gösterilir. 

Ṣadreddīn: Konya’nın büyük velîlerinden. İsmi Muhammed bin İshâk lakabı Sadreddîn'dir. 

1210 târihinde Malatya’da doğdu. 1274 tarihinde Konya’da vefat etti 

Salebe: Medine Müslümanlarıdan zenginliğe düşkün bir kişi 

Sam: Hazret-i Nuh’un oğullarından birinin ismi 

Şiblī:  Büyük velilerden. 861 senesinde Samarra’da doğdu. Bağdat’a gelip, buraya yerleşti. 

Cüneyd-i Bağdadi’nin talebesidir. Mâlikî mezhebinin fıkıh âlimlerindendir. 945 senesinde 

Bağdat’ta vefat etti. 

Bibliothèque Nationale nüshasında ismi geçen ancak Köprülü Kütüphanesi 

nüshasında ismi geçmeyen şahıslar: 

Abdullah: Abdülmuttalib bin Haşim'in oğlu ve İslam peygamberi Muhammed'in babasıdır. 

Muhammed'in doğumuna yaklaşık beş ay kala, bilinmeyen bir hastalıktan dolayı ölmüştür. 

Eşi Amine'dir. 

Abdullah b. Ebû Evfâ: Abdullah b. Ebû Evfâ, sahâbîdir; babası Ebû Evfâ’nın asıl adı 

Alkame’dir. Beyatürrıdvân’a katılmış, Hayber ve Huneyn gazvelerinde bulunmuştur.  

Abdullah b. Osman b. Affan: Hz. Osman’ın, Peygamber’in kızı Rukıyye’den doğan oğlu 

Abdullah, bülûğ çağına ermeden Peygamber’i gören Müslüman çocukların da sahâbî 

sayılacağını kabul edenlere göre sahâbedendir. 

Abdullah b. Sebe: Kaynaklarda farklı isim ve nisbelerle geçen, tarihî kimliği ve varlığı 

şüpheli olan bir figürdür. Genellikle aşırı Şiî (gulât) mezhebi olan Sebeiyye’nin kurucusu 

kabul edilir.  

Abdullah b. Süheyl: Müslüman olduktan sonra İkinci Habeşistan hicretine katıldı. 

Habeşistan’dan dönüşte ailesinin baskısıyla geçici olarak İslam’dan dönmüş gibi davrandı. 

Bedir Savaşı’na müşriklerin tarafında katılsa da savaş başlamadan önce Müslümanların 

safına geçti. 

Abdullah b. Tulbit: Esere göre İstanbul kapısını kılıçlayan, oraya giren ve orada ezan 

okuyan kişidir. 

Abdülmelik b. Mervan: Emevî halifelerinin en önemlilerindendir. Halifeliği sırasında iç 

karışıklıkları bastırarak İslâm dünyasında birliği yeniden sağlamış, Bizans’a karşı zaferler 

kazanmış, Kuzey Afrika’yı İslâm hâkimiyetine almıştır. Arapça’yı resmî dil yapmış, ilk İslâmî 

parayı bastırmış ve posta-istihbarat teşkilatını geliştirmiştir.  



 

123 
 

Abdülmuttalib: (Asıl adı Şeybe) Hz. Peygamber’in dedesidir.  

Âmine bint Vehb: (ö. 575 veya 577) Hz. Peygamber’in annesi. Babası Vehb b. Abdümenâf 

Kureyş kabilesinin Benî Zühre koluna, annesi Berre bint Abdüluzzâ da aynı kabilenin Benî 

Abdüddâr koluna mensuptur. 

Amr b. Ubeyd: (ö. 761) Mutezile mezhebinin ilk temsilcilerinden biridir. Hasan-ı 

Basrî’nin öğrencisi olup Vâsıl b. Atâ’nın fikirlerini benimsemiş ve onun ölümünden sonra 

mezhebi yaymıştır. Zühdü, takvâsı ve hitabetiyle tanınmış, fakat kelâm tartışmalarında çok 

başarılı olmamıştır. Kaderi reddetmiş, büyük günah işleyenin mümin sayılmayacağını 

savunmuştur.  

Amr bin Seleme en-Nîşâbûrî: 9. yüzyılda yaşamış önemli sûfî velîlerden biridir. Asıl adı 

Amr bin Seleme en-Nîşâbûrî’dir, “Ebû Hafs” künyesiyle ve demircilik mesleğinden dolayı 

“Haddâd” lakabıyla tanınmıştır. Nîşâbur yakınlarındaki Kürdâbâz köyünde doğmuş, 883 

yılında Nîşâbur’da vefat etmiştir. 

Behram-ı Gur:  Sâsânî hükümdarı I. Yezdicerd’in oğlu olup, 420 yılında tahta 

çıkmıştır. Çocukken Hîre Hükümdarı Münzir’in yanında büyütüldü. Babasının ölümünden 

sonra Münzir’in desteğiyle Medâin’e dönerek tahta geçti.  

Belam bin Baura Tevrat’ta ve İslâm kaynaklarında, önceleri iyi bir mümin iken daha 

sonra Hz. Mûsâ ve kavmi aleyhine hile tertiplediği için cezalandırıldığı rivayet edilen kişi. 

Kur’ân-ı Kerîm’in A‘râf Suresi 175-176. âyetlerinde ismi anılmadan anlatılan kişinin çoğu 

müfessire göre Belam b. Bâûrâ olduğu kabul edilir.  

Benî Mahzûm: Kureyş kabilesinin önemli kollarından biri olup, İslâm öncesi ve sonrası 

dönemde Mekke’nin önde gelen ailelerinden sayılmıştır. Zekâları, siyasi etkileri ve askerî 

başarıları ile tanınmış, özellikle süvari kumandanlığı gibi görevlerde öne çıkmışlardır. Bedir 

ve Uhud gazvelerinde Kureyş ordusuna liderlik etmiş, Ebû Cehil, Hâlid b. Velîd, Velîd b. 

Mugîre gibi ünlü şahsiyetleri çıkarmışlardır. 

Bilâl-i Habeşî: Hz. Peygamber’in ilk müezzini olan sahâbî. Habeş asıllı bir köle olarak 

581 civarında Mekke’de doğmuştur. Ümeyye b. Halef’in kölesiyken İslâmiyet’i kabul etmiş, 

bu yüzden ağır işkencelere uğramıştır. Hz. Ebû Bekir onu azat etmiştir. Bilâl, Hz. 

Peygamber’in ilk müezzini olmuş ve ezanı ilk okuyan sahâbî olarak tanınmıştır.  

Bişr el-Hâfî: (ö. 227/841 civarı) 2. yüzyılın önde gelen zâhid ve sûfîlerinden biridir. 150 

(767) veya 152 (769) yılında Merv’de doğmuş, önce hadis ilmiyle uğraşmış, sonra tasavvufa 

yönelmiştir. Mâlik b. Enes ve Fudayl b. İyâz gibi âlimlerden hadis öğrenmiş, Ahmed b. 

Hanbel gibi isimler de ondan rivayette bulunmuştur. Ancak şöhret ve itibardan uzak 

durmak için kitaplarını gömerek zâhidâne bir hayatı tercih etmiştir. 

Bukrat-ı Hekim: Hipokrat (Hippokrates), Tıbbın babası sayılan İlkçağ’ın en ünlü hekimi. 

MÖ 460 civarında Kos Adasında doğmuş, modern tıbbın kurucusu kabul edilen ünlü Antik 

Yunan hekimidir. Babası Heraklides’ten ilk tıp eğitimini almış, daha sonra filozof 

Demokritos ve sofist Gorgias’tan etkilenmiştir. Yaşamı boyunca Yunanistan’ı dolaşmış, 

Atina ve Kos’ta bulunmuş, MÖ 375 civarında Larissa’da ölmüştür. 

Büyük İskender: Büyük İskender (İskender-i Kebîr, Makedonyalı Aleksandros) MÖ 356 

yılında Pella’da doğmuş, Makedonya Kralı II. Filip ile Epiros prensesi Olympias’ın oğludur. 



 

124 
 

Ünlü filozof Aristoteles’ten eğitim almış, babasının öldürülmesinin ardından MÖ 336’da kral 

olmuştur. 

Büzürc-Mihr: Sâsânîler döneminde özellikle I. Hüsrev Enûşirvân (hük. 531–579) devrinde 

yaşamış ünlü İranlı bilge, vezir ve hekimdir. Adı, “Büyük Mihr” ya da “Büyük Işık” anlamına 

gelir. Arapça kaynaklarda Büzürcmihir, Büzurcmihir, bazen de Bozorgmihr veya Abu’l-

Hasan Büzürcmihr b. Baktakîn gibi şekillerde geçer. 

Cercis (Circîs): Hristiyanlık ve İslâmî kaynaklarda mucizevî olaylarla anılan efsanevî bir 

azizdir. İslâmî rivayetlere göre Hz. İsa’dan sonra yaşamış, putperest bir kral olan 

Diocletianus'a (Dâdân) karşı tek Tanrı inancını savunmuş, defalarca öldürülüp dirilmiştir.  

Dahhâk: İran mitolojisinde ve İslâmî gelenekte zulmün simgesi olan efsanevi bir figürdür. 

Aslı Azi Dahâka olan bu karakter, Avesta’da üç başlı, altı gözlü, yılan omuzlu bir ejder 

olarak tasvir edilir.  

Dakyanus (Decius): Ashâb-ı Kehf kıssasında zulmü, baskıyı ve inançsızlığı temsil eden 

hükümdardır. İslâmî kaynaklarda ismi "Dakyanus" olarak geçer. Tarihî kimliği ise Roma 

İmparatoru Decius’tur (tam adıyla Gaius Messius Quintus Decius), MS 249–251 yılları 

arasında hüküm sürmüştür.  

Dara: Pers (Ahameniş) İmparatorluğunun son hükümdarıdır ve özellikle Büyük İskender’e 

(İskender-i Rûmî) yenilmesiyle tanınır.  

Deccal:  Deccâl, Arapça "decl" kökünden türeyen ve “örtmek, aldatmak” anlamlarına 

gelen bir sıfattır. Kur’an’da doğrudan yer almaz ancak hadislerde “el-Mesîhu’d-Deccâl” 

(yalancı mesih) şeklinde anılır.  

Ebû Ali ed-Dekkâk: Nîşâbur’da doğmuş, Nasrâbâdî’ye intisap ederek tasavvufî terbiyesini 

tamamlamıştır. Arapça, hadis ve fıkıh ilimlerinde tahsil görmüş; özellikle etkileyici 

hitabetiyle tanınmış,  

Ebû Ali Sekafî: Nîşâbur’da doğmuş büyük velîlerdendir; tam adı Muhammed b. 

Abdülvehhâb’dır. H 328 / M 939 yılında Nîşâbur’da vefat etmiştir. sûfîlerle birlikte 

olmuştur. 

Ebû Bekir eş-Şiblî (ö. 946): Türk asıllı, Abbâsî sarayında görev yapmış bir aileden gelen, 

Cüneyd-i Bağdâdî’nin en meşhur müridi ve erken dönem tasavvufunun önde gelen 

sûfîlerindendir.  

Ebû Cafer el-Mansûr: 714 yılında Humeyme’de doğdu. Abbâsîler’in ikinci halifesi ve 

gerçek kurucusu kabul edilir.  

Ebû Hafs el-Kebîr (ö. 217/832): Hanefî mezhebinin Horasan ve Mâverâünnehir’de 

yayılmasında öncü rol oynamış önemli bir fakihtir. Nesebi İclî kabilesine dayanır ve 

Buhara’da yaşamıştır.  

Ebû İmrân el-Fâsî: 10. yüzyılın sonlarında muhtemelen Fas’ta doğmuş, küçük yaşta 

ailesiyle Kayrevan’a taşınarak burada eğitim almıştır. Fıkıh ve hadis ilimlerini Kâbisî, Zevîlî 

ve Levâtî gibi âlimlerden öğrenmiş, ardından Kurtuba’da ilmini ilerletmiştir.  



 

125 
 

Ebû İmrân: Mâlikî fıkhının ve Eş‘arî kelâmının Kuzey Afrika’da yerleşmesinde büyük rol 

oynamış, ayrıca hadis ilminde hâfız olarak kabul edilmiş ve kırâat ilimlerinde de önemli bir 

düzeye ulaşmıştır. 

Ebû Talha el-Ensârî  (ö. 34/654): Hazrec kabilesine mensup sahâbîdir. Ümmü Süleym 

ile evlenebilmek için İslâm’ı kabul etti, bu da İslâm uğruna yapılan ilk mehir olarak kabul 

edilir.  

Ebû Yusuf Muhammed (113/731–182/798): Hanefî mezhebinin önemli fakihlerinden ve 

İslâm tarihinde ilk başkadı (kâdılkudât) ünvanını alan kişidir. Kûfe’de doğmuş, Ebû 

Hanîfe’nin öğrencisi olarak yetişmiş, hadis ve fıkıh alanında derinleşmiştir.  

Ebû Zer el-Gıfârî (ö. 653): İslâm’ın ilk Müslümanlarından ve Hz. Peygamber’in yakın 

dostlarındandır. Gençliğinde yol kesicilik yapmış, ardından hanîf inancına yönelip Mekke’ye 

giderek Müslüman olmuştur. Ashâb-ı Suffe’den olan Ebû Zer, doğruluğu, cesareti, zühdü 

ve fakirlere desteğiyle tanınır. 

Ebü’l-Hüseyinen-Nûrî  (ö. 907 civarı):  Bağdat tasavvuf ekolünün en önemli 

temsilcilerindendir. Gerçek adı bilinmemekle birlikte, “nur” temasına dayalı görüşleri, 

yüzündeki nur ve “Nûr” adlı bir köyle irtibatı nedeniyle en-Nûrî nisbesini almıştır. Tasavvuf 

terbiyesini Serî es-Sakatî ve Cüneyd-i Bağdâdî’den almış, zamanla birçok mutasavvıfı 

yetiştirmiştir. 

Eflâtun (Platon): MÖ 427'de Atina’da doğmuş, Sokrat’ın öğrencisi, Aristo’nun hocasıdır.  

Efridun (Ferîdun): İran efsanevî hükümdarlarından olup zalim Dahhâk’a karşı mücadele 

eden bir kahramandır.  

Emir Süleyman [Süleyman Çelebi]: (ö. 1411): Yıldırım Bayezid’in oğludur ve Osmanlı 

Fetret Devri’nde (1402–1413) Rumeli’de Osmanlı tahtı için mücadele etmiştir.  

Enûşirvân (I. Hüsrev): Sâsânî hükümdarı olup “Nûşîrevân-ı Âdil” unvanıyla tanınır.  

Erdeşîr Bâbekân: Sâsânîler Devleti’nin kurucusu olup adı, Eski Farsça’da “kutsal 

hükümdar” anlamına gelir. Soyu hakkındaki rivayetler farklılık gösterse de genellikle soylu 

bir Pers ailesine mensup kabul edilir.  

Firavun: Eski Mısır inancına göre firavun hem tanrının oğlu hem de tanrının kendisidir. 

Firavunlar, Tanrı Horus’un yeryüzündeki temsilcisi sayılmış; ölümlerinden sonra Tanrı Rê 

ile bütünleştiklerine inanılmıştır. Bu ilâhî kimliklerini pekiştirmek için tanrısal soy anlayışı 

geliştirilmiş, kraliyet ailesi içinde evlilikler yapılmıştır. Firavun, sadece siyasî lider değil, 

aynı zamanda dinî hayatın merkezinde yer alan mutlak otoritedir. 

Firdevsi: Firdevsî, 940 yılında Tûs şehrinin Bâj (veya Bâz) köyünde doğmuş, İran’ın millî 

destanı Şâhnâme’nin yazarıdır.  

Hâbil: Kur’an-ı Kerim’de adı açıkça geçmeyen, ancak İslamî gelenekte Âdem Peygamber’in 

(a.s.) oğullarından biri olarak bilinen ve kardeşi Kâbil tarafından öldürülen kişidir.  

Haccâc b. Yûsuf (661-714): Emevî Devleti'nin en sert ve tartışmalı valilerinden biridir. Tâif’te 

doğmuş, küçük yaşta Kur’an’ı ezberlemiş ve iyi bir eğitim almıştır. Siyasi yükselişi, 

Emevîlere bağlılığı ve askerî başarıları sayesinde gerçekleşmiştir.  



 

126 
 

Halife Me’mûn: Abbâsî halifesidir. Bilim ve tercümeyi desteklemiş, Beytülhikme’yi kurmuş, 

Mutezile’yi resmî mezhep yapmış, kardeşi Emîn’le mücadele etmiş, Bizans ve iç isyanlarla 

uğraşmış, 833’te seferde ölmüştür. 

Halîme es-Sadiyye: Hz. Muhammed’in sütannesidir.  

Harîrî  (1054–1122): Tam adı Ebû Muhammed el-Kâsım b. Ali el-Harîrî el-Basrî olan meşhur 

Arap edibi, dilci ve makâme ustasıdır. 1054’te Basra yakınlarında doğmuş, iyi bir tahsil 

görerek sarf, nahiv, fıkıh ve edebiyat alanında temayüz etmiştir.  

Harkıl (Zülkif): Zülkif aleyhisselâmın ikinci adı Harkıl'dır. Kur’an’da adı iki yerde geçen (el-

Enbiyâ 21/85; Sâd 38/48), sabırlı ve salih bir kimse olarak övülen şahsiyet. İsminin sözlük 

anlamı “nasip/kefalet sahibi”dir. Hakkında fazla bilgi bulunmamakla birlikte tefsir ve 

kıssalarda Zülkif’in bir peygamber olduğu yaygın kanaattir.  

Haydar: Cesaret ve kahramanlığın sembolü olarak Hz. Ali’ye lakap olmuştur. Ona “Haydar- 

Hazkıl [Hızkîl]: Hazkîl aleyhisselâm, İsrâiloğullarına gönderilen peygamberlerden biridir. 

Gençliği Mısır’da geçti; Firavun’un sarayında imanını gizleyerek Hz. Mûsâ’yı savundu. 

Mûsâ’nın vefatından sonra peygamber olarak görevlendirildi.  

Hızır Bin Yakup: Cevahirül Meani isimli eserin yazarı. 

Hz. Ali: Hicretten yaklaşık 22 yıl önce Mekke’de doğdu. Hz. Muhammed’in amcası Ebû 

Tâlib’in oğludur ve çocuk yaşta İslam’ı kabul etti. Hz. Peygamber’in damadı, Fâtıma’nın 

eşidir.  

Hz. Fatma: 605-609 yılları arasında Mekke’de doğdu. Hz. Peygamber’in en küçük kızıdır. 

Hz. Ali ile evlendi, Hasan, Hüseyin, Zeyneb ve Ümmü Külsûm adlı çocukları oldu. İffet, sabır 

ve fedakârlığıyla öne çıktı. Resûlullah’ın en çok sevdiği kişilerden biriydi ve vefatından kısa 

süre sonra (632) Medine’de vefat etti.  

Hz. Hârûn: Hz. Mûsâ’nın ağabeyi ve yardımcı peygamberidir.  

Hz. Hatice 556 yılında Mekke’de doğmuş, zengin, soylu ve iffetli bir tüccar kadındı. 

Peygamberimiz Hz. Muhammed ile evlenmiş, İslâm’a ilk inanan kişi olmuştur.  

Hz. Hut: Kur’ân-ı Kerîm’e göre Âd kavmine gönderilen bir peygamberdir. Tevrat'ta bu isimle 

anılmasa da İslam kaynaklarında soyu Nûh’un oğlu Sâm’a, oradan da Âbir’e (Eber) 

dayandırılır.  

Hz. Musa: Hz. Mûsâ, hem Yahudilik hem Hristiyanlık hem de İslâm’a göre büyük bir 

peygamberdir. İsrâiloğullarını Firavun’un zulmünden kurtararak özgürlüğe kavuşturmuş 

ve onlara Tevrat’ı getirmiştir. Tevrat’a göre Tanrı’yla yüz yüze konuşan, eşsiz bir lider ve 

peygamberdir.  

Hz. Osman: Fil Vakasından altı yıl sonra Tâif’te doğdu. İlk Müslümanlardan olup iki defa 

Hz. Peygamber’in kızıyla evlendiği için “Zü’n-nûreyn” lakabıyla anıldı.  

Hz. Sâlih: Kur’an’da adı geçen peygamberlerden olup Semûd kavmine gönderilmiştir. Soyu 

Hz. Nûh’a dayandırılır.  



 

127 
 

Hz. Şuayb: Soy itibarıyla Hz. İbrâhim’e dayandırılır ve bazı rivayetlerde Lût’un torunu 

olduğu da belirtilir. Kur’an’da on bir yerde adı geçen Hz. Şuayb, Medyen halkına ve bazı 

yorumlara göre Ashâbü’l-Eyke’ye peygamber olarak gönderilmiştir.  

Hz. Üzeyir: Kur’an’da sadece Tevbe sûresi 30. âyette geçen ve kimliği tartışmalı bir şahıstır. 

Müslüman âlimlerin çoğu onu Yahudilik’te önemli bir figür olan Ezrâ (Ezra) ile özdeşleştirir. 

Kur’an’a göre bazı Yahudiler Üzeyir’i “Allah’ın oğlu” saymıştır. Bunun, Üzeyir’in kaybolan 

Tevrat’ı yeniden öğretmesi üzerine ortaya çıkan bir yüceltme ifadesi olduğu düşünülür.  

Hz. Yûnus: Kur’an’da adı geçen ve “balık sahibi” (Sâhibü’l-Hût) ünvanıyla anılan 

peygamberdir.. 

Hz. Yûşa (Yeşu): İsrâiloğullarının önde gelen liderlerinden ve peygamberlerindendir. Asıl adı 

Hoşea olup, Mûsâ tarafından Yehoşua (Tanrı kurtarır) olarak değiştirilmiştir. Mûsâ’nın 

vefatından sonra onun halefi olarak İsrâiloğulları’nı “arz-ı mev‘ûd”a (vaad edilen topraklar) 

götürmüş, orayı fethedip kabileler arasında paylaştırmıştır.  

Hz. Züleyha: Kur’ân-ı Kerîm’de Yûsuf sûresinde Mısır azizinin karısı olarak geçen, ancak 

adı anılmayan kadındır. Tevrat’ta da adı verilmez; ismi, İslâmî dönemde ortaya çıkan 

rivayetler ve özellikle edebî eserler sayesinde tanınır.  

İblis (Şeytan): Kur’an’da ve hadislerde insanı kötülüğe sevk eden, vesvese veren, ateşten 

yaratılmış ve cinlerdendir. İblîs, Allah’a isyan eden ve Âdem’e secde etmeyen şeytanın özel 

adıdır.  

İbnü’l-Arabî: 1165 yılında Endülüs’te Mürsiye’de doğmuş, tasavvuf düşüncesinin en etkili 

isimlerinden biridir. Zengin bir kültürel çevrede yetişmiş, genç yaşta inzivaya çekilerek 

mânevî tecrübeler yaşamıştır.  

İmam Mâlik b. Enes: 93/712 yılında Medine yakınlarında doğmuş, çocukluk ve gençliğini 

bu şehirde geçirmiştir. Arapların Kahtânî koluna mensup olup dedesi sahâbî veya tâbiî 

olarak bilinir. Medine’nin ileri gelen âlimlerinden ders alarak fıkıh ve hadis ilimlerinde 

derinleşmiş, binlerce talebe yetiştirmiştir.  

İmam Züfer: 110 (728) yılında İsfahan’da doğmuş, Ebû Hanîfe’nin önde gelen 

talebelerindendir.  

İmrân: İsmi Kur’an’da Hz. Meryem’in babası olarak geçer (Âl-i İmrân 3/35; Tahrîm 66/12) 

ve “Âl-i İmrân” terkibiyle Meryem ve oğlu Îsâ’nın ailesi kastedilir. Bu İmrân, Tevrat’ta geçen 

Hz. Mûsâ’nın babası Amram ile karıştırılmamalıdır.  

İsfendiyar: İsfendiyâr, İran mitolojisinde ve Firdevsî’nin Şâhnâme’sinde kahramanlığı, 

Zerdüştîliği yayması ve trajik ölümüyle tanınan bir figürdür.  

Kays b. Âsım: Câhiliye devrinin tanınmış Temîm kabilesine mensup hatip ve şairlerinden 

biridir. İlk zamanlar İslâm’a mesafeli duran Kays, Hz. Peygamber’in esirleri serbest 

bırakması üzerine Müslüman olmuş ve zekât toplama görevine getirilmiştir.  

Keykavus: I. İzzeddin Keykâvus (ö. 1220), Anadolu Selçuklu Sultanı I. Gıyâseddin 

Keyhusrev’in oğludur.  

Kuşeyrî Ebû’l-Kâsım Abdülkerîm el-Kuşeyrî (986–1072): Horasan’da doğmuş büyük bir 

mutasavvıf, kelâmcı ve hadis âlimidir.  



 

128 
 

Malik: Cehennemi idare eden meleklerin isimlerinden biri. 

Mehdî-Billâh (ö. 785): Tam adı Muhammed b. Mansûr olan üçüncü Abbâsî halifesidir. 

744/745 yılında Hûzistan’da doğdu. Halife Ebû Cafer el-Mansûr’un oğludur. Genç yaşta 

Horasan valiliği, Taberistan seferi ve hac emirliği gibi görevlerde bulunarak siyasi deneyim 

kazandı. 775’te babasının ölümünden sonra halife oldu. 

Mikdad b. Amr [Mikdâd b. Esved] (ö. 33/653): İlk Müslümanlardan. Bedir, Uhud ve Yermük 

gibi önemli savaşlara katılan cesur bir sahâbîdir.  

Muâz b. Amr: Medineli Hazreclilerdendir. Genç yaşta Müslüman olmuş, İkinci Akabe 

Biatına katılmış ve Bedir Savaşında Ebû Cehil’i öldüren iki sahâbîden biri olmuştur.  

Muâz b. Cebel: Medineli sahâbîdir. Genç yaşta Müslüman olmuş, İkinci Akabe Biatı’na 

katılmış, Bedir dâhil birçok gazvede yer almıştır.  

Mugîre b. Nevfel: Resûlullah’ın amcası Hâris b. Abdülmuttalib’in torunudur.  

Mukâtil b. Süleyman: Belhli tefsir ve kelâm âlimidir. İslâm tarihinin ilk müfessirlerinden 

biri olarak tanınır.  

Mus'ab bin Umeyr: Kureyş’in zengin bir ailesinden olup İslâm’ın ilk muallimi ve Medine’ye 

ilk hicret eden sahâbîdir.  

Necmeddîn Ahmed b. Mahmûd en-Nesefî: Yaklaşık 1223 yılında Buhara yakınlarındaki 

Nesef (Karşı) şehrinde doğmuş, 1310 yılında Hûzistan’ın Îzec şehrinde vefat etmiştir. Hanefî 

fıkhının ve klasik İslâmî ilimlerin önemli temsilcilerindendir.  

Nizâmeddin en-Nîsâbûrî (ö. 1329): Horasan bölgesindeki Nîşâbur’da doğmuş, astronomi, 

matematik, tefsir, belâgat ve sarf gibi çeşitli ilimlerde eserler vermiş çok yönlü bir âlimdir.  

Nu‘man [Ebû Hanîfe-İmâm-ı Âzam]: Hicrî 80 (699) yılında Kûfe’de doğmuş, İslâm hukuk 

düşüncesinin şekillenmesinde büyük rol oynamış, Hanefî mezhebinin kurucusudur.  

Nuşirevan: Enûşirvân (diğer adlarıyla Nûşîrevân, Nûşervân), Sâsânî Hükümdarı I. 

Hüsrev’dir (taht: 531–579). Adı Pehlevîce’de “ölümsüz ruh” anlamına gelir. Mazdeizm’in 

zararlarını giderdi, arazi ve vergi reformları yaptı, orduyu yeniden düzenledi ve ülkeyi dört 

idarî bölgeye ayırdı. İlim adamlarına değer veren Enûşirvân, Yunan ve Hint bilimlerini 

desteklemiş, Kelîle ve Dimne’nin Farsçaya çevrilmesini sağlamış, satrancı İran’a getirmiştir. 

Adaletli ve bilgeliğiyle tanınır, İslamî kaynaklarda da “âdil hükümdar” olarak övülür. 

Ömer b. Abdülazîz (680-720): Emevî halifesi Abdülazîz b. Mervân’ın oğlu ve Hz. Ömer’in 

torunudur.  

Ömer bin Yahya: Esere göre Hicaz’a ilk put gönderen kişidir. 

Sad b. Ebû Vakkas: Hz. Peygamber’in dayısı sayılan, ilk Müslümanlardan ve aşere-i 

mübeşşereden biridir.  

Saîd b. Osman: Hz. Osman’ın oğlu olup annesi Mahzûmoğullarındandır.  

Selmân-ı Fârisî: İranlı asil bir aileden gelen, önce Mecûsîlik ve Hıristiyanlıkla tanışıp 

sonunda İslâm’a giren sahâbîdir.  



 

129 
 

Sokrat (MÖ 470-399): Felsefeyi doğa konularından ahlaka kaydırarak insanı ve ahlâkı 

felsefenin merkezine yerleştiren ilk filozoftur.  

Suheyb er-Rûmî (ö. 659): Erken dönem İslam tarihinin önde gelen sahâbîlerinden biridir.  

Suhrab: Firdevsî’nin Şehnâme adlı destanında yer alan trajik bir kahramandır. İranlı yiğit 

Rüstem ile Samangan kralının kızı Tahmine’nin oğludur.  

Süheyl b. Amr (ö. 18/639): Mekke’nin önde gelen hatip ve liderlerindendir.  

Sühreverdî: Şihâbüddin Ömer es-Sühreverdî (ö. 1234), 12. ve 13. yüzyılda yaşamış önemli 

bir sûfî, mutasavvıf ve Sühreverdiyye tarikatının kurucusudur.  

Şafiî: İmam Şâfiî (ö. 820), hicrî 150 (767) yılında Gazze’de doğmuş, erken yaşlarda yetim 

kalınca annesi tarafından Mekke’ye götürülmüş, güçlü hafızası ve gayreti sayesinde genç 

yaşta ilimde ilerlemiştir. İlk eğitimini Mekke’de almış, ardından Medine’ye giderek İmam 

Mâlik’ten el-Muvatta’ı ezberlemiş ve ondan derin fıkıh bilgisi edinmiştir. Daha sonra 

Yemen’de kamu görevinde bulunmuş, ancak siyasi bir entrikaya kurban giderek Halife 

Hârûnürreşîd’in huzuruna çıkarılmış, burada Hanefî fakihi Şeybânî ile tanışmıştır.  

Şakîk-ı Belhî: Belh’te doğmuş, zengin bir tüccarken bir putperestle yaptığı konuşma sonucu 

dünyayı terk edip zühd hayatına yönelmiştir.  

Şehâbeddin es-Sühreverdî (1145–1234): İran’ın Sühreverd şehrinde doğmuş, önemli bir 

mutasavvıf, Şâfiî fakihi ve tasavvuf lideridir.  

Ubeyd bin Abir: Esere göre Mekke’de ilk hikâye anlatan kimsedir. 

Ukkâşe b. Mihsan: Benî Esed kabilesine mensup, cesaretiyle tanınan bir sahâbîdir.  

Vakıdi ibni Abdullah: Vâkıdî (ö. 823), 130/747 yılında Medine’de doğmuş önemli bir İslam 

tarihçisidir. Eslem kabilesine nisbetle "Eslemî", doğum yerine nispetle "Medenî", dedesinin 

adıyla "Vâkıdî" olarak tanınmıştır.  

Vâsıtî: (ö. 932 sonrası) Horasan’ın Fergana bölgesindendir ve birçok yer dolaştıktan sonra 

Merv’e yerleşerek burada vefat etti.  

Velîd b. Mugîre: Milâdî 530 civarında Mekke’de doğmuş, Kureyş’in en zengin ve saygın 

liderlerinden biridir.  

Ya‘lâ b. Ümeyye: Mekke’de doğmuş, Mekke’nin fethinden sonra Müslüman olmuştur. Hz. 

Peygamber döneminde Yemen’de yöneticilik yapmış, Hz. Ebû Bekir döneminde ridde 

savaşlarına katılmış, Hz. Ömer ve Osman dönemlerinde Yemen valiliği yapmıştır.  

Yâfes  (Yefet/Yâfis): Hz. Nûh’un üç oğlundan biridir ve birçok geleneğe göre Türkler, 

Rumlar, Ye’cûc-Me’cûc gibi milletlerin atası sayılır. Tevrat’a göre Gomer, Magog, Yavan gibi 

yedi oğlu vardır; soyunun Anadolu, Avrupa ve kuzey Akdeniz’e yayıldığı belirtilir. Kur’an’da 

ismi geçmez, ancak İslamî tefsirlerde Hâm, Sâm ve Yâfes’in Nûh’un soyunu temsil ettiği, 

Yâfes’in ise krallık ve yiğitlik ile anıldığı ifade edilir. Yunan mitolojisindeki Japetus ile de 

özdeşleştirilen Yâfes’in adı, “genişlik” ya da “güzellik” anlamlarına bağlanır. 

Yahyâ b. Maîn (775-848): Hadis ilminde cerh ve ta’dil (râvi değerlendirmesi) alanının öncüsü 

olan büyük bir muhaddistir.  



 

130 
 

Ye’cûc ve Me’cûc: Kur’an’da ve hadislerde kıyamet alâmetlerinden biri olarak anılan, tarihî 

ve eskatolojik yönleriyle dikkat çeken kavim ya da kavimlerdir. Kelimelerin kökeni tartışmalı 

olup bazı dilciler Arapça olduğunu, bazıları ise İbrânîce, Ârâmîce, Yunanca veya Türkçe gibi 

dillerden geldiğini öne sürer. Tevrat’taki Gog ve Magog kavramlarıyla ilişkilendirilir. 

Yezdirced: Sasânî İmparatorluğu’nun son hükümdarıdır ve 632 yılında çocuk yaşta tahta 

çıkmıştır. Saltanatı döneminde İran, hem iç karışıklıklarla hem de Müslüman Arapların 

saldırılarıyla büyük bir çöküş sürecine girmiştir.  

Zeyd b. Hârise: Bi‘setten yaklaşık 35 yıl önce doğmuş, Yemen asıllı Kelb kabilesindendir. 

Küçük yaşta köle olarak Mekke’ye getirilmiş, Hz. Hatice aracılığıyla Hz. Peygamber’e hediye 

edilmiştir. Peygamberimiz onu âzat edip evlât edinmiş, ancak evlâtlıkların öz babalarıyla 

anılması gerektiğine dair âyet nazil olduktan sonra Zeyd, yeniden “Zeyd b. Hârise” olarak 

anılmıştır. 

Hem Bibliothèque Nationale nüshasında hem de Köprülü Kütüphanesi nüshasında 

ismi geçen şahıslar: 

Cabir bin Abdullah: Ebû Abdillâh Câbir b. Abdillâh b. Amr b. Harâm el-Ensârî. En çok 

hadis rivayet eden sahâbîlerden biri. Câbir b. Abdullah, Medineli sahâbîdir; birçok gazveye 

katılmış, 1500’den fazla hadis rivayet etmiştir. Hz. Peygamber’e çok yakın olmuş, 78 (697) 

yılında Medine’de vefat etmiştir. 

Câlînûs (Galen): Milâdî 2. yüzyılda yaşamış, Batı Anadolu’daki Bergama’da doğmuş ve 

Roma’da hekimlik yapmış önemli bir tıp ve felsefe âlimidir.  

Cem (Cemşit): Cem (veya Cemşîd), İran mitolojisinde Pîşdâdiyân sülâlesinin büyük 

hükümdarlarından biridir. İnsanları ilk kez sınıflara ayırmış, sanat, tıp ve mûsikiyi 

başlatmıştır. Güneşin Koç burcuna girdiği 21 Mart’ta tahta oturduğu kabul edilerek bu gün 

“Nevruz” olarak bayram ilân edilmiştir. 

Cüneydi Bağdadî: Ebü’l-Kasım Cüneyd b. Muhammed el-Hazzâz el-Kavârîrî (ö.297/909). 

Tasavvufun kurucu öncülerinden olan Cüneyd-i Bağdâdî, Bağdat’ta doğup yaşamış, hem 

şer‘î ilimlerde derinleşmiş hem de tasavvufun ruhî tecrübelerini sistemleştirmiştir.  

Ebû Bekir: Fil Vakası’ndan sonra Mekke’de doğdu. Asıl adı Abdullah’tır, “Sıddîk” ve “Atîk” 

lakaplarıyla tanınır. Hz. Peygamber’in en yakın dostu ve hicrette mağara arkadaşıdır. 

Peygamber’in vefatından sonra ilk halife seçilmiştir. 

Ebû Hanîfe (699–767): İslâm hukuk düşüncesinin kurucularından olup Hanefî mezhebinin 

imamıdır. Asıl adı Nu‘mân b. Sâbit’tir. Kûfe’de doğmuş, Fars asıllı bir aileye mensup olup 

tüccar bir çevrede yetişmiştir. Genç yaşta kelâm ve fıkıh ilimleriyle meşgul olmuş, özellikle 

re’y ekolünün önde gelenlerinden Hammâd b. Ebû Süleyman’ın öğrencisi olmuştur.  

Ebû Tâlib (535–620): Hz. Peygamber’in amcası, koruyucusu ve küçük yaşlarından itibaren 

himayecisidir. Aynı zamanda şiirleriyle de tanınmış, özellikle Hz. Peygamber’i savunduğu 

“Lâmiyye” kasidesi meşhurdur. 

Ebû’l-Hasan Harakânî (963–1033): Horasanlı büyük sûfî ve mutasavvıftır. İran’ın Bistâm 

yakınlarındaki Harakân köyünde doğmuş, Bâyezîd-i Bistâmî’nin mânevî terbiyesiyle 

yetiştiğine inanılmıştır.  



 

131 
 

Efrasiyab: Turan hükümdarı Alper Tunga’nın Şehname’deki diğer adı. Firdevsi’nin 

Şehname adlı eserindeki anlatıma göre İranlıların karşısında yer alır ve ölüm meleğinden 

kaçmak için yeraltında yaptırdığı bin sütunlu sarayına sığınır. Öylesine büyük ve görkemli 

bir saraydır ki içerisinde kendi güneşi ve ayı bile vardır, ancak bütün kudretine rağmen 

Efrasiyab, ölüm meleğiyle yaptığı mücadeleyi kaybeder.  

Enes b. Mâlik (612–711): Medineli Hazrec kabilesinden olup henüz çocukken Hz. 

Peygamber’in hizmetine girerek on yıl boyunca ona hizmet etmiş, bu sebeple “Hâdimü’n-

Nebî” (Peygamber’in hizmetkârı) lakabıyla tanınmıştır.  

Fahreddin er-Râzî (1149–1210): Büyük Selçuklu Devleti döneminde Rey'de doğmuş, İslam 

düşünce tarihinde kelâm, tefsir ve felsefe alanlarındaki etkili çalışmalarıyla tanınmış çok 

yönlü bir âlimdir.  

Gazali (ö. 505/1111): Eş‘arî kelâmcısı, Şâfiî fakihi, mutasavvıf, filozoflara yönelttiği 

eleştirilerle tanınan İslâm düşünürü. 

Hallâc-ı Mansûr (ö. 922): Asıl adı Hüseyin b. Mansûr olan Hallâc-ı Mansûr, 858 yılında 

İran’ın Fars bölgesindeki Tûr’da doğmuş, tasavvuf tarihinde derin izler bırakmış mutasavvıf 

ve şairdir.  

Hasan-ı Basrî: 642 yılında Medine’de doğmuş, Basra’da yetişmiş önemli tâbiîlerden 

biridir. Vaazları, zühdü, hikmetli sözleri ve Allah korkusuyla tanınır.  

Hz. Âdem: İslâmî kaynaklarda insanlığın atası olması sebebiyle ebü’l-beşer, Kur’ân-ı 

Kerîm’de (bk. Âl-i İmrân 3/33) Allah’ın seçkin kıldığı kişiler arasında sayılmış olduğundan 

safiyyullah unvanlarıyla da anılmaktadır. 

Hz. Hasan: Hz. Ali’nin, Hz. Fatıma’dan doğan büyük oğlu. Hz. Muhammed’in en çok sevdiği 

torunlarından, Hulefâ-i Raşidîn’in beşincisi kabul edilir. 

Hz. İbrahim: Yahudilik, Hıristiyanlık ve İslam’da ortaklaşa kabul edilen büyük bir 

peygamberdir. Tevrat’ta “milletlerin babası” anlamında Abraham olarak anılır; Kur’an’da ise 

tevhid inancının savunucusu, Allah’ın dostu ve müminlerin önderidir.  

Hz. İdris: Kur’an’da iki yerde adı geçen Hz. İdrîs (Meryem 19/56-57, Enbiyâ 21/85-86), 

sadık ve sabırlı bir peygamber olarak tanıtılır, “yüce bir makama yükseltilmiştir.” 

Hadislerde Mirâç Gecesi Hz. Peygamber’in onu dördüncü kat semada gördüğü bildirilir. 

Hz. İsa: Hz. Îsâ, Kur’an’a göre babasız doğmuş, Allah’ın kelimesi ve ruhu olan, 

İsrailoğulları’na gönderilmiş büyük bir peygamberdir.  

Hz. İsmâil: Hz. İbrâhim’in Hâcer’den olan ilk oğludur. İsminin kökeni İbrânice olup “Tanrı 

işitir” anlamına gelir. Tevrat’a göre İsmâil 13 yaşında sünnet olmuş, 14 yaşındayken İshak 

doğmuş, ardından annesiyle birlikte çöle gönderilmiştir. Kur’an’da adı 12 yerde geçer; 

sabırlı, sözüne sadık, peygamber ve resul olarak tanıtılır.  

Hz. Muhammed: Hz. Muhammed. Son peygamber. Pek çok övülmüş anlamında bir isim 

olup ilk olarak Hz. Muhammed’e verilmiştir. 

Hz. Nuh: Hz. Nûh, hem Yahudi-Hıristiyan hem de İslâmî gelenekte önemli bir peygamberdir. 

Tevrat’a göre tufandan önce 500 yıl yaşayıp üç oğlu (Sâm, Hâm, Yâfes) oldu ve Tanrı’nın 

emriyle büyük bir gemi inşa ederek ailesini ve hayvanları tufandan kurtardı.  



 

132 
 

Hz. Ömer: Fil Vakasından sonra Mekke'de doğmuş, başlangıçta İslam’a karşı sert bir tutum 

sergilemiş, ancak hicretten önce Müslüman olmuştur. Müslüman oluşu, İslam toplumunun 

güçlenmesinde dönüm noktası olmuştur. Hz. Ebû Bekir’in vefatından sonra halife olmuş, 

güçlü yönetim anlayışıyla İslam devletini kurumsallaştırmış ve genişletmiştir. 

Hz. Süleyman: Hz. Süleyman, Yahudilik, Hristiyanlık ve İslam’da hem hükümdar hem 

peygamber olarak kabul edilen önemli bir şahsiyettir. Babası Hz. Dâvûd’un yerine 

İsrailoğullarına kral olmuş, bilgelik, adalet ve zenginliğiyle tanınmıştır.  

Hz. Şit: Hz. Âdem’in Hâbil’in ölümünden sonra doğan oğludur ve “Tanrı’nın bağışı” 

anlamına gelen ismiyle anılır. Yahudi, Hıristiyan ve İslâmî kaynaklarda yer alan bilgilere 

göre Şît, babasına benzeyen, faziletli ve seçkin bir evlattır. Yahudi-Hıristiyan gelenekte ilâhî 

soyun temsilcisi sayılırken, İslâmî rivayetlerde peygamber olduğu, kendisine sayfalar 

indirildiği, Kâbe’yi yeniden inşa ettiği ve insanlığın onun soyundan türediği belirtilir.  

Hz. Ya‘ḳūb: Kur’an-ı Kerim’de adı geçen peygamberlerdendir. Yusuf Aleyhisselâm’ın babası 

ve İshak Aleyhisselâm’ın oğludur. Bir adı da İsrail olduğundan bu sülaleden gelenlere İsrail 

oğulları manasına, Benî İsrail denilmektedir. Büyük oğlunun adı Yehud olduğundan 

sonradan bunlara Yahudi denilmiştir. 

Hz. Yahya: Hz. Yahyâ, İslâm kaynaklarında Zekeriyyâ Peygamber’in oğlu ve Hz. Meryem’in 

teyzesinin oğlu olarak tanınır.  

İbrahim Havvas: Sâmerrâ veya Bağdat’ta doğmuş, dönemin önemli sûfîlerinden Hayr en-

Nessâc’la tanışarak tasavvufa yönelmiştir. Cüneyd-i Bağdâdî ve Hallâc-ı Mansûr gibi 

sûfîlerle görüşmüş, Mekke, Medine, Kûfe ve Dımaşk gibi yerleri dolaşmış, hayatının büyük 

kısmını geçirdiği Rey’de vefat etmiştir.  

Kabil: Tevrat’ın Yaratılış Kitabı’nda geçen, Âdem ile Havva’nın ilk oğludur ve kardeşi Hâbil’i 

kıskanarak öldürmesiyle tanınır.  

Muhyi’d-dīnü’l-‘Arabī: 1165 yılında Endülüs’te doğdu. İsmi, Ebû Bekir Muhammed bin Ali 

olup, İbn-i Arabî ve Şeyh-i Ekber diye meşhur olmuştur, ailesi meşhur Tayy kabilesine 

mensuptur. 1240 senesinde Şam’da vefat etti. 

Necmeddîn-i Kübrâ: Hârizmli büyük mutasavvıf ve Kübreviyye tarikatının kurucusudur. 

12. yüzyıl ortalarında Hîve’de doğmuş, iyi bir dinî ve hadis eğitimi almıştır. Tasavvufa 

yönelerek İsmâil el-Kasrî ve Ammâr Yâsir gibi şeyhlere intisap etmiştir.  

Nemrut: Yahudi ve İslâmî geleneklerde güçlü ve zalim bir hükümdar olarak anılan, tarihî 

ve mitolojik yönleri iç içe geçmiş bir figürdür.  

Râbia el-Adeviyye: 801 senesinde Basra’da doğmuştur. Bütün hayatını dine hizmet için 

vakfetmiştir. Talebe okutmuş meşhur bir veliyedir. 801 senesinde Basra’da vefat etmiştir. 

Serî es-Sakatî (ö. 253/867): Bağdat’ta doğmuş ve tasavvuf tarihinde derin etkiler bırakmış 

önemli sûfîlerden biridir.  

Zünnun-ı Mısrî (772–859): Mısır doğumlu önemli bir sûfîdir. Gerçek adı Sevbân’dır; 

“Zünnûn” lakabı bir menkıbeden gelir. Tasavvuf tarihinde “marifet”, “hâl”, “makam”, “semâ” 

gibi kavramları ilk açıklayanlardandır.  



 

133 
 

Köprülü nüshasında ismi geçen ancak Bibliothèque Nationale nüshasında ismi 

geçmeyen şahıs sayısı 36 dır. Bibliothèque Nationale nüshasında ismi geçen ancak Köprülü 

Kütüphanesi nüshasında ismi geçmeyen şahıs sayısı 109 dur. Hem Bibliothèque Nationale 

nüshasında hem de Köprülü Kütüphanesi nüshasında ismi geçen şahıs sayısı 35 tir. Hızır 

bin Yakub tarafından hicrî 809 / miladî 1406’da telif ettiği eserin Köprülü nüshası ise Pir 

Muhammed bin Musluhiddin tarafından hicrî 855 / miladî 1452’de istinsah edilmiştir. 

Eserin telifi ile istinsahı arasında 46 yıl gibi kısa bir zaman olmasına karşın eserin ana 

hatlarında çok fazla bir farklılık olmamasına rağmen eserde ismi geçen şahıs kadrosundaki 

uyumsuzluk kayda değer bir çelişki gibi görünmektedir. 

Kaynaklar  

Ayverdi, İ. (2006). Misalli Büyük Türkçe Sözlük. İstanbul: Kubbealtı Neşriyat. 

Çağbayır, Y.(2007). Ötüken Türkçe Sözlük. İstanbul. 

Direkci, B. (2010). Cevāhirü’l-Me‘āni (Giriş - Dil Özellikleri - Metin - Dizin) (Yayımlanmamış Doktora 

Tezi). Selçuk Üniversitesi. 

Direkci, B. (2010). Hızır Bin Yakub’un Cevâhirü’l-Me‘ânî adlı eseri üzerine bir değerlendirme. 

Türkiyat Araştırmaları Dergisi, S. 28. 

Direkci, B. (2019). Değerler eğitimi bağlamında Hızır Bin Yakub’un Cevâhirü’l-Me’ânî adlı eserinin 

incelenmesi. Selçuk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Dergisi -Selçuk Univercity Journal of 

Studies in Turcology, 45, 179-192. 

Direkci, B. (2025). Hızır bin Yakup el-Hatib aziz ve görklü adların şerhi. İstanbul: Büyüyenay Yay. 

Hızır bin Yakub (1406). Cevāhirü’l-Me‘ānī, Bibliotheque Nationale, E. Blochet, Supp.499., Köprülü 

Kütüphanesi, Kayıt Nu.: 153.; Süleymaniye Kütüphanesi Birinci Serez, Kayıt Nu.: 1526/1.; 

Süleymaniye Kütüphanesi, Tırnovalı Kayıt Nu.: 1854/1.; Süleymaniye Kütüphanesi Esad 

Efendi, Kayıt Nu.: 1380/1.; Süleymaniye Kütüphanesi İbrahim Efendi, Kayıt Nu.: 1854/1.; 

Süleymaniye Kütüphanesi Şehid Ali Paşa, Kayıt Nu.: 2807/2.; Millî Kütüphane-1 Kayıt Nu.: 

06 Mil. Yz. FB 381.; Millî Kütüphane-2: Kayıt Nu.: 06 MK Yz. A 8394.; Millet Kütüphanesi Ali 

Emiri, Kayıt Nu.: Şeriyye, 533.; Atatürk Üniversitesi Merkez Kütüphanesi, Kayıt Nu.: ASL 

237, Kastamonu İl Halk Kütüphanesi, Kayıt Nu.: 37 Hk 2384/1. 

Köprülü, M. F. (2003). Türk edebiyat tarihi, Ankara: Akçağ Yayınları.  

Levent, A. S. (1972). Dini edebiyatımızın başlıca ürünleri. TDAY-Belleten, 1972, 35-80. 

MEGSB (ty.). İslam Ansiklopedisi. İstanbul: MEB Basımevi. 

Parlatır, İ.(2006). Osmanlı Türkçesi sözlüğü. Ankara: Yargı Yayınevi. 

Şemsettin, S. (1317). Kâmûs-ı Türkî, İstanbul. 

Topaloğlu, B.(1995). Esma-i Hüsnâ, DİA, İstanbul C XI, 404-418. 

Türk Dil Kurumu. (2005). Türkçe sözlük. Ankara: TDK Yay. 

Türk Dil Kurumu. (2005). Yazım kılavuzu, (24. Baskı). Ankara: TDK Yay. 

Türkiye Diyanet Vakfı. (1988-2007). İslam ansiklopedisi. İstanbul. 

Uzunçarşılı, İ. H. (1995). Büyük Osmanlı tarihi. Ankara: TTK Yay. 

Genel ağdaki sözlükler: 

islamansiklopedisi.org.tr 

kuranmeali.com 

lugatim.com 

osmanlicasozlukler.com 

otukensozluk.com 

sozluk.gov.tr 

  



 

134 
 

AD BİLİM ARAŞTIRMALARINDA SOSYAL OLAYLAR: PİLAV ÖRNEĞİ 

SOCIAL EVENTS IN ONOMASTICS RESEARCH: THE PILAF EXAMPLE 

 

Songül ERDOĞAN1 

 

 Özet 

 İsimler varlıkları, durumları, kavramları karşılamanın ötesinde milletlerin kültürel 

kodlarının dile yansımış şekilleridir. Milletlerin kültürel belleğinde yer alan unsurlar diline 

de yansır. Kültürel belleğin en iyi yansıtıldığı sözcük türlerinden biri de isimlerdir. Gelişen 

teknolojiye bağlı olarak iletişim kaynakları çok hızlı ve çeşitli hâle gelmiştir. Bu gelişme 

kültürlerin de etkileşimini hızlandırmıştır. Bu etkileşimin en çok hissedildiği alanlardan bir 

de gastronomidir. Dünya mutfağı turizm sektörüne bağlı olarak belirli bölgelerde kendine 

yer bulsa da geçiş dönemi ve özel günlerde geleneksel mutfağın tercih edildiği bilinmektedir. 

Türk kültüründe geleneksel kutlamalarda ve geçiş dönemlerinde en çok ikram edilen 

yemeklerden biri de pilavdır. Türklerin uzun yıllardır pirinci ve diğer hububatları 

kullanmaları Türkçede pilavla ilgili bir kavram alanı oluşturmuştur. Farklı bölgelerde farklı 

adlarla tanınan pilavlar bölgesel kültürü dilde kavram hâline dönüştürmüştür. Bu 

çalışmada pilav örneğinden yola çıkılarak ad bilimsel bir çalışmada nelere dikkat edilmesi 

gerektiği üzerinde durulmuştur. Çalışmada bazı pilavların adlandırılırken pilav kelimesinin 

kullanılmadığı bazı kavramlarda ise pilav olmamasına rağmen adında pilav olan kelime 

grupları tespit edilmiştir. Ayrıca geçiş dönemlerinde ve kültürel etkinliklerde çok çeşitli 

pilavlar olmasına rağmen bu pilav adlarının Derleme Sözlüğü, Güncel Türkçe Sözlük ve 

Açıklamalı Yemek ve Mutfak Terimleri Sözlüğü’nde olmadığı görülmüştür. Aynı pilavın aynı 

yörede birden fazla adla bilinmesi de ad bilimsel çalışmaların çok yönlü yapılması 

gerektiğini ortaya koymaktadır. Pilav gibi daha birçok konuda araştırmaların 

derinleştirilerek mevcut adların öncelikle kayıt altına alınması gerekir. Pilav adları 

örneğinden yola çıkılarak ad bilimsel çalışmalarda sözcüğün görünen anlamının dışında 

sosyal olaylara da dikkat edilmesi gerektiği söylenebilir.  

Anahtar kelimeler: Pilav, ad bilim, sosyal olaylar, dil, kültür. 

 Abstract 

 Names are more than just labels for entities, states, or concepts; they are reflections 

of a nation's cultural codes in language. Elements embedded in a nation's cultural memory 

are also reflected in its language. One of the word types that best reflects cultural memory 

is names. Communication channels have become extremely fast and diverse with the 

advancement of technology. This development has also accelerated the interaction between 

cultures. One of the areas where this interaction is most felt is gastronomy. Although world 

cuisine has found its place in certain regions due to the tourism sector, it is known that 

traditional cuisine is preferred during transitional periods and on special days. In Turkish 

culture, one of the most frequently served dishes during traditional celebrations and 

transitional periods is pilaf. The Turks' long-standing use of pilaf and other grains has 

 
1 Doç. Dr., Ahi Evran Üniversitesi Fen Edebiyat Fakültesi Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü. 
songultanboga@gmail.com, ORCID: 0000-0002-5355-9399 

mailto:songultanboga@gmail.com


 

135 
 

created a conceptual field related to pilaf in Turkish. Pilafs, known by different names in 

different regions, have transformed regional culture into a linguistic concept. This study 

focuses on what needs to be considered in a scientific study of names, using the example 

of pilaf. The study identified some pilaf names that do not use the word pilaf, and some 

concepts that do not contain pilaf but have the word pilaf in their name. Furthermore, 

despite the existence of a wide variety of pilafs during transitional periods and cultural 

events, it was observed that these pilaf names are not included in the Compilation 

Dictionary, the Contemporary Turkish Dictionary, or the Annotated Dictionary of Food and 

Kitchen Terms. The fact that the same pilaf is known by more than one name in the same 

region also highlights the need for multidisciplinary onomastic studies. Research on many 

topics, such as pilaf, needs to be deepened, and existing names must first be recorded. 

Based on the example of pilaf names, it can be said that in onomastic studies, attention 

should be paid not only to the apparent meaning of the word but also to social events. 

Key words: Pilaf, onomastics, social events, language, culture. 

 

Giriş 

İnsan, oluşum sürecinin ilk aşamasından itibaren beslenmeye ihtiyaç duyan bir 

varlıktır. Doğmadan önce ve doğumdan bir süre sonra anne üzerinden beslenirken belirli 

bir süre sonra kendi imkânları doğrultusunda bu ihtiyacını giderir. Beslenme hayatta 

kalabilmek için zorunlu bir ihtiyaç olmasına rağmen insanın yaşadığı ortamdan etkilenerek 

zaman içerisinde sosyal kültür ortamının bir parçası hâline dönüşür. Kişinin yaşadığı yer, 

iklim, dini inançlar, maddî kaynaklar, farklı kültürlerle olan teması ve daha birçok şey 

beslenme kültürü üzerinde etkili olur. 

Türk beslenme ve mutfak kültürü tarihi bir geçmişe sahiptir. Bu tarihi süreç içerisinde 

çok geniş bir coğrafyaya yayılmış olması, doğuda Çin, kuzeyde Rus, güneyde İslamiyet etkisi 

ile yoğunlaşan Arap, batıda Yunan kültürü ile olan teması mutfak ve beslenme kültürü 

üzerinde oldukça etkili olmuştur. Anadolu coğrafyası, bir yandan Orta Asya’dan beri 

süregelen birikimi kucaklarken bir yandan da yıllarca ev sahipliği yaptığı birçok 

medeniyetin izlerini mutfak kültüründe harmanlamış bir bölgedir. 1923 yılında Lozan 

Anlaşması ile Anadolu’daki Rumlarla Balkanlardaki Türklerin değişmesini de öngören yasa 

ile bu kültürel zenginliğe Balkan kültürü de eklenmiştir. 

Mutfak kültüründe kahvaltılık, çorba, yemek, pilav, tatlı, atıştırmalık vb. birçok tür 

vardır. Bunlar içerinde pratik olarak hazırlanması ve malzeme açısından 

zenginleştirildiğinde hem ana yemek hem de ek bir besin olarak tüketilmesi sebebiyle en 

çok tercih edilenlerden birisi pilavdır. Pilavın pratik olması Osmanlı saraylarında da tercih 

sebebi olmasını sağlamıştır. Yiğit, “Sarayın doğal konuklarına çıkarılan yemekler arasında 

lahana çorbası, yoğurtlu ve ıspanaklı borani, yoğurtlu pazı, yoğurtlu tutmaç, baş ve paça, 

yumurtalı lapa, pekmezli yoğurt tatlısı ve baklava sayılabilir. Vakitsiz gelen konuklara 

imaretlerde çıkan standart bir mönüde ise pilav, yahni ve ekmek bulunur.” Diye ifade eder 

(2016: 15-16). Bu durumda ekmek, et ve pilavın Türk beslenme kültüründe günümüzdeki 

fastfood kültürünün atası olduğu düşünülebilir. 

Pilav; pirinç, bulgur, şehriye, kuskus vb. tahıl türlerinin birçoğu ile hazırlanabilen bir 

yiyecek türüdür. Türkler bu tahılların bir kısmını kendileri üretirken bir kısmını da Çin’den 

vergi olarak almışlardır. Çin’den alınan darı ve pirinç çeşitli şekillerde işlenmiş ve sevilerek 



 

136 
 

tüketilmiştir. Orta Asya’nın güneyinde Çin’e yakın Kuça, Kaşgar, Hotan, Kuzey Pamir gibi 

bölgelerde eski dönemlerden beri ekimi yapılan pirince, Türklerin XI. yüzyılda “tuturgan” 

demişler (Gürsoy, 2004: 77; Ercilasun vd. 2014: 905) ve mutfaklarında çeşitli şekillerde 

sıkça kullanmışlardır. Tatlı ve tuzlu birçok yemek türünde kullanılan pirinç, bu dönemde 

içerisine şeker atılarak pişirilip, soğuk suya konularak veya içerisine buz eklenerek 

günümüzde sütlaca benzer bir çeşit tatlı şeklinde de tüketilmiştir (Genç, 1981: 61). Pilavın 

ana malzemesi olarak kullanılan bulgur da birçok medeniyet tarafından kullanılmıştır. 

Türkçe kökenli olan bulgur, küçük fonetik farklılıklarla anlam kaybına uğramadan birçok 

dile geçmiştir. Farsçada “bulgur, purgul, burgul, belġûr”, Arapçada “bulġûr, bûrġûl, 

barġûl”, Rusçada bulgur, burgul”, Ermenicede “bulgur”, Macarcada bongor buza, bongor 

kása”, Romencede “bulgúr”, Bulgarcada “bulgur, balgúr, buğur, burgul”, Sırpçada “búngur, 

bulgur”, Arnavutçada “bullgúr”, Makedoncada “bolgur, bungur, bulgur”, Yunancada 

“bulğuri, purkúrin, pliğúri, bliğúri”, İngilizcede “bulgur, bulghur” şeklinde kullanılmaktadır 

(Karaağaç, 2008: 138). Özellikle Osmanlı Devleti’nin toprakları sınırlarında kalmış veya 

onun ilişki hâlinde olduğu toplumlarda bulgur kelimesinin daha yaygın olarak kullanıldığı 

görülmektedir. 

Pilav, atasözlerine ve deyimlere de yansımış bir kültür unsurudur. “Pilavdan 

dönenenin kaşığı kırılsın; pilav yiyen kaşığını yanında taşır; lafla pilav pişirilse deniz kadar 

yağı benden; Dervişe Bağdat’ta pilav var demişler, yalan değilse ırak değil demiş; temcid 

pilavı gibi ısıtıp ısıtıp önüne sürmek; pilav gibi; düğün pilavıyla dost ağırlamak; ata arpa 

yiğide pilav” bunlardan bazılarıdır (https://sozluk.gov.tr/31.07.2025). Türk dünyasının 

farklı ülkelerinde ve farklı milletlerde de pilavın atasözleri ve deyimlere yansıdığı 

görülmektedir. Çin atasözünde “Gelin ne kadar hamarat olsa da pirinç yoksa pilav 

yapamaz.”, Tatar atasözlerinde, “Korı süzden pılav bulmas, dögisi-mayı bulmas bulmas 

(Kuru sözden pilav olmaz, pirinci yağı olmaz), Laf bilen pılav pişmes (Lafla pilav pişmez).” 

şeklinde örneklerine rastlanmaktadır. 

Pilav divan şairlerinin şiirlerine de yansımış bir yiyecektir. 16. yüzyıl şairlerinden 

Ravzî’nin pilav redifli kasidesi pilav üzerine yazılmış en güzel şiirlerdendir: 

Kanda gitdüŋ ey gıdâ-yı rûhum ey cânum pilâv 

Haste-i cû‘um gel ey dermân-ı cev‘ânum pilâv 

Kaldum aç u zâr u muhtâc u zebûn u bî-nevâ 

Pây-mâl-i leşker-i cû‘ itme sultânum pilâv (Sarıkaya, 2019: 326) 

Pilav, bir yiyecek olmasının yanında zarif bir haberleşme aracı olarak da kullanılmıştır. 

Anadolu’nun birçok yöresinde evlenme isteği olan gençlerin pilava kaşık dikmesi veya pilavı 

çatalla yemesi bilinen bir ileti biçimidir (Çelepi, 2017: 279). Pilava kaşığı diken genç kaşığı 

diktikten sonra sofradan kalkar. Bu tutum üzerine aile oğlu için uygun gelin adayı aramaya 

başlar. 

Diğer yemeklere göre daha hızlı hazırlanan pilav geçiş dönemleri yemek kültürü 

açısından da önem arz eder. Doğum, sünnet, evlenme ve ölüm sürecinde genellikle etli veya 

nohutlu olarak ikram edilmektedir. “Düğün düğün hoş düğün, pilavı yok boş düğün” ifadesi 

özellikle düğün aşamasında pilavın ne kadar önemli olduğunu göstermektedir (Üçer ve 

Pekşen, 2001: 102). Pilavın düğünlerde ve toplu yemeklerde sıkça ikram edilmesine bağlı 

olarak “düğün pilavı, mevlit pilavı, hayır pilavı, düğün pilavcısı” gibi kavramlar da ortaya 

https://sozluk.gov.tr/31.07.2025


 

137 
 

çıkmıştır. Konya yöresinde bin kişiden fazla davetlinin olduğu düğün, kutlama vb. günlerde 

yapılan yemek menüsüne ise “pilav dökümü, pilav dökme” gibi adlar verilmiş, böylece pilav 

özel anlamının dışında yemek menüsünün genel adı olmuştur (Halıcı, 2005: 46). Afyon 

yöresinde menüde bulunan yemeklerde birtakım farklılıklar görülse de ikram edilen genel 

yemek menüsü “pilav takımı” olarak adlandırılmaktadır (Sezgin ve Işın, 2021: 93). Bunların 

dışında yağmur duası ve yöresel şenliklerde de sıkça ikram edilen bir yiyecektir. Pilavın 

toplu yemeklerde sıkça tercih edilmesi sebebiyle günümüz popüler kültüründe pilavla ilgili 

markalaşmalar da göze çarpmaktadır. “pilavcım”, “o pilav”, “pilav İstanbul” bunlardan 

bazılarıdır. 

Kültürel hayattaki her uygulama dilde mutlaka dile yansır. Pilav sadece beslenme ve 

yemek kültürü açısından değil dildeki söz varlığı açısından da önem arz eder. Turgut Deniz, 

Türkiye sahası ağızlarında 232 pilav adı tespit etmiştir (2025: 368). Bu söz varlığı oluşturan 

adlandırmaların hangi yolla yapıldığı, tarihsel gelişimi, dil ve adların dil kültür sorunları da 

ad bilim çalışmalarının konusunu oluşturmaktadır. Pilavda kullanılan malzeme, pilavın 

rengi, pilavın ait olduğu yer, pilavın tadı, kokusu, tüketildiği zaman ve yer gibi birçok özelliği 

dikkate alınarak pilavlarla ilgili bir sınıflandırma yapılabilir. Fakat bu sınıflandırmayı 

yaparken pilavda kullanılan kelimelerin ilk anlamları doğrultusunda yapılacak bir 

sınıflandırma her zaman doğru sonuca ulaştırmayabilir. Bazı pilavların belirli bir sosyal 

olaya bağlı olarak yapılması sebebiyle ad bilimsel sınıflandırma yapılırken sosyal yapının 

göz ardı edilmemesi gerekmektedir. Bu bağlamda Türk kültüründe önemli yer tutan bazı 

pilavlar ve adları şu şekilde değerlendirilebilir:  

Dede Pilavı 

Dede pilavı “Dede” adı verilen genellikle yüksek bir tepe veya dağda kesilen kurban 

etleri ve köy halkından toplanan bulgurla yapılan bir pilavdır. Yağmur duası yapıldıktan 

sonra pilav dua için gelenlere ikram edilir. İsteyenler evlerine de götürebilir. Dualı olduğuna 

inanılan bir pilavdır. Dede pilavı, Niğde ili Hacıabdullah ve Bağlama kasabasında ritüel 

hâline gelmiştir. Dede pilavı başka bir ritüelle İstanbul’da da karşımıza çıkmaktadır. 

İstanbul ili Bağcılar İlçesi Mahmutbey mahallesinde “Türbe Dede Pilavı Günü” tertip 

edilmektedir. Her yıl Kasım ayının ikinci perşembe günü Selanik’ten mübadele ile gelen 

göçmenler ve göçmen dernekleri tarafından mübadele öncesindeki geleneklerini devam 

ettirmek için düzenlenmektedir. Dayanışa birliktelik amacıyla da düzenlenen etkinlikte dua 

edildikten sonra etli pilav dağıtılmaktadır. 

Güncel Türkçe Sözlük’te “dede” kelimesi için dört anlam tanımlanmıştır. “1. Torunu 

olan büyükbaba, büyükpeder; 2. Ata; 3. Mevlevi tarikatlarında çile doldurmuş olan dervişlere 

verilen unvan; 4. Yaşlı erkeklere söylenen bir seslenme sözü” (https://sozluk.gov.tr/ ) Niğde 

yöresi Hacıabdullah ve Bağlama kasabasında yapılan dede geleneğindeki dede kelimesi 

yukarıda yapılan dört tanımın hiçbiri ile örtüşmemektedir. Bu bölgede “dede” kelimesi 

üzerlerinde yağmur duası yapılan yüksek tepelerin adıdır. Tepelerin üzerinde birkaç mezar 

da mevcuttur. Muhtemelen bu mezarlara hürmeten bu bölgeye “dede” adı verilmektedir. Bu 

sebeple ad bilimsel bir tasnifte “dede pilavı” akrabalık ilgisine bağlı bir adlandırma olarak 

değil yer adına bağlı olarak yapılan bir tasnifte yer alması gerekir. Bağcılar Belediyesi’nin 

düzenlediği “Türbe dede pilav günü” ise herhangi bir türbe etrafında yapılmamaktadır. 

Balkanlardan Türk kültürünün devamı olarak gelenek yaşatılmaktadır. Buradaki dede 

kelimesinin anlam ilgisi için pilav geleneğinin Balkanlardaki geçmişi hakkında net bir bilgi 

sahibi olmayı gerektirir. 



 

138 
 

Perde Pilavı (Perdeli Pilav) 

Ciğer, çam fıstığı, piliç eti, badem ve çeşitli baharatlar kullanılarak yapılan, kullanılan 

malzemenin sembolik anlamlar taşıdığı düğün pilavıdır. Perde pilavı, Siirt ilinde geleneksel 

düğün pilavı olarak hazırlanmaktadır. Siirt ilinin coğrafi işaretli bir ürünü olmasına rağmen 

birçok bölgede görülen perde pilavı beyaz et ve siyah et gibi farklı et türleri ve baharatlar 

kullanılarak da hazırlanabilmektedir.  

Güncel Türkçe Sözlük’te “perde” kelimesi için on tanım yer almaktadır. Bu tanımların 

dördü gerçek, biri mecaz, beşi de terim anlamı ile verilmiştir. Perde kelimesi gerçek anlamda 

“1. Görüşü, ışığı engellemek, bir şeyi gizlemek için pencereye veya bir açıklığın önüne gerilen 

örtü; gerelti, gergi, hicap 2. Üzerine bir cismin görüntüsü yansıtılan saydam olmayan yüzey 

3. İki yeri birbirinden ayıran bölme 4. Seste pes perde” anlamları ile verilmiştir. “5. Doğruyu 

görmeye engel olan şey” şeklinde mecaz anlamda; “6. Kaz, ördek, martı gibi hayvanların 

parmaklarını birbirine bitiştiren zar. 7.Bir müzik parçasını oluşturan seslerden her birinin 

kalınlık veya incelik derecesi; 8. Bu ses derecelerini sağlamak için çalgılarda bulunup 

parmaklarla basılan yer; 9. Katarakt; 10. Bir sahne eserinin büyük bölümlerinin her biri” 

şeklinde terim anlamları ile tanımlanmıştır. Perde kelimesi tiyatro, tıp ve müzik terimi 

olarak tanımlanırken gastronomi terimi olarak yer almamaktadır. Ayrıca Türk Dil Kurumu 

terim sözlükleri içerisinde de bir gastronomi terimi olarak da yer almamaktadır. Bu 

bağlamda “Pilavın iç malzemesinin buharını kaybetmeden daha iyi pişmesini sağlamak 

amacıyla yufkadan daha kalın şekilde açılarak hazırlanan pilav kılıfı” şeklinde veya benzeri 

bir şekilde tanımlanması gerekir. Ad bilimsel olarak yapılan bir tasnifte bu anlama dikkat 

edilmesi gerekir.  

Perde pilavı aynı zamanda sembolik anlamlar taşıyan bir pilavdır. Bu pilavda iki piliç 

gelinle damadı, pirinç bereketi, bademler torun sahibi olmayı, pilavın perdesi ise gelinin 

evinin sırrına sadık olması gerektiğini ifade eder (Halıcı, 2021: 124). “perde” kelimesi 

metaforik bir anlam yüklenerek “aile sırlarını koruyup saklayan bir kalkan” olarak 

metaforlaşmıştır. Ad bilimsel sınıflandırma yapıldığında perde pilavının gerçek ve terim 

anlamının dışında metaforik anlamının da göz ardı edilmemesi gerekir.  

Gelinboğan Pilavı (Pıtpıt Pilavı)  

İnce bulgurla yapılan kıymalı, salçalı bir pilav çeşididir. Malatya yöresinde bulgurun 

en ufağına “simit”, “pıtpıt”, “düğürcek” ya da “gelinboğan” adı verilir. Rivayete göre bir gün 

bir evin gelini simitten bir pilav pişirir. Gelinin pilavdan yemeyi çok arzular. Fakat gelinin 

aile büyüklerinden önce yemek yemesi hoş karşılanmadığı için bunu hızlıca özellikle 

kaynanası görmeden yapmak ister. Kaynanasına göstermeden dumanı tüten pilavı kaşık 

kaşık yemeye başlar. Fakat ağzı o kadar şiddetli yanar ki gözlerinden şırıl şırıl yaş akmaya 

başlar. Acele ile yutmak isterken lokma boğazında düğümlenir, nefesi kesilir, olduğu yere 

düşer. Bundan sonra bu pilavın adı gelinboğan pilavı olarak anılmaya başlanır (Doğan vd., 

47). Gelinboğan pilavının diğer bir adı da ince bulgurdan yapılması sebebiyle küçültme 

anlamı katan “pıtpıt pilavı”dır.  

Güncel Türkçe Sözlük’te “gelinboğan” sözcüğü “Bir tür ahlat” olarak tanımlanmıştır. 

Derleme Sözlüğü’nde ise “1. Hayvanların diz kapağı kemiği; 2. Pişmiş etin içinden çıkan sinir” 

anlamları ile yer almaktadır. “pıtpıt” sözcüğü Güncel Türkçe Sözlük’te yer almazken 

Derleme Sözlüğü’nde “1.Tembel, beceriksiz 2. Patates (çocuk dilinde) 3. Mayalı hamurdan 

yapılıp sacda pişirilen ekmek 4. İnce, ufak bulgur 5. Pelte” anlamları ile tanımlanmıştır 



 

139 
 

(https://sozluk.gov.tr/) Gelinboğan pilavındaki “gelinboğan” sözcüğünün sözlükte yer alan 

anlamlarla herhangi bir ilgisi yoktur. Buradaki anlam pilavla ilgili bir halk anlatısından 

kaynaklanmaktadır. Pıtpıt kelimesi halk ağzında çok çeşitli anlamlarda kullanılırken yazı 

dilinde yansıma bir ses değerine sahip olup anlam çeşitliliği göstermemektedir.  

Kız Pilavı  

Niğde ili Koyunlu kasabasında kına geceleri için hazırlanan ciğerli bulgur pilavdır. Kız 

pilavı, yağda kavrulan ciğere bulgur, su ve tuz eklenmesi ile yapılan bir pilavdır. Bu pilav 

kız evinde pişirilir ve akşam namazından sonra kına için gelen misafirlere ikram edilir. Kız 

pilavı pişirilme şeklinden çok ikram edilme şekliyle de dikkat çeken bir pilavdır. Kız pilavı 

ikram edilirken yere uzunca bir sofra serilir. Bu sofranın etrafına gelinin arkadaşları ve 

yakınları oturur. Gelin sofranın ortasına oturur. Gelin için herhangi bir tabak hazırlanmaz. 

Gelin elinde bir kaşıkla herkesin tabağından birer kaşık pilav alarak onlardan kısmetini 

toplar (Bozkır Özdemir, 2024: 258-259). 

“Kız pilavı”söz grubunun Güncel Türkçe Sözlük, Derleme Sözlüğü, Bilim ve Sanat 

Terimleri Sözlüğü ve Halıcı’nın hazırlamış olduğu Açıklamalı Yemek ve Mutfak Terimleri 

Sözlüğü’nde tanımına yer verilmemiştir (2013). Bu terimin en çok kullanılan sözlüklerde 

yer almaması dil bilim, anlam bilim, ad bilim gibi dilin farklı alanlarında çalışmak isteyen 

araştırmacılar için bir veri kaybıdır. Kız pilavı ve bu doğrultuda sosyal hayat içerisinde yer 

alan söz varlığının aktif sözlükler içerisinde yer alması önem arz eder. 

Kürt Pilavı 

Kırşehir yöresine özgü bir pilav olan Kürt pilavı üzerine bol tereyağlı sos dökülerek 

yapılan salçasız bir bulgur pilavıdır. Üzerine bolca haşlanmış et konularak servis edilen 

pilav yörede Kürt köyleri olarak bilinen köylerde yaygın olarak yapılması sebebiyle bu adla 

anılmaktadır. Pilav zaman içerisinde Kırşehir yöresinin genelinde yapılır hâle gelmiştir. 

Belirli bir etnik grubun yaygın olarak pişirmiş olduğu bu pilav zamanla tereyağlı beyaz 

bulgur pilavının bölgedeki genel adı olmuştur. Rivayete göre Kürt aşiretleri arasında 

herhangi bir küslük sonrası barış sağlanmışsa barışma yemeği olarak Kürt pilavı 

yapılmaktadır. Kürt pilavı, Kırşehir yöresinde cenaze ve düğün yemeklerinin en temel 

yemeğidir.  

Güncel Türkçe Sözlük’te “Kürt” kelimesi “Ön Asya’da yaşayan bir topluluk ve bu 

topluluktan olan kimse” şeklinde tanımlanmıştır. Kürt pilavı ile ilgili herhangi bir tanıma yer 

yer verilmemiştir. Derleme Sözlüğü ve Açıklamalı Yemek ve Mutfak Terimleri Sözlüğü’nde 

de Kürt pilavı ile ilgili herhangi bir kayıt yer almamaktadır. 

Çiğdem Pilavı (Çiğdem Aşı) 

Nevruz yemeklerinden biri olarak hazırlanır. Baharda çocuklar ellerinde çiğdem 

soğanları ile kapı kapı dolaşarak yağ, bulgur gibi pilavlık malzemeler toplarlar. Toplanan 

bu malzemeler içerisine çiğdem soğanları katılarak pilav hazırlanır. Bu pilav çocuklar 

tarafından tüketilir. Yozgat, Çorum, Sivas, Amasya, Kayseri’nin bazı bölgelerinde 

rastladığımız çiğdem gezmesi ve çiğdem pilavı Nevruz bayramının kültürel yansımalarıdır. 

Günümüzde unutulmaya yüz tutmuş geleneklerden bir olan çiğdem gezmesi ve o gün için 

hazırlanan çiğdem pilavı (çiğdem aşı) geleneği somut olmayan kültürel mirasın korunması 

açısından da önem arz eder. 

https://sozluk.gov.tr/


 

140 
 

Güncel Türkçe Sözlük’te “Çiğdem” kelimesi “Zambakgillerden türlü renklerde çiçek 

açan, çok yıllık, yumrulu bir kır bitkisi, mahmur çiçeği” şeklinde tanımlanırken Çiğdem pilavı 

ve çiğdem aşı ile ilgili herhangi bir tanıma yer verilmemiştir. Derleme Sözlüğü ve Açıklamalı 

Yemek ve Mutfak Terimleri Sözlüğü’nde de “çiğdem aşı” ve “çiğdem pilavı” madde başı olarak 

yer almamaktadır. Ad bilimsel bir tasnife göre adını bitki adından almış olsa da anlam bilim 

açısından değerlendirildiğinde kültürel bir etkinliği de çağrıştırmaktadır. 

Baca Pilavı 

Sivas yöresinde baharın ilk günlerinde çocukların evin bacasında yaptıkları pilavdır 

(Kesten, 2013: 92). Baca pilavına Sivas yöresinde çiğdem bitkisi katılarak hazırlandığı için 

çiğdem pilavı da denilmektedir. “baca” kelimesi Sivas yöresinde “toprak dam” anlamında 

kullanılmaktadır. “damdan dama gezmek” anlamında “baca baca gezmek” şeklinde deyim 

anlamı ile de kullanılmaktadır.  

Güncel Türkçe Sözlük’te “baca” kelimesi “1. Dumanı ocaktan çekip havaya vermeye 

yarayan yol 2. Su yolu, lağım, maden ocağı vb. yer altı yapılarının hava deliği 3. Çatı 

penceresi” şeklinde üç farklı şekilde tanımlanmıştır. Derleme Sözlüğü ve Açıklamalı Yemek 

ve Mutfak Terimleri Sözlüğü’nde de “baca pilavı” madde başı olarak yer almamaktadır. 

Derleme Sözlüğü’nde “baca” kelimesi “ 1. Lamba 2. Lamba şişesi 3. Ocak 4. Pencere, tavan 

penceresi, dumanın çıkması ve evin ışık alması için toprak damlarda açılan delik 5. 

Pencerenin içeriye doğru uzanan enli pervazı, pencere içi 6. Kapaksız dolap 7. Toprak dam, 

evin üstü 8. Çorap lastiği yerine kullanılan bağ ip 9. Tren 10. İyi cins ahlat 11. Ocak” 

anlamları ile verilmiştir (https://sozluk.gov.tr/). Paca pilavı ile ilgili yapılacak olan bir ad 

bilimsel tasnifte sözcüğün yöresine, sözcüğün kültürel boyutuna ve anlamlarına dikkat 

edilmesi gerekir. 

Divriği Pilavı (Ak Pilav, Uyuyan Pilav, Alatlı Pilav) 

Divriği pilavı bayramlarda, düğünlerde ve özel günlerde yapılan içerisine nohut, et, 

kuru üzüm konularak yapılan pirinçli bir pilav türüdür (Üçer ve Pekşan, 2001: 66). Pirinçle 

yapılması sebebiyle ak pilav, bir süre dinlendirilerek ikram edilmesi sebebiyle uyuyan pilav, 

içerisine konulan etten dolayı alatlı pilav (ala+etli) olarak da bilinmektedir. 

Divriği pilavını yörede karşılayan dört farklı kavram bulunmaktadır. Bu kavramların 

hiçbiri Güncel Türkçe Sözlük ve Derleme Sözlüğü’nde kayıtlı değildir. Bir varlığın karşılayan 

birden çok karşılığın bulunması Türkçenin kavramlara karşılık bulmak açısından çok 

zengin bir dil olduğunun da göstergesidir. Ad bilimsel tasniflerde bunlardan hangilerinin 

tasnife tabii tutulacağı önem taşır.  

Tan Pilavı 

Tan pilavı, Kırşehir yöresinde kına gecesinden sonra eğlenmek için erkek tarafına 

giden kız evinin gençlerine ikram edilen bol acılı bulgur pilavıdır (Erdoğan, 2024: 89). Tan 

pilavı neredeyse sabaha yakın bir zaman diliminde ikram edildiği için bu şekilde 

adlandırılmıştır. Pilav, alkol tüketen kişilerin daha kısa sürede kendine gelmesi için bol acılı 

olarak hazırlanmaktadır. Tan pilavı ile ilgili olarak Güncel Türkçe Sözlük ve Derleme 

Sözlüğü’nde herhangi bir kayıt yoktur.  

Ahi Pilavı: 

Domates, patlıcan, biberle yapılan salçalı bulgur pilavıdır (Erdoğan, 2020: 50). 

Günümüzde Kırşehir yöresinde Ahilik kutlamalarında Ahi pilavı ile geleneksel olarak ikram 

https://sozluk.gov.tr/


 

141 
 

edilmektedir. “Ahi” kelimesi için Güncel Türkçe Sözlük’te “1. Cömert 2. Bir kimsenin en çok 

güvendiği dostu, arkadaşı 3. Ahiliğe mensup kimse” şeklinde üç farklı anlam tanımlanmıştır. 

Ahi pilavı ile ilgili sözlükte herhangi bir tanım yapılmamıştır. Ahi pilavının öncelikle madde 

başı olarak Güncel Türkçe Sözlük’te ve Derleme Sözlüğü’nde yer alması gerekir. Sözcüğün 

ad bilimsel tasnifinde Ahi kelimesinin kültürel boyutuna dikkat edilmelidir.  

Kına pilavı:  

Gündüz kınasından sonra hayırlı olsun ziyaretine gelen erkek tarafı misafirlerine kız 

tarafının ikram ettiği üzeri etli pilava kına pilavı denilmektedir (Erdoğan, 2024: 89). Kına 

pilavı ile ilgili olarak Güncel Türkçe Sözlük, Derleme Sözlüğü ve Açıklamalı Yemek ve 

Mutfak Terimleri Sözlüğü’nde herhangi bir kayıt yoktur.  

Ana Pilavı 

Gelinin anasının düğünden birkaç gün sonra güvey evine gönderdiği etli pirinç 

pilavına ana pilavı denilmektedir. Kahramanmaraş ilinin Elbistan ilçesinde pişirilen bir 

pilavdır (Özder, 1981:8). Ana pilavı, pirinç ve bulgurun yeni kurulan aileye bereket 

getirmesi, et ise yeni kurulan ailenin bireylerinin güçlü kuvvetli olması için tercih 

edilmektedir. 

Söz Pilavı 

Söz pilavı, Sinop yöresinde kız isteme aşamasında “olur” cevabı alındıktan sonra 

yapılan etli pilav türüdür (Özder, 1981: 87). Pişirilmesi ve ikramının kolay olması bolluk ve 

bereket sembolü olması sebebiyle yörede düğünün her aşamasında pilav ikramı 

yapılmaktadır. 

Pilav Olmadığı Hâlde Adında “Pilav” kelimesi Bulunanlar 

Ana yemek olmasına rağmen adında pilav kelimesi geçen tek yemek “Erzurum 

yumurta pilavı” dır. Yumurta, un, tuz ile yoğrulan hamurun uzun uzun erişte şeklinde 

kesildikten sonra suda haşlanması ile yapılan Erzurum yumurta pilavı bir tür makarnadır. 

Yöreye özgü coğrafi işaretli bir üründür. Ad bilim açısından bir sınıflandırma yapılmak 

istendiğinde ilk bakışta yumurta kullanılarak yapılan bir pilav çağrışımı yapmaktadır. 

Yemeğin pilavla hiçbir ilgisinin olmamasına rağmen pilav olarak adlandırılması ad bilim 

çalışmalarında içerik ve yöresel hâkimiyetin ne kadar önemli olduğunun da bir 

göstergesidir. 

Pilav Olduğu Hâlde Adında “Pilav” Kelimesi Bulunmayanlar  

Adında pilav kelimesi olmamasına rağmen bir pilav türü olan İskilip dolması, Çorum 

ilinin İskilip ilçesine özgü bir yiyecektir. İskilip dolması haşlanan pirincin “ca” denilen bez 

torbaya konulup etli kazanda tekrar kısıkta ateşte pişirilmesiyle yapılan bir pilav türüdür. 

İskilip dolmasına “ca dolması” da denilmektedir. (Gösterir, 2020: 252). Üzerine buharında 

demlendiği etin parçaları konularak servis edilen İskilip dolması Osmanlı Devleti 

zamanında tok tutması sebebiyle paşaların sefere çıkmadan önce tercih ettikleri bir sefer 

yemeği olarak da bilinmektedir. Belirli bir pişirme tekniği ve ikram menüsü olan bu etli 

pilav türü yörenin toplu yemeklerinde olmazsa olmazlarındandır. “İskilip dolması” adındaki 

dolma kelimesinden dolayı bir tür yaprak sarması veya biber dolmasını çağrıştırmaktadır. 

Fakat buradaki “dolma” kelimesi yemeğin türünden çok pişirme yöntemini ile ilgilidir. 

İskilip dolması pişirilirken pirincin doğrudan buhara maruz kalmaması sebebiyle “ca” adı 

verilen keselere doldurularak yapılmaktadır. Bu doldurma yönteminden dolayı adının 



 

142 
 

dolma olması kuvvetli bir ihtimaldir. Ad bilimi çalışması yapmak için hem yemeğin ne 

olduğunu bilmek hem de pişirme yöntemi hakkında fikir sahibi olmak gerekir. Konya 

yöresine ait “köle doyuran” da isminde pilav kelimesi geçmeyen bir pilav türüdür (DS 

8/2953). Adından yola çıkarak bu yemeği bir dolma türü olarak tasnif etmek ad bilim 

çalışmalarında araştırmacının gafleti olarak adlandırılabilir. 

Sonuç 

Dil, toplum, kültür birbirinden kesin sınırlarla ayrılması mümkün olmayan 

kavramlardır. Kişilerin yapmış olduğu her eylem ve sergilemiş oldukları her tutum zamanla 

dilde karşılığını bulur. Bireyle başlayıp zamanla belirli grupları etkilemeye başlayan nesne, 

eylem ve tavırlar zamanla kültürün de alt yapısını oluşturur. 

Pilav, Türklerin toplu yemek kültüründe önemli bir yer tutmaktadır. Pilavda 

kullanılan buğday, pirinç gibi tarım ürünlerinin bolluk ve bereket sembolü olarak 

kullanılması özellikle evliliğin, söz, düğün ve düğün sonrası aşamalarında pilavın yiyecek 

olarak tüketilmesinde etkili olmuştur. Ayrıca Türk kültüründe evlenme isteğinin bir 

göstergesi olarak uygulanan pilava kaşık dikme ve pilavı çatalla yeme geleneği de pilavın 

evlenmeye yönelik bir çağrışım alnı olduğunu ortaya koymaktadır. “Düğün pilavı, pilav 

dökümü, pilav dökme” kavramları da evlenme kültürü ile pilav arasındaki bağlantıyı ortaya 

koyması bakımından önem arz eder.  

Nevruz ve yağmur duası sonrası yapılan ikramlarda da pilavın ikram edilmesi pilavın 

kültürel geçmişini göstermesi bakımından önemlidir. İkram için kullanılan kap kaçaklar 

günümüz popüler kültüründen etkilenerek birtakım değişiklikler gösterse de etli pilav 

kültürü kendini muhafaza etmiştir. 

Türk mutfağı Dünya mutfakları içerisinde saygın bir yere sahiptir. Mutfak kültürünün 

gelişmiş olması sebebiyle dildeki mutfak terimleri de zenginlik göstermektedir. Fakat bu 

zenginliğin terim sözlüklerine, ağız sözlüklerine yansıması görülmektedir.  

Ad bilimsel sınıflandırmalar yaparken sözcüklerin anlam değerleri dikkat edilmesi 

gereken önemli bir husustur. Sözcüğün gerçek, mecaz, terim anlamları dikkate alınmadan 

yapılan bir sınıflandırma yanlış anlaşılmalara sebep olabilir. 

Ad bilimsel sınıflandırma yapılırken dikkat edilmesi gereken bir diğer husus 

kelimelerin anlam değerlerinin farklı sözlüklerden kontrol edilerek sınıflandırmaya tabi 

tutulmasıdır. Güncel Türkçe Sözlük’te yer almayan kelimeler ağızlarda anlamsal olarak çok 

çeşitlilik gösterebilmektedir. Ad bilim çalışmalarında araştırmaya konu edilen sözcük ya da 

sözcüklerin ağızlarda, çağdaş ya da tarihi Türk lehçelerindeki anlam alanları doğru tespit 

edilmelidir. Bu noktada tek bir sözlüğe bağlı kalmamak gerekir.  

Kaynakça 

Bozkır Özdemir, İlknur (2024). Niğde Koyunlu’da Geleneksel Bir Kına Gecesi Yemeği: Kız Pilavı, (Edt. 

Mehmet Erol ). Halk Gastronomisi II. Çanakkale: Paradigma Akademi Yayıncılık. 254-261. 

Çelepi, Mehmet Surur (2017), Türk Kültür Evreninde Toy Denizli Örneği, Konya: Kömen Yayınları. 

Doğan, İsmail, Zeki Kaymaz, Hüseyin Şahin (2001), Malatya Mutfak Kültürü. Ankara: Kültür 

Bakanlığı Yayınları. 

Ercilasun, Ahmet ve Ziyat Akkoyunlu (2014). Dîvânu Lugâti’t-Türk (Giriş-Metin-Çeviri-Notlar-Dizin). 

Ankara: Türk Dil Kurumu. 

Erdoğan, S. (2020). Kırşehir Yöresi Ağzından Derleme Sözlüğü’ne Katkılar-1. Diyalektolog Ulusal 

Sosyal Bilimler Dergisi, Kış (25), 45-66. 



 

143 
 

Erdoğan, Songül (2024). Kırşehir Yöresi Ağızlarında Yeme İçme Kültürüne Yönelik Söz Varlığı. Halk 

Gastronomisi 2 (Edt. Mehmet Erol), Çanakkale: Paradigma Yayıncılık. 

Halıcı, Nevin (2021). Güneydoğu Anadolu Bölgesi Mutfak Kültürü ve Yemekleri. Istanbul: Oğlak 

Yayıncılık. 82-93. 

Halıcı, Nevin (1983). Akdeniz Bölgesi Yemekleri. Konya: Arı Basımevi. 

Halıcı, Nevin (2005). Konya Yemek Kültürü ve Konya Yemekleri. Ankara: Rumi Yayınları. 

Halıcı, Nevin (2013). Açıklamalı Yemek ve Mutfak Terimleri Sözlüğü. İstanbul: Oğlak Yayıncılık. 

Genç, Reşat. (1981). XI. Yüzyılda Türk Mutfağı. Türk Mutfağı Sempozyumu Bildirileri. Ankara: Kültür 

ve Turizm Bakanlığı Milli Folklor Araştırma Dairesi Yayınları, 57-68. 

Gösterir, İbrahim (2020). Çorum Yöresi Ağızları Sözlüğü. Çorum: Çorum Belediyesi Yayınları. 

Gürsoy, Deniz (2004). Tarihin Süzgecinde Mutfak Kültürümüz. İstanbul: Oğlak Yayınları. 

Karaağaç, Günay (2008). Türkçe Verintiler Sözlüğü. Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları. 

Kenar, Seçil (2016). Tarihinden Tarifine Bulgur. İstanbul: Duru Bulgur Yayınları. 

Kesten, Fikret (2013). Sivas Sözlüğü. Sivas: Buruciye Yayınları. 

Özder, Adil (1982). Türk Halkbiliminde Düğün-Evlilik-Akrabalık Terimleri Sözlüğü. Ankara: Ziya 

Gökalp Derneği Yayınları. 

Sarıkaya, Erdem (2019). Türk Mutfak Kültürünün Şiire Yansıması Bağlamında Ravzî’nin Pilav 

Kasidesi. RumeliDE Dil ve Edebiyat Araştırmaları Dergisi, (16), 319-327. 

Sezgin, Ahu ve Alper Işın (2021). “Ege Bölgesi”, Kültürel Miras Anadolu’nun Yöresel Mutfakları. (Edt. 

Emrah Köksal Sezgin ), 1-36, Ankara: Nobel Yayınları. 

Şen, Ali (2018). Türk Mutfak Kültüründe Bulgur ve Bulgur Yemekleri. Sosyal, Beşeri ve İdari Bilimler 

Alanında Yenilikçi Yaklaşımlar 3 (Edt. Kürşad Öztalı ), Ankara: Gece Akademi Yayınları. 717-

729. 

Turgut Deniz, Aslıhan (2025). Türkiye Türkçesi Ağızlarında Mutfak Terminolojisi (Yemek,Çorba, 

Hamur İşleri Adları) İnceleme-Sözlük, Kırşehir Ahi Evran Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

(Yayımlanmamış Doktora Tezi), Kırşehir. 

Üçer, Müjgan ve Fatma Pekşen (2001). Divriği’de Mutfak Kültürü. Sivas: Sivas Hizmet Vakfı Yayınları. 

Yılmaz Sena ve Meral Yılmaz (2022). Türk Mutfağında Pilavın Yeri ve Coğrafi İşaretli Pilav Örnekleri, 

(Edt. Seçim Yılmaz vd.). Multidisiplinler Yönüyle Gastronomi Alanında Güncel Çalışmalar, 

Konya: Konya Büyükşehir Belediyesi Yayınları, 222-242. 

Yiğit, Yusuf ve Emine Ay Yiğit (2016). Osmanlı Mutfak Kültürü. 3rd Intertanional congress on social 

sciences, China to Adriatic (27.10.2016-30.10.2016), 8-22. 

https://sozluk.gov.tr/ (Erişim tarihi: 28.08.2025) 

  



 

144 
 

İSTİKLALİN SANATSAL YANSIMASI: RƏSULZADƏ’NİN ‘ÇAĞDAŞ AZERBAYCAN 

EDEBİYATI’ ESERİ ÜZERİNDE VATANSEVERLIK 

ARTISTIC REFLECTION OF INDEPENDENCE: PATRIOTISM IN RƏSULZADƏ’S 

‘CONTEMPORARY AZERBAIJANI LITERATURE’ 

 

Ramide Akif kızı Abbasova1  

 

Özet 

Siyasi ve edebi mirasa sahip aydınlarımızdan biri de Azerbaycan Halk Cumhuriyeti’nin 

liderlerinden, siyasi-toplumsal şahsiyet, dönemin tanınmış gazetecisi, publisisti, yazarı ve 

edebiyat bilimcisi Məhəmməd Əmin Rəsulzadə’dir. Onun edebî ve sanatsal mirası zenginliği, 

kapsayıcılığı ve çok yönlülüğü ile her zaman dikkatleri üzerine çekmiştir. Kalemini edebiyat 

biliminde birçok türde sınayan yazar, her türde Azerbaycan’ın bağımsızlık sorununa 

değinmiştir. İster kendi vatanında, ister göçmen olarak Azerbaycan’ı tanıtmak, onu 

tanıtmak, çok asırlık kültürünü ortaya çıkarmak, araştırmak, kısaca ait olduğu ülkenin 

varlığını ve mevcudiyetini doğrulamak amacıyla kalem oynatmıştır. Bu nedenle M.Ə. 

Rəsulzadə’nin toplumsal-siyasal konulu öyle ciddi bir eseri yoktur ki, bu veya diğer derecede 

edebiyat biliminden bağımsız olsun; aynı şekilde öyle bir edebiyat bilimi eseri de yoktur ki, 

orada Azerbaycan bağımsızlığı sorunu işlenmesin. 

Onun edebiyat bilimi sayesinde en önemli eserlerinden biri de “Çağdaş Azerbaycan 

Edebiyatı”dır. Dönemin edebi panoramasına dair ciddi bir eser olan “Çağdaş Azerbaycan 

Edebiyatı”nda ortamın genel karakteristikleri, yazarlar, şairler ve onların çeşitli eserlerinin 

analizleri verilmiştir. Eserde hem Cumhuriyet döneminde hem de Sovyet döneminde etkin 

olan dönemin aktif yazarlarının eserleri hakkında kısa bilgiler sunulmuş, ayrıca 

vatanseverlik ve özgürlük temalı eserler incelenmiştir. Edebiyatçı Əhməd Cavad, Cəfər 

Cabbarlı, Hüseyn Cavid, Əliyusif, Cəfər Xəndan, Gültəkin ve diğerlerinin yaratıcılığına 

değinilmiş, edebiyatın ulusal toplumsal fikir tarihine etkisi hakkında kapsamlı bir izlenim 

oluşturulmuştur. 

Anahtar kelimeler: Edebiyat bilimi, edebî eleştiri, Azerbaycan Halk Cumhuriyeti, 

Məmmədəmin Rəsulzadə, vatanseverlik, özgürlük, göçmen edebiyatı. 

  Abstract 

One of our intellectuals with a political and literary heritage is Muhammad Amin 

Rasulzade, one of the leaders of the Azerbaijan Democratic Republic, a political and public 

figure, a well-known journalist, publicist, writer and scholar of literature. Its literary and 

artistic heritage has always attracted attention with its richness, comprehensiveness and 

versatility. The author, who tried his pen in many genres of literary studies, touched on the 

problem of Azerbaijan's independence in each genre. Whether in his native land or abroad, 

he penned his pen with the idea of introducing and promoting Azerbaijan, revealing and 

 
1 Araşdırma görevlisi; AMEA, Mehemmed Füzuli adına Elyazmalar Enstitüsü; ORCID: 0009-0001-6301-8588; 
ramideabbasova87@gmail.com 
 
 
 



 

145 
 

exploring its centuries-old culture, in short, confirming the existence of the country he 

belongs to. That is why "M.A. There is no such serious work of Rasulzade on social and 

political topics that is not connected with literary studies to one degree or another, and at 

the same time, there is no such literary work in which the problem of Azerbaijan's 

independence is not put into it. 

One of his most important works due to literary studies is "Contemporary Azerbaijani 

Literature". In "Contemporary Azerbaijani Literature", a serious work about the literary 

landscape of that time, the general characteristics of the environment, writers, poets and 

their various works were analyzed. The work provides brief information about the works of 

the active writers of the period, both during the republican period and during the Soviet 

period, and also analyzes the works written on the motives of patriotism and freedom. 

Ahmad Javad, Jafar Jabbarli, Huseyn Javid, Aliyusif, Jafar Khandan, Gultekin and others. 

touched on his work, created a detailed impression about the influence of literature on the 

history of national public opinion. 

Key words: Literary studies, literary criticism, Azerbaijan Democratic Republic, Mammadam 

Rasulzade, patriotism, freedom, emigration literature. 

 

Dostları ve fikir arkadaşlarıyla birlikte ilk kez bağımsız devletimizi kuran, Azerbaycan 

Halk Cumhuriyeti’nin temel yaratıcısı Məhəmməd Əmin Rəsulzadə, aynı zamanda 

Azerbaycan gazeteciliği ve edebiyat bilimi tarihinin parlak simalarındandır. M.Ə. Rəsulzadə, 

araştırma eserlerinde Azerbaycan edebiyatı ve kültürünün eleştirisi ve tanıtımı konusuna 

bağımsızlık mücadelesi kadar önem vermiştir. M.Ə. Rəsulzadə usta bir publisist ve aktif bir 

araştırmacıdır. Onun “Şərqi-Rus” gazetesinde yayımlanan “Müxəmməs” eserinden itibaren 

edebiyatla sıkı bir ilişkisi oluşmuş ve bu ilişki sonuna kadar devam etmiştir. 

“Edebiyat rehberdir” diyen M.Ə. Rəsulzadə’nin edebî, bilimsel ve siyasal faaliyetleri 

incelendiğinde, edebiyatla sürekli ilgilenmese de bu alana eğildiği ve her an dikkat merkezi 

tuttuğu görülür. Yazar, edebiyatın gelişimi için sağlıklı eleştiriye öncelik vererek yazmıştır:  

“Edebiyat rehberdir. Rehberin kusuru, gerçeğin yolunu tutanların kusuruna yansır. Bu 

yüzden gelişmiş milletlerde edebiyat, hayatın tüm olaylarını eleştirdiği gibi kendisini de 

eleştirir. Çünkü o da hayatın bir parçasıdır. İnsanlara eleştiri ve nefis terbiyesi öğreten 

edebiyat, kendisini eleştirmezse, akademik açıdan yarım kalır.” [7] 

Onun edebiyat bilimi sayesinde en önemli eserlerinden biri “Çağdaş Azerbaycan 

Edebiyatı”dır. Not edelim ki, Rəsulzadə’nin “Əsrimizin Səyavuşu” eseri 1925 yılında 

İstanbul’da, “Çağdaş Azerbaycan Edebiyatı” ve “Çağdaş Azerbaycan Tarihi” eserleri ise 

1950-51 yıllarında Ankara’da yayımlanmıştır. 1991 yılında ise Bakü’de “Gənclik” yayınevi 

tarafından yazarın üç eseri, Kiril alfabesiyle bir kitap halinde basılmıştır. Kitap üç bölümden 

oluşmaktadır: Birinci bölümde Rəsulzadə’nin “Əsrimizin Səyavuşu”, ikinci bölümde ise 

“Çağdaş Azerbaycan Edebiyatı” yer almaktadır. Rəsulzadə’nin siyasal ve toplumsal alandaki 

görüşleri kadar edebî alandaki mükemmel dünya görüşü bu eserlerden açıkça 

anlaşılmaktadır. 

Eserde hem Cumhuriyet hem de Sovyet döneminde faaliyet gösteren dönemin aktif 

yazarlarının eserleri hakkında kısa bilgiler verilmiş, ayrıca vatanseverlik ve özgürlük temalı 

eserler analiz edilmiştir. Burada özellikle Cumhuriyet dönemi ve sonrasındaki edebiyat 

meseleleri ele alınmaktadır. Demokratik Cumhuriyet’in kurulduğu yıllarda edebiyatın ona 



 

146 
 

destek olması gerektiğini vurgulayan M.Ə. Rəsulzadə, Sovyetler Birliği’nin kurulmasından 

sonra soğuk Sibirya’da işkencelere dayanamayarak dünyadan göç eden Əliyusif adlı yazarın 

şiirini örnek göstermiştir: 

            Dedilər ki, Azerbaycan Türklerinin elinde 

Eski ateş yeniden baştan alevlenmiş, coşmuştur, 

Evet, evet, bir gün Şark’a Kabe olan bu ülke, 

Yine onu doğrulayıp ziyarete gelecek. [1. 59] 

Milli marşımızın yazarı, Rəsulzadə’nin fikir arkadaşı Əhməd Cavad’ın “Neden 

Yarandım?” adlı eseriyle İstiklal Günü’nü lirizmiyle tanıtmıştır. Daha sonra Cəlil 

Məmmədquluzadə’nin “Kamança” ve “Anamın Kitabı” oyunları üzerinde durulmuştur. 

“Anamın Kitabı” eserini analiz eden Rəsulzadə, burada üç farklı düşünceli ve farklı 

görünümlü oğulu birleştirmeye çalışan annenin tasvirini önemli bir nokta olarak 

vurgulamaktadır. 

Kitapta eserleri analiz edilen edebî şahsiyetler arasında Hüseyn Cavid ve Cəfər 

Cabbarlı da bulunmaktadır. Rejimin baskısına uğramış romantik dramaturg Hüseyn 

Cavid’in eserlerinden “Şeyx Sənan”, “Peyğəmbər”, “İblis”, “Uçurum” hakkında düşüncelerini 

paylaşır. Cəfər Cabbarlı’nın ise “Oktay”, “Od Gəlin”, “Aydın” eserlerini analiz ederek şöyle 

yazar: “Aydın, Oktay, Elxan gibi kahramanların çevresindeki insanlarda heyecan 

uyandıracak özellikleri vardır. Onlar ateşli sözleri, açık fikirleri ve cesur hareketleriyle 

insanları etkileyerek peşlerinden sürüklerler. Felaket ve sefaletlere rağmen mücadeleye 

giden bu insanlar, anlaşılmaz bir güçle liderlerinden ayrılmazlar. Hatta kahramanlar onları 

işin tehlikeleriyle tanıştırıp korumaya çalıştıklarında bile, insanlar bekleyen çilelere gönüllü 

olarak katılırlar. Cabbarlı’da erkek kahramanlar gibi, kadın kahramanlar da olgun tiplerdir. 

Onun eserlerinde Azerbaycan toplumundaki tüm meseleler gibi kadın sorunu da gerçekçi 

bir şekilde ele alınmış ve çözülmüştür. Kız Kalesi’ndeki Durna, metanetli ve namuslu 

Azerbaycan kızının bilinçli bir tipidir. Cabbarlı’nın eserlerindeki kadın karakterler, pasif 

itirazdan aktif protestoya ve sosyal mücadeleye kadar yükselir.” [1. 71] 

Eserde analiz edilenler arasında Cəfər Xəndan’ın 700 mısradan oluşan destan 

türündeki eseri de vardır. Hece ölçüsüyle yazılan şiirde Qəmər adlı bir güzelin gurbette 

vatan özlemi şöyle yansımaktadır: 

Başqa bir aləm varmış 

Vətən adlı sevgidə 

Unutdurur hər şeyi 

Qürbət eldə bu sevgi, 

Canlanır hər çiçəkdə 

Hər bir güldə bu sevgi. [1. 77] 

            Bülbül çəmənsiz olmaz, 

İnsan vətənsiz olmaz!.. [1. 79] 

           Qəmərin dilinden verilen bu mısralar, vatan özlemi çeken Rəsulzadə’ye de yakın 

gelmiştir. 



 

147 
 

Eserde en sonunda hakkında bilgi verilen kişi Gültəkindir. Rəsulzadə onun hakkında 

daha geniş bilgi verir. Gültəkinden bahsetmeden önce bir şiire değinerek edebiyatın göçmen 

kanadının milletin parlak geleceğine umut bağladığını, özgürlüğe hasret ve mücadele 

heyecanı taşıyan kahramanların cesaretini vurgular. Rəsulzadə, göçmen edebiyatının 

üstünlüklerinden birinin Bolşevik sansüründen bağımsız olmasını belirtir. Gültəkin’i ateşli 

bir şair olarak tanımlar ve eserlerini detaylı analiz etmek için daha geniş bir zemine ihtiyaç 

olduğunu, zamanının sınırlı olduğunu ifade eder. Gültəkin, göçmen edebiyatının önde gelen 

temsilcilerindendir. 

 “Gültəkin’in şiirlerinde gerçek milli devrim mücadelesinin ilahilerini görüyoruz. 

Mücadelenin adaletine ve zaferle sonuçlanacağına bağlı umut, Gültəkin’de genellikle dini 

bir mahiyet alır.” [1. 81] 

İstiklal, o yaşayan milletin kalbinde can, 

İstiklal, o saadet, hayat, zafer, şeref, şan, 

İstiklal, o sönmeyen ebedî bir meşale, 

Gönüllerde tutuşur, gözlerde sönse bile. [1. 81] 

Gültəkin’in başka bir eserinden istiklal ve milli bayrağa adadığı şiirden örnek verilmiş, 

şairin kalbindeki aşk okuyucuya aktarılmaya çalışılmıştır: 

Könüldən vurğundur sənə azəri, 

Dişimlə qıraram bir gün gələr də 

Bağrına saplanan qanlı xəncəri. 

Yaşa, ey həsrətlə doğan istiqlal! 

Yaşa ey türk, yaşa ey gözəl hilal! [1. 82] 

Gültəkin hakkında derin bir araştırma henüz yapılmamış olsa da yazar, birkaç örnekle 

okuyucuda derin bir izlenim bırakacağına inanmaktadır. Gültəkin, “Çağdaş Azerbaycan 

Edebiyatı”nda milli mücadelenin övülmesini, mücadelenin adaleti ve zaferle 

sonuçlanacağına bağlı umudun yüce bir anlam kazandığını gösteren bir şair olarak 

sunulmaktadır. 

Sadece bahsettiğimiz eseriyle değil, tüm mirasıyla Azerbaycan fikir tarihinde özel bir 

yer tutan Məhəmməd Əmin Rəsulzadə, seçkin bir edebiyat bilimcisidir. Aslında siyasal ve 

toplumsal şahsiyet Rəsulzadə, publisist ve şair Rəsulzadə’den başlar. Onun milli idealleri, 

siyasal dünya görüşü önce şiirde ve sanatta şekillenmiştir. Kültüre, diğer devletlerin 

ölçütleriyle değil, milli ve tarihi bağlamda yaklaşmayı savunmuştur. Eserlerindeki halka ve 

vatana olan kopmaz bağ, okuyucuda Rəsulzadə’nin edebî mirasına büyük ilgi ve sevgi 

uyandırır. 

Halkımızın büyük oğlu Rəsulzadə’nin edebî ve siyasal mirası, bugün her 

Azerbaycanlının vatanseverlik ve sadakat ruhunda eğitimi için güvenilir bir kaynaktır. 

 

Edebiyyat 

1. Rəsulzadə M. Ə. Əsrimizin Səyavuşu. Çağdaş Azerbaycan Edebiyatı. Çağdaş Azerbaycan Tarihi. -  

Bakü: Gənclik, 1991. 



 

148 
 

2. Elçin.  Məhmməd Əmin Rəsulzadə: İnceleme. - Bakü: Şərq-Qərb, 1994. 

3. Qurbanov Ş.  Məhmməd Əmin Rəsulzadə. - Bakü: Nurlan, 2001. 

4. Azerbaycan Halk Cumhuriyeti Ansiklopedisi. C. I. - Bakü: Lider, 2005. 

5. http://www.anl.az/down/meqale/xalqqazeti/2023/noyabr/876207(meqale).pdf 

6. http://www.anl.az/down/meqale/turkustan/2018/iyul/598941.jpg 

7. http://www.anl.az/down/meqale/kaspi_az/2013/may/311692.htm 

  

http://www.anl.az/down/meqale/xalqqazeti/2023/noyabr/876207(meqale).pdf
http://www.anl.az/down/meqale/turkustan/2018/iyul/598941.jpg
http://www.anl.az/down/meqale/kaspi_az/2013/may/311692.htm


 

149 
 

POEZİYANIN SÖZ BİRLƏŞMƏLƏRİ LAYINDA MORFOLOJİ QƏNAƏTİN QAVRAMA 

ŞƏKİLLƏRİ 

FORMS OF COMPREHENDING MORPHOLOGICAL ECONOMY IN THE PHRASE LAYER 

OF POETRY 

 

Könül HƏSƏNOVA1 

 

Özet 

Dilimizdə bütün söz birləşmələrinin özlərinəməxsus struktur-semantikasında təyin və 

təyin olunan tərəfləri vardır və bunlar da bütövlükdə dil və ya nitq vahidləri ta qədim 

dövrlərdən sadədən mürəkkəbə doğru bir inkişaf yolu keçmiş, sözə, cümləyə oxşar 

xüsusiyyətləri ilə daim dilçi mütəxəssislərin diqqət mərkəzində dayanmışdır. Söz 

birləşmələrini həm söz, həm də cümlə modellərinə salmaq mümkündür ki, belə məqamlarda 

paradiqmalar köməyə gəlir və belə üsullarda bütün linqvistik göstəricilər üzrə qənaət hadisəsi 

də özünü təzahür etdirir. Qənaət halı söz birləşmələrində mənanın dəqiqləşməsi və daralması 

prosesinə xidmət göstərir və onu morfoloji-sintaktik baxımdan başa düşməyə şərait yaradır. 

Paradiqmalar formalaşdırmaqla da qənaət hadisəsi özünü dilin qanunauyğun halı kimi 

nümayiş etdirir və artıq morfoloji göstəricinin çıxış etməsinə imkan vermir. Prinsip etibarilə 

qrammatik əlaqələnmə yolu ilə ifadə edilən söz birləşmələrinin bəzilərinin yalnız bir tərəfində, 

bəzilərinin isə hər iki komponentində morfoloji səviyyədə qənaət halı özünü göstərir ki, bu 

hal təsəvvürdə aydın şəkildə əksini tapır. 

Açar sözlər: söz birləşmələri, qənaət prinsipi, komponentlərarası əlaqə üsulu, qənaətin 

dəqiqliyə, konkretliyə, uyğunlaşmaya xidmət göstərməsi. 

Abstract 

In our language, all word combinations have their own distinctive structural-

semantic features, with identifiable modifier and modified components. These 

combinations, as integral units of language or speech, have historically developed from 

simple to complex forms and, due to their resemblance to words and sentences, have 

consistently attracted the attention of linguistic specialists. Word combinations can be 

modeled both as words and as sentences, and in such cases, paradigms prove helpful. 

Within these frameworks, the phenomenon of linguistic economy (conciseness) manifests 

across all linguistic indicators. 

The economy phenomenon in word combinations serves the clarification and 

narrowing of meaning, enabling understanding from a morphological-syntactic perspective. 

By forming paradigms, this phenomenon demonstrates itself as a regular principle of 

language, often precluding the explicit realization of morphological markers. In principle, 

some word combinations exhibit morphological economy in only one component, while 

others display it in both components; this process is clearly reflected in cognitive perception. 

 
1 ADPU-nun Filologiya fakültəsinin dekanı; Filologiya üzrə fəlsəfə doktoru, dosent; ORCID: 0000-0001-8795-
252X; konul.hasanova@adpu.edu.az 

mailto:konul.hasanova@adpu.edu.az


 

150 
 

Keywords: word combinations, principle of economy, inter-component relations, economy 

serving precision, concreteness, and adaptation. 

 

Giriş 

Dilimizdə idarə, uzlaşma, yanaşma sintaktik əlaqələri əsasında yaranmış və 

formalaşmış zəngin söz birləşməsi layı mövcuddur və bu sintaktik vahidlər zaman-zaman 

poeziya dilində aktiv şəkildə çıxış etməklə onun struktur-semantik ehtiyacları uğurla ödəmiş 

və eyni zamanda dilin sintaktik quruluşunu da zənginləşdirmişlər. Qənaət üçün söz 

birləşmələrində fonomorfoloji istiqamətdə əlaqələnmə və düzgün qurulma əsas şərtdir və 

“bunların əsas xüsusiyyəti tərəflərin fonetik cəhətdən uyğun olması, birlikdə bir məna, bir 

məfhum ifadə etməsidir” (Kazımov, 2007). İsmi, feili, zərf birləşmələrində baş verən qənaət 

morfoloji səviyyədə onların komponentləri arasında göstərsə də, belə hadisəni sintaktik 

səviyyədə öyrənmək fikrimizcə, daha düzgündür, çünki söz birləşməsi anlayışı sintaktik 

kateqoriyanın məhsuludur. Şeir mətnləri daxilində söz birləşmələrində qənaət qanunu daha 

dəqiq şəkildə qavranılır, anlaşılır ki, buna görə də bu linqvistik qanunu sintaksisin tərkibində 

tədqiq etmək daha münasib sayılır. 

Uzun illərdir ki, Azərbaycan sintaksisində söz birləşmələri təyini və ismi söz 

birləşmələri adları altında təsnif edilərək öyrənilmişdir ki, bizim nəzərimizcə, “təyini söz 

birləşmələri” terminindən istifadə edilməsi daha münasibdir. Təyini söz birləşmələrinin 

şəkilçisiz və şəkilçili olmasına görə 3 növü vardır: I növ təyini söz birləşmələri; II növ təyini 

söz birləşmələri; III növ təyini söz birləşmələri. Bu növ birləşmələrin birinci növünün, yəni 

şəkilçisiz tipinin yaranış tarixi ilkindir, yəni daha qədimdir. “Ümumi dilçilikdə, o cümlədən 

türkologiyada şəkilçisiz birləşmələrin ilkin olması fikri müdafiə olunur. Bu fikri təyini söz 

birləşmələrinə aid etsək, onda I növ təyini söz birləşmələrinin ilkin olması fikri ilə razılaşırıq. 

Qədim və orta əsrlər türk abidələrinin materialları göstərir ki, I növ təyini söz birləşmələri digər 

növlərə nisbətən geniş semantik rəngarəngliyə malikdir. Bu üstünlük özünü say baxımından 

da göstərir. Belə ki, VII-X əsrlər Orxon və uyğur abidələrinin dilində 20 faiz I növ, 25 faiz II növ, 

4 faiz III növ təyini söz birləşməsinə rast gəlinir” (Novruzova, 1984).  

Bəzən bizim sintaksisdə söz birləşmələrini sintaktik əlaqələr üzrə də təsnif etməyi zəruri 

hesab etmişlər ki, bu da düzgün hallardadır (Kazımov, 1987). Təyini söz birləşmələrinin 

birinci və ya hər iki komponentində müəyyənlik və qeyri-müəyyənliklə bağlı olaraq hal 

kateqoriyasının morfoloji əlaməti ixtisar edilir ki, bu da sırf linqvistik qənaətə gətirib çıxarır. 

“Üçüncü növ ismi söz birləşmələrinin bir qismində müəyyənlik mənası ilə əlaqədar olaraq 

bəzi hallarda birləşmənin birinci tərəfindəki yiyəlik hal şəkilçisi düşür. Birləşmə zahirən 

ikinci növ birləşməyə bənzəsə də, əslində bu, üçüncü növ ismi birləşmədir” (Müasir 

Azərbaycan dilində söz birləşmələri, 1961). Müşahidələrimiz göstərir ki, poeziyada ritm, 

melodiya naminə isim+feil modeli söz birləşmələrinin birinci komponentində əksər 

vəziyyətlərdə ismin təsirlik hal şəkilçisi də düşür ki, bunun da tarixi çox qədimdir və formal 

baxımdan təsirlik hal adlıq hal kimi özünü göstərsə də, bu da müəyyənlik və qeyri-

müəyyənliklə bağlı olaraq özünü təzahür etdirsə də, beyində onların müəyyən şəkillərdə əksini 

tapır. Məs:  

Sənin xəzinəndən söz oğurlayıb, 

Sənin sənətini dananlar da var (Araz, 2004). 



 

151 
 

Birinci misradakı “söz oğurlayıb” feili birləşməsinin birinci komponentindəki “söz” 

ismi təsirlik halın qeyri-müəyyən şəklindədir və onu müəyyən şəklə salanda təsirlik halın “-

ü” şəkilçisi əlavə edilir və qənaətli forma itmiş şəkil alır. Feili birləşmələrin birinci tərəfinin 

zahirən adlıq halda çıxış etməsi halları şeir mətnlərində aktiv şəkildə müşahidə olunur. Məs: 

Görürəm üstünə daş yağır belə, 

Fəqət, göz qırpmadan oturmusan sən (Araz, 2004). 

İkinci misrada “göz qırpmadan” feili birləşməsindəki birinci tərəf ismin qeyri-müəyyən 

təsirlik şəklindədir və çevirmə əməliyyatı ilə onu “gözünü” morfoloji əlamətli formasına 

keçirmək mümkündür ki, əslində təsəvvürdə də belə inikas olunur. 

Heca bölgüsünün düzgün tənzimlənməsinə poeziyada əksər vaxtlarda söz 

birləşməsinin birinci tərəfindəki isim formal baxımdan qeyri-müəyyən yiyəlik halda olur və 

misranın morfoloji əlamətinin yüngül şəkildə verilməsinə xidmət göstərir. Məs: 

Bəlkə ev qayğısı, övlad nəfəsi, 

Olmasa indi də duymazdım bunu (Araz, 2004). 

Birinci misrada ardıcıl izlənən sinonim söz birləşməsinin birinci tərəfindəki “ev”, 

“övlad” sözlərindəki yiyəlik halın “-in, -ın” şəkilçisi ixtisar edilmiş və misra morfoloji 

göstəricinin ağırlığından qurtulmuşdur. 

Birinci komponenti şəxs əvəzliyinin təkrarı, ikinci komponenti feili sifət formalı söz 

birləşmələrində maddi söz cildində müəyyən nitq vahidlərinə qənaət edilir, misranın söz 

tutumu qısa bir şəkildə təqdim edilir. Məs: 

Səndən şeir yazır, səndən söz açır, 

Səni oxuyan da, oxumayan da (Araz, 2004). 

İkinci misrada təsdiq-inkar feili sifətlərində iki qənaət hadisəsi özünü göstərir. Belə ki, 

birincisində ikindi şəxsin təkindəki “səni” əvəzliyi işləndiyi halda, ikincisində onun təkrarına 

yol verməmək üçün işlədilməmişdir. Digər tərəfdən bu birləşmələr substantivləşdiklərinə görə, 

ikinci tərəflərində “adam”, “insan” sinonim sözlərindən birinə qənaət olunmuşdur və feili 

sifətlərdə belə qənaət halı qanuni dil hadisələrdindən ən spesifiki hesab edilir. Həmin misranı 

belə təsəvvür etsək, “səni oxuyan adam da, səni oxumayan adam da” – şəklində belə olan 

təqdirdə misra həddən artıq lazımsız təkrar leksik vahidlərlə yüklənir və feili ritmiklikdən 

məhrum edir. “Səni oxuyan, səni oxumayan” təsdiq və inkar formalarında metonimiya 

hadisəsi də özünü göstərdiyinə görə, birləşmələr bir növ məcaziləşmiş və onların orta 

hissəsində “əsərlərini” yaxud da “kitablarını” nitq vahidlərindən birinə qənaət olunmuşdur və 

bu sözlərin əlavəsi ilə misranı qursaq onda belə alınacaqdır: “Sənin əsərlərini oxuyan da, 

sənin əsərlərini oxumayan da”. Göründüyü kimi, linqvistik qənaət substantivləşərək, 

metanimikləşərək nə qədər artıq dil elementlərinin işlədilməsinə imkan vermir və şeir dili 

üçün bütün bunlar olduqca vacib və zəruridir. 

Yanaşma və uzlaşma əlaqəli söz birləşmələrinin birinci tərəfi formal cəhətdən adlıq hal 

yerində çıxış etsə də, ona ismin yiyəlik hal şəkilçisini artırmaq bütün məqamlarda mümkün 

olur və poeziyada qənaətli və qənaətsiz şəkillərinin hər ikisinə geniş diapazonda təsadüf 

olunur. Məs:  

Bəlkə sinəm üstə bitən bir çiçək, 



 

152 
 

         Gəzəcək nə qədər sinələr üstə (Araz, 2004). 

 Hər iki misrada müxtəlif mövqelərdə çıxış edən “sinəm üstə” təkdə və “sinələr üstə” söz 

birləşmələrinin mənasını konkretləşdirmək üçün hər ikisinin birinci komponentindəki 

“sinəm” və “sinələr” sözünə yiyəlik halın “-in” şəkilçisini artırmaq lazım gəlir və belə olan 

halda morfoloji qənaət halı yoxa çıxır. İsim+zərf modeli əsasında qurulmuş “sinəm üstə” söz 

birləşməsinə yiyəlik halın şəkilçisini birinci tərəfə artırdıqda ikinci tərəf avtomatik olaraq 

ismin yerlik halının şəkilçisini tələb edəcəkdir, yəni birləşmə, “sinəmin üstündə” formasını 

alacaqdır ki, belə forma sözsüz ki, misranı ağırlaşdırmağa istiqamətlənəcəkdir. 

Say+isim birləşmə modelli söz birləşmələrinin ikinci komponentində yiyəlik halın və 

mənsubiyyət şəkilçilərinin ixtisarı ilə qənaət hadisəsinə də şeir dilində geniş dairədə rast 

gəlirik ki, bu tip birləşmələr də konkretlikdən ümumiliyə doğru inkişafla əlaqədar olaraq 

meydana çıxır. Məs:  

Yüz bülbül səsi də mənə versələr, 

           Elsiz bir nəğməni deyə bilmərəm (Abdullayev, 1985). 

Birinci misrada “yüz” sözündən sonra “ədəd” sözü “bülbül” sözünün sonunda yiyəlik 

halın “-ın” şəkilçisi “səsi” sözünün sonunda isə “-ni” mənsubiyyət şəkilçisinə qənaət 

olunmaqla, misranın söz və morfoloji əlamət yükü şair tərəfindən maksimum dərəcədə 

asanlaşdırılmışdır və asanlaşdırma sözə qənaət, yaxud da ixtisarlaşma hesabına başa gəlir. 

“Söz birləşməsi ən azı iki müstəqil sözün məna və qrammatik cəhətdən birləşməsi yolu ilə əmələ 

gəlir və minimum götürülən həmin iki sözdən birinin ixtisarı birləşmənin ixtisarı deməkdir” 

(Abdullayev, 1985).  

Bəzi söz birləşmələrində birinci hissə zahirən adlıq halda çıxış etsə də, əslində çıxışlıq 

halın funksiyasını yerinə yetirir və “-dan” şəkilçilərinə qənaət edilmiş olur. Məs:  

Gərək daş olmaya ürəklərimiz, 

Bir varaq eyləyək iki qəlbi biz. 

Birinci misrada genişləndirilmiş formada işlədilmiş “daş olmaya ürəklərimiz” söz 

birləşməsi isim + feil + isim strukturundadır və onda bənzətmə məzmunu da vardır. Bu 

məzmun “ürəklərimiz” sözünün “daşa” bənzədilməsi yolu ilə əmələ gətirilmiş və birləşmənin 

arasına “kimi” qoşmasını əlavə etməklə də mənanı daha da konkretləşdirmək olar: “Daş kimi 

olmaya ürəklərimiz” şəklində və “daşdan olmaya ürəklərimiz” formasında işləndikdə məntiqi 

cəhətdən birləşməyə “kimin” qoşmasını əlavə etmək özünü doğrultmur. Orası da aydındır ki, 

“daşdan ürək” həqiqi mənada ola bilməz və bənzətmə məzmunu onu frazeoloji vahid kimi 

funksionallaşmışdır və şair birləşmənin arasına söz daxil etməklə bir növ onu həqiqi mənaya 

salmağa cəhd göstərmiş, nəticədə poetik mündəricəyə uyğun deyim tərzi yaratmışdır. 

Poetik dilin bəzi hallarında məcazlaşması prosesindəki sözlərdə müəyyən leksik 

vahidlərin buraxılması qanuni linqvistik hadisə kimi özünü təzahür etdirir. Məs: 

Muğandan qayıdıb iş otağında 

   “Muğan”ı yazanda tələsmədin sən (Araz, 2004). 

Birinci misrada anaforik mövqedə çıxış edən “Muğan” toponiminin qarşısında 

“düzündən” sözünə, ikincisində isə “Muğan” sözünün qarşısında “poemasını” sözünün 

buraxılması təfəkkürdə birincisinin məkan anlayışını, ikincisinin isə əsər adı anlayışını 



 

153 
 

konseptuallaşdırdığını canlandırır və konkret qənaət hadisəsi təsəvvürdə öz bütöv şəkillərini 

bərpa etmiş olur. “Muğandan qayıdanda” və “Muğanı yazanda” isim + feili bağlama modeli 

ilə struklaşdıran birləşmənin feili bağlama modeli ilə strukturlaşan birləşmənin feili bağlama 

tərəflərinin mənasından belə dərk edilir ki, “qayıdanda” sözü “düzü”, “yazanda” sözü ilə 

“poema” terminini işarələyir və bu cür işarələnmə qənaətin də əmələ gəlməsinə bir növ şərait 

yaratmış olur və ikincisi metonimik qənaət hesab edilməlidir. 

Birləşmənin əksər vaxtlarda birinci komponentində çıxış edən ismin yönlük halındakı 

söz bir şəkilçinin işlənməsi ilə konkret olaraq, məkan məzmunlu leksik vahidin qənaətinə yol 

verir. Məs: 

Qəlbimdə çırpıntı, əlimdə çiçək, 

Müqəddəs bir qəbrə baş əydim mən (Araz, 2004). 

İkinci misrada “qəbrə baş əymək” isim + feil modelli söz birləşməsi olub, “qəbrə” sözü 

ismin yönlük halında çıxış etməklə “önündə” yer zərfliyinin işlədilməsinə imkan verməmiş və 

beləliklə də “-ə” şəkilçisi paradiqmatik formada bir sözü əvəz etmişdir. Əgər “qəbrə” sözündə 

“-ə” şəkilçisini atsaq, onda həmin sözdən sonra mütləq “önündə” yer zərfliyini işlətmiş olarıq 

ki, belə olan halda qənaət prinsipi aradan qalxmış şəkil alır.  

Sinonim variantlarda çıxış edən söz birləşmələrinin sonuncusunda xəbərlik 

kateqoriyasına məxsus “-dır4” şəkilçisinin saxlanılması, digərlərində buraxılması ilə morfoloji 

səviyyədə qənaət əmələ gətirir. Məs: 

O bir el vurğunu, el aşiqiydi, 

       Budur, qəbrinin yanında el var (Araz, 2004). 

“El vurğunu” birləşməsində qanuni dil hadisəsi kimi canlı danışıq dilinə məxsus “yolu” 

elementi ixtisar edilmiş, misranın morfoloji strukturu yüngülləşdirilmişdir ki, bu da qənaət 

qanunun nəticəsi kimi hasilə gətirilmişdir. 

Poeziyanın bənd quruluşunda birinci tərəfi yiyəlik, ikinci tərəfi isə mənsubiyyət 

şəkilçili birləşmələrin birinci komponentində işlənən söz bir dəfə çıxış etməsinə baxmayaraq, 

digər həmin modeldən olan birləşmələrdə aid olma prinsipi etibarilə, yəni koqeziya göstəricisi 

kimi vizual olaraq, sintaktik vahidlər şəklində təsəvvürə gətirilir. Məs: 

Dağların pələngi, şiri də sənsən, 

Şairi də sənsən, şeiri də sənsən, 

Vari, bərəkəti, xeyri də sənsən 

          Çoban, salamat qal, sağ-salamatdır (Araz, 2004). 

Bu bəndin birinci misrasında anaforik mövqedə “dağların pələngi” birləşməsi tam 

şəkildə çıxış etmiş, növbəti gələn söz birləşmələrinin hamısının əvvəlində buraxılmışdır ki, 

təsəvvür güzgüsündə onlar konkret olaraq belə əks olunur: dağların şiri, dağların şairi, 

dağların şeiri, dağların varı, dağların bərəkəti, dağların xeyri şəkillərində və deməli, belə 

modellərdə işlədilməmə bənd strukturunda ritmik-melodik ahəngi qorumaq üçündür  və 

bütöv söz birləşməsinin birinin çıxış etməsi digərlərində buraxılması vizual olaraq dərk 

edilməsi üslubi-poetik keyfiyyətlərdən irəli gəlir. “Şeir eyni səs fiqurlarının bütöv şəkildə, ya 

da müəyyən hissəsi ilə təkrarlanmasından ibarət nitqdir” (Джанджикова, 1971). “Dağlar” 

sözünün bir dəfə söz birləşməsinin tərkibində işlənməsi və strukturlarda görünməməsi 



 

154 
 

koqeziya vasitəsidir və bu göstərici qənaət üçün də əlverişli imkan yaradır və istər anaforik 

təkrarların tam şəkillərini, istərsə də ixtisarları şeir dili üçün olduqca gərəkli sintaktik 

fiqurlardır, çünki onlar poeziyada melodik ahəngi tənzimləyir. “Söz və sintaktik təkrarların 

müxtəlif növlərinin təkrarı həmişə musiqi ahəngi ilə müşayət olunur və ona dayaq olur” 

(Эльящевич, 1980). Məhz buna görə də lirikləşdirməni qısalaşdırmaq, ahəngi 

mükəmməlləşdirmək və məna və məzmunu genişləndirmək üçün anaforik təkrarların 

koqeziya vasitəsi rolunda çıxış etməsi bədii emosiyanı gücləndirmək məqsədi daşıyır. 

Mövzunun lirik həllində, aydın poetik lövhə yaratmaq vəziyyətlərində söz və söz 

birləşməsi modellərindəki təkrarlar metaforikləşərək poetik mühitdə qənaət halı yaradır və 

bu hal birləşmənin alt qatında özünü təzahür etdirir. Məs: 

Bir damcı sözlə də sındırır qəlbi, 

           Ürəyi damcılar, insafı damcılar (Rza, 1980). 

Hər iki mənada birinci və ikinci komponentini “damcı” sözü təşkil edən 3 – “bir damcı 

sözlə”, “ürəyi damcılar”, “insafı damcılar” birləşməsi işlədilmiş və melodik yöndə lirik “mən” 

konseptuallaşdırılmış və bu birləşmələrin alt qatında “adam” sözünə qənaət edilmişdir ki, 

bunu oxucu qavrama aparatı ilə anlayır. Obrazlaşdırılan alt qatındakı “adam” sözünün 

müəyyən üst hissəsinə çıxarsaq, onun söz tutumu şübhəsiz ki, ağırlıq yaradacaq, ritm, 

ahəng, melodiya “sıfır” vəziyyətinə düşəcəkdir: “Adamlar bir damcı sözlə də sındırır qəlbi; 

ürəyi damar adamlar, insafı damcı adamlar”. Poetik fikirdə ağırlıq yaratmamaq üçün şair 

təkrar fiqurların metaforikləşməsi yolunu seçdiyinə görə, qənaətli şəkildə psixoloji 

semantikasının mükəmməlliyinə məharətlə nail olmuşdur. 

Feili sifətlərlə ifadə edilən söz birləşmələrində birinci tərəfin adlıq halda işlənib yönlük 

hal mənası bildirməsi poeziyada geniş yayılmışdır. Məs:  

Qatarda uşaq gedən, 

           Döyüşdə bərk olardı (Araz, 2004). 

Birinci misrada substantivləşmiş feili sifətin birinci tərəfindəki “uşaq” sözündə “-a” 

şəkilçisinə qənaət edilməklə təsirlik hal bildirən söz adlıq hal kimi çıxış etmişdir. Təsirlik 

halda olan isimlər “əşyanı müəyyən deyil, ümumi şəkildə bildirdikdə onun hal şəkilçisi düşür” 

(Cəfərov, 1970) ki, bu da morfoloji qənaətin yaranmasına səbəb olur. Feili sifət tərkibini, yəni 

“uşaq gedən” birləşməsini bir söz artırmaqla da genişləndirmək olar və belə vəziyyətdə o, belə 

alınacaqdır: “uzağa gedən adamı” şəklində və bu forma tamamlıq kimi funksionallaşır, onun 

“kimi?” sualına cavab verir. İki misranı nəsrə çevirdikdə onun strukturunu “Qatarda uzaq 

gedən döyüşdə bərk olardı” – şəklində olar və belə halda o, mübtəda + xəbər modelli 

genişləndirilmiş cümlə vəzifəsinə sahiblənərdi ki, belə vəziyyətdə də substantivləşmiş üzvlərdə 

qənaət hadisəsi yenə də özünü təzahür etdirir: “uzaq gedən adamı” – şəklində və bu vəziyyətdə 

də feili sifət mübtəda ilə məntiqi-qrammatik cəhətdən müəyyən şəkildə uzlaşır, həm 

substantivləşmə, həm də qənaət halı yox olur. 

Nəticə.  

Poeziyanın aktiv və emosional lirikləşməsinin mərkəzində ismi, feili, zərf birləşmələri 

də mühüm yerlərdən birini tutmaqla substantivləşir, morfoloji əlamətlərini itirməklə söz və 

şəkilçi halında linqvistik qənaət hadisəsinin yaranmasına gətirib çıxarır ki, bütün bu 

hadisələr leksik vahidin və morfoloji əlamətin yersiz və yorucu işlədilməsinə imkan vermir, 

şeir dilini mükəmməl şəkildə cilalayır.  



 

155 
 

 

Ədəbiyyat 

Kazımov Q.Ş. Müasir Azərbaycan dili. Sintaksis. Bakı, “Thsil”, 2007, 496 s. 

Novruzova M.D. Türk dillərində qrammatik hallar (adlıq hal). “Müqayisəli-tarixi türkologiyanın aktual 

problemləri”. Bakı, “ADU”-nun nəşri, 1984,  s. 22-26. 

Kazımov Q. Söz birləşməsi və onun ali məktəbdə tədrisi. “Dilçilik fənlərinin tədrisi metodikası (elmi 

əsərlər məcmuəsi)”. Bakı, “APİ-nin nəşri”, 1987, s.51-61. 

Müasir Azərbaycan dilində söz birləşmələri. Azərbaycan SSR EA-nın nəşri. Bakı, 1961. 

Məmməd Araz. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Lider”, 2004, 224 s. 

Abdullayev Ə., Seyidov Y., Həsənova A. Müasir Azərbaycan dili. Sintaksis. Bakı, 1985. 

Джанджикова Е.В. О сочетаемой речи. «Вопросы языка в современной русской литературе». 

Москва, «Наука», 1971, с. 401-415.  

Эльящевич А. Единство цели – многообразие поисков. Ленинград, «Советский писатель», 1980, 

544 стр.  

Rəsul Rza. Seçilmiş əsərləri. I cild, Bakı, “Yazıçı”, 1980, 390 s. 

Cəfərov S. Müasir Azərbaycan dili. Bakı, “Maarif”, 1970. 

  



 

156 
 

“O‘QUVCHI YOSHLAR VA AHOLINING MADANIY MEROSGA BO‘LGAN IJOBIY 

MUNOSABATINI SHAKLLANTIRISH” 

"FORMING A POSITIVE ATTITUDE OF STUDENTS AND THE POPULATION TOWARDS 

CULTURAL HERITAGE" 

 

Abdullayeva SANOBAR IBADULLAYEVNA1 

 

Annotatsiya 

Mazkur maqolada o‘quvchi yoshlar va aholining madaniy merosga bo‘lgan 

munosabatini shakllantirish va rivojlantirish masalalari yoritiladi. O‘zbekiston boy tarixiy-

madaniy merosga ega bo‘lishiga qaramay, yosh avlod va keng jamoatchilik orasida ushbu 

merosga nisbatan ongli, hurmatli va faol munosabatni shakllantirish zarurati dolzarb 

hisoblanadi. Tadqiqotda o‘quvchi yoshlar o‘rtasida madaniy-tarixiy bilimlarni oshirish, 

maktab ta’limi, ommaviy axborot vositalari, muzeylar, ekskursiyalar va digital platformalar 

orqali madaniy merosni targ‘ib qilish usullari tahlil qilinadi. Shuningdek, aholining 

madaniy ongini yuksaltirishda mahalliy jamoalar, nodavlat notijorat tashkilotlar va davlat 

organlarining o‘rni ko‘rib chiqiladi. 

Kalit so‘zlar: qadriyat, an’ana, madaniy meros, tafakkur, urf-odatlar. 

Annotation 

This article highlights the issues of formation and development of the attitude of 

reading youth and the population to cultural heritage. Despite the fact that Uzbekistan has 

a rich historical and cultural heritage, the need for the younger generation and the general 

public to develop a conscious, respectful and active attitude towards this heritage is urgent. 

The study analyzes methods of increasing cultural and historical knowledge among 

students, promoting cultural heritage through school education, mass media, museums, 

excursions and digital platforms. The role of local communities, NGOs and government 

agencies in raising the cultural awareness of the population will also be considered. 

Keywords: value, tradition, cultural heritage, thinking, traditions. 

 

 Madaniy meros har bir xalqning tarixiy, madaniy va ma’naviy boyligini ifodalovchi 

bebaho xazina hisoblanadi. U nafaqat o‘tgan avlodlarning hayoti va mehnatining guvohi, 

balki zamonaviy jamiyatning ruhiy qadriyatlari va milliy o‘zligini shakllantirishda muhim 

omildir. O‘zbekiston kabi qadimiy va boy madaniyatga ega bo‘lgan mamlakatda madaniy 

merosga hurmat va uni asrash masalalari ayniqsa dolzarbdir. Bugungi kunda yoshlar — 

mamlakatning kelajagi bo‘lib, ularning madaniy merosga nisbatan munosabati millatning 

davomiyligi va taraqqiyoti uchun asosiy omil hisoblanadi. Shu bois, o‘quvchi yoshlar va 

keng jamoatchilik orasida madaniy merosga bo‘lgan hurmatni oshirish, bu boradagi bilim 

va tushunchalarni kengaytirish katta ahamiyatga ega. Ushbu ishda o‘quvchi yoshlar va 

aholining madaniy merosga munosabatini shakllantirish jarayoni, mavjud muammolar va 

 
1 Urganch Davlat Pedagogika Instituti O‘Qituvchisi; abdullayevasanobar41@gmail.com 
 



 

157 
 

ularni hal qilish yo‘llari o‘rganiladi. Mamlakatimizda madaniy merosni saqlash va targ‘ib 

qilish bo‘yicha amalga oshirilayotgan chora-tadbirlar hamda ularning samaradorligi tahlil 

qilinadi. Shuningdek, madaniy merosni yosh avlodga yetkazishda ta’lim muassasalari, 

jamoat tashkilotlari va zamonaviy kommunikatsiya vositalarining o‘rni ko‘rib chiqiladi. 

 

1. Madaniy meros tushunchasi va uning ahamiyati 

Madaniy meros — bu avloddan avlodga o‘tadigan moddiy va nomoddiy 

qadriyatlarning majmuasi bo‘lib, xalqning tarixiy, madaniy, san’at va ma’naviy boyligini 

ifodalaydi. O‘zbekiston hududi qadimdan turli madaniyatlar va sivilizatsiyalar chorrahasida 

joylashganligi sababli, mamlakatimizda boy madaniy meros ob’ektlari mavjud. Ushbu 

meros nafaqat tarixiy va arxeologik obidalar, balki an’analar, urf-odatlar, xalq amaliy 

san’ati, musiqa va xalq og‘zaki ijodini ham o‘z ichiga oladi. Madaniy merosni asrash va 

targ‘ib qilish, avvalo, jamiyatning ma’naviy rivojlanishi, milliy birdamlik va o‘ziga xoslikni 

saqlash uchun muhimdir. 

2. O‘quvchi yoshlar va aholining madaniy merosga munosabatining shakllanishi 

Yoshlar madaniy merosga bo‘lgan munosabatni asosan ta’lim jarayonida, oilaviy 

muhitda va ijtimoiy muomalalar orqali shakllantiradi. Maktab va oliy ta’lim muassasalarida 

madaniy merosga oid darslar, tarixiy-madaniy ekskursiyalar, muzeylarga tashriflar 

yoshlarning bilim va qiziqishini oshirishda katta ahamiyatga ega. Shuningdek, ommaviy 

axborot vositalari, kinofilmlar, radio va internetdagi ma’lumotlar yoshlarning madaniy 

merosni anglashini chuqurlashtiradi. Aholining keng qatlamlari orasida madaniy merosga 

nisbatan munosabatni shakllantirish esa ko‘proq ijtimoiy ong va madaniy xabardorlikni 

oshirishga bog‘liq. Bu jarayonda mahalliy jamoalar, madaniyat muassasalari va davlat 

tashkilotlari faol ishtirok etishi lozim. 

3. Madaniy merosni targ‘ib qilish vositalari va usullari 

Madaniy merosni yoshlar va aholi orasida targ‘ib qilish uchun turli usullar 

qo‘llaniladi: 

- Ta’lim tizimida madaniy meros bo‘yicha maxsus dasturlarni joriy etish: Tarix, 

adabiyot, san’at fanlari doirasida madaniy meros ob’ektlari va an’analariga doir bilimlarni 

mustahkamlash. 

- Muzeylar va madaniy markazlar faoliyatini kengaytirish: Interaktiv ko‘rgazmalar, 

mahorat darslari, madaniy tadbirlar o‘tkazish orqali yoshlarning qiziqishini oshirish. 

- Media va internet resurslaridan foydalanish: Madaniy meros haqidagi hujjatli filmlar, 

bloglar, ijtimoiy tarmoqlarda targ‘ibot kampaniyalari o‘tkazish. 

- Mahalliy an’analar va urf-odatlarni jonlantirish: Festival va bayramlar orqali madaniy 

qadriyatlarni amalda namoyish etish. 

4. Mavjud muammolar 

Madaniy merosga munosabatni shakllantirish jarayonida bir qator muammolar 

mavjud. Bularga quyidagilarni misol qilishimiz mumkin: 

a) Bilim va xabardorlikning pastligi: Yoshlar va aholining madaniy meros ob’ektlari 

haqida yetarli ma’lumotga ega emasligi, ko‘pincha qiziqishning sustligi. 



 

158 
 

b) Moliyaviy resurslarning yetishmasligi: Madaniy merosni saqlash va targ‘ib qilish 

uchun yetarli byudjet ajratilmasligi. 

d) Modernizatsiya va globalizatsiyaning salbiy ta’siri: Yoshlar orasida milliy 

qadriyatlarning yo‘qolishi, xorijiy madaniyat ta’sirining kuchayishi. 

e) Ta’lim jarayonida madaniy merosga yetarlicha e’tibor qaratilmasligi. 

5. Muammolarni hal qilish yo‘llari va tavsiyalar 

Madaniy merosga nisbatan munosabatni yaxshilash va rivojlantirish uchun quyidagi 

chora-tadbirlar tavsiya etiladi: 

Ta’lim dasturlarini takomillashtirish- bu sohada madaniy meros mavzusini maktab va 

oliy ta’limda yanada kengroq va chuqurroq o‘rgatish tavsiya etiladi. 

Raqamli platformalarni rivojlantirish - bunda onlayn muzeylar, virtual ekskursiyalar, 

interaktiv ta’lim materiallarini yaratish nazarda tutiladi. 

Jamoatchilik ishtirokini oshirish – bu borada madaniy merosni asrash va targ‘ib qilishda 

nodavlat tashkilotlar, yoshlar klublari va mahalliy faollar faoliyatini rag‘batlantirish ishlari 

yaxshi samara beradi. 

Milliy madaniyat va an’analarni qo‘llab-quvvatlash – bu sohada festival, ko‘rgazma va 

boshqa ommaviy tadbirlarni kengaytirish nazarda tutiladi. 

      Xulosa qilib shuni aytish mumkinki, madaniy meros — har bir xalqning ma’naviy 

poydevori bo‘lib, uning yosh avlod tomonidan qadrlanishi va asrash harakati millatning 

uzoq muddatli taraqqiyotiga xizmat qiladi. O‘quvchi yoshlar va keng jamoatchilikning 

madaniy merosga bo‘lgan munosabatini shakllantirish va rivojlantirish borasida samarali 

tizim yaratilishi zarur. Bu nafaqat tarixiy qadriyatlarni saqlash, balki milliy o‘zlikni 

mustahkamlash, yoshlarni ma’naviy jihatdan yetuk yetishtirishga xizmat qiladi. Shunday 

ekan, madaniy merosni targ‘ib qilish va asrashga doir chora-tadbirlar davlat, ta’lim 

muassasalari va jamiyatning barcha qatlamlari hamkorligida amalga oshirilishi lozim. 

 

Adabiyotlar ro‘yxati 

1. Abdurahmonov, F. (2018). O‘zbekiston madaniy merosi va uning asrash muammolari. Toshkent: 

O‘zbekiston Fanlar akademiyasi nashriyoti. 

2. Islomov, M. (2020). Madaniy merosni yoshlar orasida targ‘ib qilishning zamonaviy usullari. 

Toshkent: O‘zbekiston milliy universiteti. 

3. Kadyrova, N. (2021). Yoshlar va madaniy meros: zamonaviy muammolar va yechimlar. Toshkent: 

Madaniyat vazirligi nashriyoti. 

4. Ergashev, A. (2016). Tarixiy yodgorliklarni yoshlar orasida targ‘ib qilish. Toshkent: O‘zbekiston 

tarixiy jamiyati. 

  



 

159 
 

FEYZÎ-İ KEFEVÎ’NİN EMÂLÎ NAZİRESİ ÜZERİNE BİR İNCELEME 

A STUDY ON FEYZÎ-İ KEFEVÎ'S EMÂLÎ PARALLEL POEM 

 

Yaprak UÇAR1 

 

Özet 

Sirâceddin Ali b. Osman el-Ûşî’nin “Emâlî” adlı manzum risalesi, İslam akaidinin temel 

meselelerini manzum bir üslupla ele alan önemli bir eserdir. Feyzî-i Kefevî, “Emâlî”ye nazire 

olarak kaleme aldığı “Kaside”sinde eserin vezin ve kafiyesini korumuş, Allah’ın sıfatları, 

nübüvvet, sahabe sevgisi, iman esasları, ahiret hayatı gibi konuları işlemiştir. Çalışmada 

Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Halil İnalcık Kütüphanesi’nde bulunan 

nüsha esas alınmış, Süleymaniye Kütüphanesi’ndeki diğer nüshalarla karşılaştırılarak 

eserin tenkitli neşri hazırlanmıştır. İnceleme sonucunda “Kaside”nin sadece Rûhu’n-Nüfûs 

içinde değil, müstakil bir eser olarak da istinsah edildiği tespit edilmiştir. Sonuç olarak bu 

durum, akaid içerikli manzumelerin önemli örneklerinden biri olan Emâlî’nin ilmî ve edebî 

çevrelerde değer gördüğü ve Feyzî-i Kefevî’nin “Kaside”sinin, nazire geleneğinin akaid 

sahasındaki bir örneğini teşkil etmesi açısından önemli olduğunu göstermiştir. 

Anahtar Sözcükler: akaid, Sirâceddin Ali b. Osman el-Ûşî, Emâlî, Feyzî-i Kefevî. 

 Abstract 

 Sirâceddin Ali b. Osman el-Ûşî’s “Emālī” is a classical didactic poem that addresses 

the fundamental tenets of Islamic creed in verse form. Feyzî-i Kefevî, in his “Kaside” 

composed as a “nazire” to this work, preserved its meter and rhyme while elaborating on 

themes such as the attributes of God, prophethood, love for the Companions, articles of 

faith, and the hereafter. In this study, the manuscript preserved at the Halil İnalcık Library 

of Ankara University Faculty of Languages, History, and Geography was taken as the base 

text, and compared with other copies in the Süleymaniye Library to produce a critical 

edition. The analysis revealed that the “Kaside” was not only transmitted as part of “Ruhu’l-

Nüfus” but was also copied independently as a separate work. This finding demonstrates 

the scholarly and literary reception of didactic poems on creed and highlights Feyzî-i Kefevî’s 

“Kaside” as a significant example of the “nazire” tradition within the field of Islamic theology. 

Key Words: akaid, Sirâceddin Ali b. Osman el-Ûşî, Emâlî, Feyzî-i Kefevî. 

 

1. Giriş 

 Klasik Türk edebiyatında akaid eserleri dinî ve tasavvufi kaynaklı edebî türler 

içerisinde önemli bir yere sahiptir. İslam dininin temel kaidelerini ve hükümlerini esas alan 

akaid eserlerinin medreselerde rağbet görmesi, manzum ve mensur olmak üzere birçok 

eserin yazılmasına vesile olmuştur. Bu eserler, genellikle Arapça ve Farsça akaid 

 
1 Öğr. Gör. Dr. Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü. 

yucar@ankara.edu.tr 



 

160 
 

eserlerinden yapılan Türkçe tercüme ve şerhlerdir. 1 Bunlardan biri de Siraceddin Ali b. 

Osman el-Ûşî’nin Arapça “Emâlî” isimli risalesidir. Anadolu sahasında bu risalenin Türkçe 

pek çok tercüme ve şerhleri kaleme alınmıştır. Bu çalışmada “Emâlî” isimli risaleye yazılan 

tercüme ve şerhlerden biri olan Feyzî-i Kefevî’nin nazire olarak yazdığı eseri konu edilmiştir.  

 

2. Siraceddin Ali b. Osman el-Ûşî’nin Hayatı ve Eserleri 

 Mâtürîdî kelamcısı, Hanefî fakihi ve muhaddis Siraceddin Ali b. Osman el-Ûşî 

(öl.575/1179), günümüzde Kırgızistan sınırları içerisinde yer alan Fergana vadisinin önemli 

şehirlerinden Oş’ta (Ûş) dünyaya gelmiştir. Kaynaklarda hayatına dair ayrıntılı bilgiler 

bulunmamakla birlikte Ûşî’nin şahsiyeti ve ilmî kimliği konusunda farklı rivayetler 

mevcuttur. Bununla birlikte, çeşitli kaynaklarda kendisine nispet edilen “şeyh, imam, 

allâme, muhakkik” gibi nitelendirmeler, döneminde itibarlı bir âlim olarak tanındığını 

gösterir. Ûşî, fıkıh ve hadis sahalarında çeşitli eserler kaleme almakla birlikte Hanefî 

tabakat müelliflerinden Kureşî ve İbn Kutluboğa’nın da ifade ettiği gibi asıl şöhretini İslamî 

kelama dair yazdığı “el-Emâlî” isimli manzum eseri ile kazanmıştır. Ayrıca Ûşi’nin şiirle 

meşgul olduğu zikredilse de günümüze ulaşan müstakil bir eserine rastlanılmamıştır. Buna 

rağmen “el-Emâlî” isimli manzumesi, onun şiirdeki kudretini ve ustalığını yansıtan bir 

eserdir. Kaynaklarda Ûşi’nin vefat tarihiyle ilgili farklı rivayetler bulunur.2 

 Eserleri 

1. el-Emâlî3:  

2. Ġurerü’l-aḫbâr ve Dürerü’l-eşʿâr: Hadislerle öğüt ve hikmete dair şiirlerin derlendiği 

bir eserdir. Daha sonra Ûşî, bu eserden 1000 sahih hadis seçmiş ve Niṣâbü’l-aḫbâr 

li-Teẕkireti’l-aḫyâr adlı eserini yazmıştır.  

3. Müsnedü Enes b. Mâlik (Cüzʾ fî rivâyeti Enes b. Mâlik ʿan Resûlillâh bi-isnâdin 

vâḫ id): Ûşî’nin Enes b. Mâlik ve hocası Nasîrüddin el-Ûşî’den aktardığı yaklaşık 300 

hadisi 38 bölümde işleyerek tertip ettiği eseridir. 

4. el-Fetâva’s-Sirâciyye: Ûşî, bu eserinde Hanefî fakihlerinden Yûsuf b. Ahmed’den 

naklederek birçok meseleye değinmiş ve eserini onun es-Sicistânî Münyetü’l-müftî 

isimli eserinin tertibini esas alarak düzenlemiştir. 

5. Muḫtelifü’r-rivâye: Ûşî’nin, Necmeddin en-Nesefî’nin el-Manẓûmetü’n-Nesefiyye fi’l-

ḫilâf isimli eserine yazdığı şerhtir.4 

3. Siraceddin Ali b. Osman el-Ûşî’nin Emâlî Adlı Akaid Risâlesi 

 Siraceddin Ali b. Osman el-Ûşî (ö. 575/1179 [?]) tarafından kaleme alınan Emâlî, 

Mâtürîdî kelâm geleneğine ait manzum bir akaid risâlesidir. Müellif eserini el-Emâlî adıyla 

 
1 Ahmet Saim Kılavuz, "Akaid", TDV İslâm Ansiklopedisi, https://islamansiklopedisi.org.tr/akaid (11.09.2025). 
2 Mehmet Sait Toprak, "Ûşî", TDV İslâm Ansiklopedisi, https://islamansiklopedisi.org.tr/usi (10.09.2025). 
3 Eser ile ilgili ayrıntılı bilgi “Siraceddin Ali b. Osman el-Ûşî’nin Emâlî Adlı Akaid Risâlesi” başlığı altında 
verilmiştir. 
4 Mehmet Sait Toprak, "Ûşî", TDV İslâm Ansiklopedisi, https://islamansiklopedisi.org.tr/usi (10.09.2025). 



 

161 
 

zikretse de eser, literatürde beyitlerinin son sözcüklerinin “lâm” harfiyle bitmesi sebebiyle 

el-Ḳaṣîdetü’l-lâmiyye fi’t-tevḥîd ve eserin ilk beytine nispetle Ḳaṣîdetü Yeḳūlü’l-ʿAbd olarak da 

geçer. Eser bazı kaynaklarda ise Bedʾü’l-Emâlî, el-Ḳaṣîdetü’l-Ḥanefiyye olarak da anılır. 

Bununla birlikte III. Murad devri âlimlerinden Muhammed b. Malkoca tarafından yapılan 

Türkçe şerhte kullanılan “Lâmiyye-i Kelâmiyye” terkibi, daha sonraki araştırmalarda da 

benimsenmiş ve risâlenin alternatif adlandırmalarından biri olmuştur.1 Dolayısıyla söz 

konusu eser “Emâlî, Bed’ul-Emâlî, el-Ḳ aṣ îdetü’l-lâmiyye fi’t-tevḫ îd, Kasidetü Yekulu’l-Abd, 

Kasidetü’l-Hanefiyye, Kasidetü’l-Lâmiyye, Lâmiyye-i Kelamiyye” isimleriyle anılır. 

 Kelam ilminde yazılan ilk eserlerden biri olan “Emâlî” kaside şeklinde olup her beytin 

sonu “âli/âlî” ile bittiği için “emâlî” adını aldığı ifade edilir. 2 Bunun yanı sıra “emâlî” 

kelimesinin “yazılar, dikte edilen metinler” anlamından olan Arapça “imlâ”nın çoğulu olması 

sebebiyle eserin bu isim ile adlandırılmış olması da başka bir görüştür. Eserin telif tarihi 

H. 569/M. 1174 olup farklı yazma ve baskı nüshalarında beyit sayısı 66 ile 68 arasında 

değişir. 3 

 Eser, içerik bakımından klasik kelâm literatüründe yaygın olan ilâhiyyât, nübüvvât, 

semʿiyyât şeklinde üçlü tasnife bağlı kalınarak düzenlenmiştir. Risâle, tevhid konusuna 

işaret eden bir beyitle başlamış ve daha sonra Allah’ın zâtı ve sıfatları ele alınmıştır. Burada 

“halku’l-Kur’ân, rü’yetullah, haberî sıfatlar, insan fiilleri ve aslah” gibi tartışmalı meseleler 

üzerinde durulmuş, muhalif fırkaların görüşleri ise dolaylı bir şekilde eleştirilmiştir. Daha 

sonraki beyitlerde nübüvvetle ilgili meselelere değinilmiş ve evliyanın kerametlerinin hak 

olduğu belirtilmiştir. Ayrıca ehl-i sünnetin benimsediği Ebu Bekir, Ömer, Osman, Ali 

şeklindeki Hulefâ-yı Râşidînin fazilet sıralaması aktarılmış ve ashaba yönelik eleştirilerin 

dinen caiz olmadığı ifade edilmiştir. Risalenin ilerleyen bölümlerinde iman, tekfir vb. 

konular işlenmiş ve birtakım kelamî tartışmalara da yer verilmiştir. Eser, ölüm ve âhiret 

halleriyle ilgili beyitlerden sonra müellifin hayır dua temennisiyle sona ermiştir.4 

 Maturidi kelam ekolünün temel görüşlerini ve birtakım fıkhi ve felsefi konularını ihtiva 

eden Emâlî hacim bakımından küçük olsa da içerik açısından oldukça zengindir. Eserin 

ehl-i sünnetin inanç esaslarını ihtiva etmesi ve konuların pratik ile anlaşılır bir üslupla ele 

alınması sebebiyle İslam dünyasının çeşitli orta ve yüksek seviyeli medreselerinde akaid 

öğretiminde ders kitabı olarak okutulmuştur. 5 Ayrıca eserin manzum oluşu ve özlü anlatımı 

ile eğitimde ezberlemeyi kolaylaştırması sebebiyle eser çok fazla rağbet görmüş, pek çok 

defa istinsah edilmiş ve üzerine çok sayıda tercüme ve şerh yazılmıştır. Bu yoğun ilgi, eserin 

farklı coğrafyalardaki kütüphanelerde muhafaza edilen yazma ve matbu nüshalarının çok 

fazla olması ile de anlaşılabilir. Eserin nüshaları Almanya Berlin ve Münih’te, Fransa 

Paris’te, İsveç Stockholm’de, Mısır Kahire’de, Hindistan Rampur’da, Türkiye İstanbul’da, 

İngiltere Cambridge’de, Türkistan Buhara’da, Rusya’da ve daha birçok yerde tespit 

 
1 Kemal Edib Kürkçüoğlu, “Lâmiyye-i Kelâmiyye”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C.I-II, 1954, 
s.1-24. 
2 Yuldus Musahanov, Oşi ve Emali Kasidesi, Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü (yüksek lisans tezi), 
Ankara, 2001, s.12-37. 
3 Havva Karaman, Feyzî-i Kefevî’nin Rûhu’n-Nüfûs Adlı Eseri (İnceleme-Metin), İstanbul Üniversitesi, Sosyal 
Bilimler Enstitüsü (yüksek lisans tezi), İstanbul, 2019; Kemal Edib Kürkçüoğlu, agm.: s.1-24. 
4 M. Sait Özervarlı, "El-Emâlî", TDV İslâm Ansiklopedisi, https://islamansiklopedisi.org.tr/el-emali--usi 

(10.09.2025); Muhit Mert, “Oşlu Din Âlimi Ali B. Osman Ve Bed’ü’l-Emâlî Adlı Eseri Bağlamında İtikadî 
Görüşleri”, Gazi Üniversitesi Çorum İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2005/1-2, c. IV, S. 7-8. 
5 Durmuş Özbek,  “el-Uşi ve ’’Kasidetü’l-Emali”, Necmettin Erbakan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, c. 5, 
S. 5, 1994. 



 

162 
 

edilmiştir.1 Emâlî ile ilgili yukarıda da zikredildiği gibi Arapça ve Farsça birçok şerh, haşiye 

ve tercüme yazılmıştır; fakat burada, çalışmanın amacını aşacağı düşünüldüğünden, 

aşağıda sadece eserin bilinen Türkçe şerh ve tercümeleri yazıldıkları yüzyıl ve müellifleri ile 

birlikte sunulmuştur. 

4.  Emâlî’nin Türkçe Tercüme ve Şerhleri 

 Emâlî’nin Türkçe tercüme ve şerhleri arasında XIII-XIV. yüzyılda mütercimi belirsiz 

olan Tercüme-i Kasîde-i Emâlî2; XVI. yüzyılda Le’âlî Ahmed b. Mustafâ (ö. 1563)’nın Şerh-i 

Kasîde-i Emâlî3, Mehmed b. Ahmed b. Molkoça’nın Şerh-i Lâmiyye-i Kelâmiyye (Şerhü’l-

Emâlî)4, Şeyhülislâm Hoca Sadeddîn b. Hasan Cân (ö. 1600)’ın Lâmiyye-i Kelâmiyye 

(Manzûm Tercüme-i Kasîde-i Emâlî)5, Şem’î Şem’ullâh (ö.1602’den sonra)’ın Manzûm 

Tercüme-i Kasîde-i Emâlî6; XVII. yüzyılda Feyzî-i Kefevî, Mehmed b. Haci Haydar (ö. 1614 

veya 1643)’ın Rûhu’n-Nüfûs (Şerh-i Kasîde-i Nazîre-i Emâlî)7, Şeyh Ahmed Karahisarî (ö. 

1631’den sonra)’nin Şerh-i Kasîde-i Emâlî8; XVIII. yüzyılda Halîl b. Îsâ el-Akkirmanî (ö. 

1719’dan sonra)’nin Fevâ’idü'l-Emâlî ve Ferâ’idü'l-Le’âlî (Şerh-i Kasîde-i Emâlî)9, Alî b. 

Mustafâ Enderûnî (ö. 1752’den sonra)’nin Şerh-i Kasîde-i Emâlî10, Ahmed b. Mehmed Emîn 

İstanbulî (ö. 1753’ten sonra sonra)’nin Şerh-i Kasîde-i Emâlî11, Derûnîzâde Mehmed Hulûsî 

b. Abdullâh (ö. 1753)’ın Şerh-i Kasîde-i Emâlî12, Kudsî’nin Şerh-i Kasîde-i Emâlî13, 

Abdurrahmân ed-Darîr (ö. 1754’ten sonra)’in Tercüme-i Kasîde-i Emâlî14; tarihi belirsiz 

olanlar Dürrî Şeyh Mehmed Mevlevî el-Çorluvî’nin Nûru'l-Le’âlî Şerhu Bed'i'l-Emâlî15, Ömer 

b. Alî İbrâhîm Burdurî’nin Şerh-i Kasîde-i Emâlî (Yekûlü’l-Abd)16, Feyzî, Tercüme-i Kasîde-i 

Emâlî (manzum)17, Ömer b. Alî İbrâhîm Burdurî’nin Şerh-i Kasîde-i Emâlî18, Mahmûd el-

Hamîdî’nin Şerh-i Kasîde-i Emâlî19, mütercimi belirsiz olan Tercüme-i Kasîde-i Emâlî20 isimli 

eserler sayılabilir. 21 Anadolu sahasında yazılan Türkçe şerh ve tercümelerin yanı sıra Emâlî 

 
1 M. Sait Özervarlı, "El-Emâlî", TDV İslâm Ansiklopedisi, https://islamansiklopedisi.org.tr/el-emali--usi 
(07.09.2025). 
2 Bkz. Şinasi Tekin, “The Turkish Translation of Bedvü’l-Amâlî in Quatrians”, Journal of Turkish Studies / 
Türklük Bilgisi Araştırmaları Dergisi, S. 4, 1980, s. 157-206. 
3 Bkz. Süleymaniye Ktp. Fatih 278/2. 
4 Bkz. Süleymaniye Ktp. Kemal Edip Kürkçüoğlu 43. 
5 Bkz. Kemal Edip Kürkçüoğlu, agm. 
6 Bkz. Süleymaniye Ktp. Fatih 5427. 
7 Bkz. Süleymaniye Ktp. Reşid Efendi 137/3. 
8 Bkz. Nurosmaniye Ktp. 4979/3. 
9 Bkz. Nurosmaniye Ktp. 1601. 
10 Bkz. Milli Ktp. Yz. A 1813. 
11 Bkz. İstanbul Üniversitesi Nadir Eserler Ktp. TY 1722. 
12 Bu eserin nüshasına ulaşılamamıştır. 
13 Bkz. İstanbul Üniversitesi Nadir Eserler Ktp. TY 5876. 
14 Bkz. Süleymaniye Ktp. Tırnovalı 1052. 
15 Bkz.. Süleymaniye Ktp. Reşid Efendi 1315, İstanbul Üniversitesi Nadir Eserler Ktp. TY1945. 
16 Bkz. Burdur İl Halk Ktp. 486/6. 
17 Bkz. Kayseri Raşid Efendi Ktp. 196/11; Konya Bölge Yazma Eserler Ktp. BY 2858. 
18 Bkz. Burdur İl Halk Ktp. 486/6. 
19 Bkz. Beyazıt Devlet Ktp. Veliyyüddin Efendi 3637/6.  
20 Bkz. Yapı Kredi Bankası Sermet Çifter Araştırma Ktp. 13/4.  
20 Bkz. İstanbul Üniversitesi Nadir Eserler Ktp. TY 3080. 
20 Bkz. İstanbul Üniversitesi Nadir Eserler Ktp. TY 6638. 
21 Sadık Yazar, Anadolu Sahası Klasik Türk Edebiyatında Tercüme ve Şerh Geleneği, İstanbul Üniversitesi, Sosyal 
Bilimler Enstitüsü (doktora tezi), İstanbul, 2011, s.1055-1058. 



 

163 
 

üzerine Sönmez Kutlu’nun “Ali b. Osman el-Oşi”1 ismiyle Kırgızca tercümesi ve 

Abdulmelik’in yüksek lisans çalışması2 olan Özbekçe tercümesi de vardır.  

5. Feyz-i Kefevî  

 XVI. yüzyılın ikinci yarısında Kırım’ın önemli kültür merkezlerinden biri olan Kefe’de 

dünyaya gelen Feyzî-i Kefevî (öl. 1614)’nin asıl adı Mehmed Feyzullah’tır. Babasının adı 

Haydar olan Feyzî-i Kefevî bazı eserlerinde kendini “Muhammed b. el-Hacı Haydar eş-Şehir 

bi Feyzî’l-Kefevi” şeklinde tanıtmış ve şiirlerinde de “Feyzî” mahlasını kullanmıştır. Şair 

öğrenimini ilk olarak Kefe’de daha sonra ise İstanbul’da tamamlamıştır. Arapça, Farsça, 

mantık, belâgat, hukuk ve hat gibi farklı ilimlerde kendini yetiştiren Feyzî-i Kefevî aynı 

zamanda tasavvuf eğitimi almıştır. Kefe’de müderrislik ve vaizlik yapmıştır. Mutasavvıf bir 

şair olan Feyzî-i Kefevî Halvetî tarikatına intisap etmiş ve zamanla şeyhlik makamına 

yükselmiştir.3 Hayatının son dönemlerinde İstanbul’a gelen Feyzî-i Kefevî 1614 yılında 

burada vefat etmiştir.  

Feyzî-i Kefevî eserlerinde akıcı bir üslup ve sade bir dil kullanmıştır. Eserler hem şekil hem 

muhteva açısından incelendiğinde, şairin Divan şiiri kültürüne hâkim olduğu anlaşılır. 

Feyzî’nin eserleri ilmî ve edebî olmak üzere iki grupta incelenebilir. Feyzî’nin ilmî eserleri 

tasavvuf ve dinî içerikli olup didaktik mahiyettedir. 

1. Divan4: Feyzî-i Kefevî’nin Divan’ında 15 kaside, 13 müseddes, 7 tahmis, 3 terci-bend, 

6 terkib-bend, 8 nazım, 409 gazel, 38 matla, 36 kıta olmak üzere 536 şiir bulunur. 

2. Kırk Hadis Tercümesi: Din, ahlak ve sosyal hayat muhtevalı hadis tercümelerini 

ihtiva eden eser 15 farklı kalıp ve 40 kıta şeklindedir. 

3. Rûhu’n-Nüfûs5:  

4. Nusretü’d-Dâir: Devrin sema, devran ve musiki gibi tasavvufi tartışmalarının ele 

alındığı mensur bir eserdir.  

5. Ravzatü’l-‘İbâd: Mesnevi nazım şekliyle yazılmış kırk hadis tercümesidir.  

6. Risâle fi Hakkı’l-Hamr: İçkinin zararları ve İslam dinine göre haram olan 

hususlarının ele alındığı bir eserdir.  

7. Hadâyıku’l-Ahyâr fi Hakâyıkı’l-Ahbâr: Hadîka adı verilen 128 bölümden oluşan 

mensur bir eserdir.6 

6. Rûhu’n-Nüfûs 

 Feyzî-i Kefevî’nin Rûhu’n-Nüfûs isimli eseri Ali b. Osman el-Ûşî’nin Emâlî’ye yazdığı 

naziresi ve Türkçe şerhidir. Feyzî-i Kefevî, eserine öncelikle mezheplerin itikadî görüşlerini 

mezheplerin doğuşuna ilişkin rivayetlere yer vererek başlamış, ardından bu mezheplerin 

 
1 Alatoo-Oş Jurnalı 3000, Atayın Çıgarılışı Özel Sayısı, Bişkek 2000. 
2 Abdulmelik, yüksek lisans tezi, Ankara 2001. 
3 Bursalı Mehmed Tahir, Osmanlı Müelifleri, haz. M.A. Yekta Saraç, Ankara, 2016; Kabilî, Sultan-ı Hubana 
Münasib Eş’ar, haz. Mehmet Gündüz, Ankara, 2018, s.1109; Muvaffak Eflatun, Feyzi-i Kefevi Divanı: Tahlil-

Metin, Gazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü (doktora tezi), Ankara, 2003, s.5-39; Havva Karaman, agt.: 
s.1-24, Muvaffak Eflatun, agt.: s.5-39., https://teis.yesevi.edu.tr/madde-detay/feyzii-kefevi 
4 Muvaffak Eflatun, agt. 
5 Eser ile ilgili ayrıntılı bilgi “Rûhu’n-Nüfûs” başlığı altında verilmiştir. 
6 Havva Karaman, agt.: s.1-24, Muvaffak Eflatun, agt.: s.5-39., https://teis.yesevi.edu.tr/madde-detay/feyzii-
kefevi 



 

164 
 

teşekkül eden kollarını ve bu fırkaların öncülerini tanıtmıştır. Daha sonra ise Ali b. Osman 

el-Ûşî’nin akaid alanında kaleme aldığı “Emâlî” isimli risalesine yazdığı naziresinin şerhine 

geçmiştir. Feyzî, söz konusu kasidenin yazılış sebebini bir kimsenin Allah’ın birliğini 

kalbiyle bilebildiğini, fakat kimi zaman soyut konuları öğrenmede açıklama ve yorumlara 

ihtiyaç duyulduğunu ifade etmiştir. Kaside’de el-Ûşî’nin eserinde itikâdi konuları nasıl 

işlediğine değinmiştir. Ayrıca Emâlî ile benzer şekilde Allah, nübüvvet, iman, âlem, meâd ve 

sahabe gibi konularına yer vermiştir. Bu eser Şerh-i Kaside-i Nazire-i Emâli olarak da anılır.1  

 Yukarıda da zikredildiği gibi Emâlî’nin pek çok Türkçe şerh ve tercümesi yapılmıştır. 

Kütüphanelerde Feyzî-i Kefevî’nin “Rûhu’n-Nüfûs” adlı eserinin nüshalarının yanı sıra 

“Rûhu’n-Nüfûs”ta bulunan kasidenin nüshalarının müstakil olarak bulunduğu da tespit 

edilmiştir. Bunlardan biri de Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Prof. Dr. 

Halil İnalcık Kütüphanesi Mustafa ÇON-A Koleksiyonu’nda bulunan nüshadır. İlgili 

kütüphanenin kataloğu başka vesilelerle tarandığında bu nüshaya tesadüfen 

rastlanılmıştır. Söz konusu yazma nüsha 4 varaktan müteşekkil olup nesih hatla istinsah 

edilmiş ciltsiz bir eserdir. Katalogda “Kaside”2 ismiyle ve müellifi “Feyzî” olarak 

gösterilmiştir; fakat bunun dışında bu eserle ile ilgili herhangi bir bilgi ve eserin hangi 

Feyzî’ye ait olduğu bilgisi verilmemiştir. Eserin müellifi “Feyzî” Divan şiirinde en çok 

kullanılan mahlaslardan biridir ve “Feyzî” mahlaslı şair sayısının Tuhfe-i Naili3’de 52 ve Türk 

Edebiyatı İsimler Sözlüğü Projesi (TEİS) web sayfasında ise 65 olduğu tespit edilmiştir. Daha 

sonra nüsha üzerine çalışılınca eserin el-Ûşî’ye ait “Emâlî” risalesi ile ilgili olduğu fark 

edilmiş ve “Kaside”nin Feyzî-i Kefevî’nin Emâlî’ye nazire olarak yazdığı Rûhu’n-Nüfûs’ta 

bulunan kaside olduğu anlaşılmıştır. Ardından diğer kütüphanelerdeki kataloglar 

tarandığında Süleymaniye Kütüphanesi Hacı Mahmud Efendi Koleksiyonu’nda “Kasîde”4 ve 

yine aynı kütüphanenin Yazma Bağışlar Koleksiyonu’nda “Manzûme-i Feyzî”5 adıyla kayıtlı 

eserlerin Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Prof. Dr. Halil İnalcık Kütüphanesi Mustafa ÇON-

A Koleksiyonu’nda daha önce tespit edilen eserin benzer nüshaları olduğu görülmüştür. 

Söz konusu kaside, her ne kadar Rûhu’n-Nüfûs’ta yer alsa da yukarıda bilgileri verilen 

nüshalarda müstakil olarak bulunması dikkat çekici bir husustur. Ayrıca Feyzî mahlaslı 

bir şairin manzum olarak yazdığı Tercüme-i Kasîde-i Emâlî ismiyle Kayseri Raşid Efendi ve 

Konya Bölge Yazma Eserler Kütüphanesi’6nde bulunan yazmalar incelemiştir; fakat bu 

eserlerin Feyzî-i Kefevî’nin Emâlî kasidesinden farklı olduğu tespit edilmiştir. 

7. Feyzî-i Kefevî’nin Kaside’si 

 Nazire, bir şairin manzum eserine başka bir şair tarafından aynı vezin ve kafiye 

düzeninde yazılan şiir şeklinde tanımlanır. Nazireler genellikle asıl eseri aşma, aynı değerde 

bir eser yazma, esere duyulan hayranlığı ifade etme vb. maksatlarla yazılır. Nazirelerin bir 

başka dikkate değer yönü ise esas alınan şiirde kullanılan “atasözü, deyim, vecize, 

kelâmıkibar, ayrıca iktibas veya tazmin yoluyla alınmış meşhur bir mısra” gibi söz 

kalıplarının tekrarlanmasıyla ifade ve konu birliğinin sağlanmasıdır. 7 Bir nazire 

 
1 Havva Karaman, agt.: s.1-24. 
2 Bkz. Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Prof. Dr. Halil İnalcık Kütüphanesi Mustafa ÇON-A 
Koleksiyonu, no: 767. 
3 Bünyamin Yuvacı, İnehanzâde Mehmet Nâil Tuman, Tuhfe-i Nâilî Metin ve Muhtevâ (II. CİLT s. 735-999), 
Cumhuriyet Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü (yüksek lisans tezi), Sivas, 2014. 
4 Bkz.. Süleymaniye Kütüphanesi Hacı Mahmud Efendi Koleksiyonu, no: 03873-001. 
5 Bkz. Süleymaniye Kütüphanesi Yazma Bağışlar Koleksiyonu, no: 05857. 
6 Bkz. Kayseri Raşid Efendi Ktp. 196/11; Konya Bölge Yazma Eserler Ktp. BY 2858. 
7 İsmail Durmuş, "Nazîre", TDV İslâm Ansiklopedisi, https://islamansiklopedisi.org.tr/nazire#1 (11.09.2025). 



 

165 
 

mahiyetinde olan “Kaside”de esas şiir olan “Emâlî”nin kafiye ve vezninin muhafaza edildiği 

görülmüştür. “Kaside”, “Emâlî”nin vezni olan “Mefāʿ ī̇lün Mefāʿ ī̇lün Feʿūlün” ve “-âli/-âlî” 

kafiyesi ile yazılmıştır. Bununla birlikte 66-68 beyitten oluşan “Emâlî”den farklı olarak 

“Kaside”1 75 beyit ile kaleme alınmıştır. 

 “Emâlî” ve “Kaside”nin muhteva açısından da birbiri ile örtüştüğü söylenilebilir. Genel 

olarak tevhid, Allah’ın sıfatları, peygamberlik, sahabe sevgisi, iman esasları, ölüm sonrası 

hayat ve ahiret halleri gibi itikadî konular manzum olarak işlenmiştir. “Kaside”ye tevhid 

konusu ile başlanmıştır. İlk beyitlerde Allah’ın sıfatlarına temas edilmiş, O’nun arş üzerinde 

bulunduğu, ancak mekân ve zamandan münezzeh olduğu ifade edilmiştir. Daha sonraki 

beyitlerde ahiret inancı çerçevesinde cennet, cehennem ve ölümden sonraki hayat, 

peygamberlere ve meleklere iman etmenin gerekliliği ele alınmıştır. Sonra Hz. Muhammed’in 

son peygamber oluşu, Miraç hadisesi ve Hulefâ-yi Râşidîn’in üstün faziletleri işlenmiştir. 

Ayrıca bu büyük şahsiyetler hakkında olumsuz söz söylemenin dinen caiz olmadığına 

değinilmiştir. Kaside’nin ilerleyen beyitlerinde iman esasları ile devam edilmiş; kabir azabı, 

kıyamet günü gibi dinî ve tasavvufî konular işlenmiştir. Son iki beyitte ise Feyzî-i Kefevî, 

dua bölümüne geçmiştir:  

 Dürişüp Feyżi̇-̄i bi̇-̄tāb u ṭāḳat  

 Cihān bāġında dikdi bu nihāli  

 Murād ol kim yiyenler mi ̇v̄esinden 

 Analar ḫayr ile bu pāyimāli 

 Bu beyitlerde şairin dünyayı bir bağa, kasidesini bir ağaca ve hatta son beyitte de 

meyveli bir ağaca benzettiği görülür. Burada şair, meyvesi tatlı ve lezzetli olan bir ağaç gibi 

ruha zevk veren ve hoş gelen bir şiir yazdığını ifade etmiştir. Ayrıca ağaç, toprağa kök salar 

ve ağacın kolayca sarsılması, yıkılması güçtür.  Bu açıdan da şairin şiirinin dünyada kalıcı 

olmasını arzu ettiği düşünülebilir. Daha sonra şair, son beyitte ruha hoş gelen ve zevk veren 

şiirini okuyanın, şairi dua ile anmasını istemiş ve burada kendisini “payimal” olarak “hakir, 

perişan” olarak nitelendirmiştir. Dolayısıyla Şair Feyzî-i Kefevî’nin “cihān bāġı (=dünya 

bağı)” terkibinde teşbih, “nihāl” ile şiirini kastederek istiare ve “pāyimāl(=hakir, perişan) 

ifadesinde de mecaz-ı mürsel sanatına başvurduğu görülmüştür. Bu bağlamda bu bölüm 

Feyzî-i Kefevî’nin edebî kudretini yansıtması açısından da dikkate değerdir. 

 Türkiye’nin çeşitli kütüphanelerinde yapılan tarama ve incelemeler neticesinde, 

yukarıda da zikredildiği gibi Feyzî-i Kefevî’nin “Kaside”sinin 3 nüshası tespit edilebilmiştir. 

Bu çalışmada Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Prof. Dr. Halil İnalcık 

Kütüphanesi’nde bulunan nüsha esas alınmıştır. Bu nüsha Süleymaniye Kütüphanesi’nde 

bulunan diğer iki nüsha ile tenkit edilmiştir. Ayrıca söz konusu eserin Feyzî-i Kefevî’nin 

Rûhu’n-Nüfûs’ta bulunması sebebiyle Rûhu’n-Nüfûs2’ta bulunan kaside ile “Kaside”nin üç 

nüshası karşılaştırılmıştır. Nüshalar, Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Prof. Dr. Halil İnalcık 

Kütüphanesi Mustafa ÇON-A Koleksiyonu DTCF, Süleymaniye Kütüphanesi Yazma 

Bağışlar Koleksiyonu SY, Süleymaniye Kütüphanesi Hacı Mahmud Efendi Koleksiyonu 

SHM, Rûhu’n-Nüfûs RN kısaltmaları ile gösterilmiştir:  

 
1 Bkz. Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Prof. Dr. Halil İnalcık Kütüphanesi Mustafa ÇON-A 
Koleksiyonu, no: 767. 
2 Bkz. Süleymaniye Kütüphanesi Hacı Mahmud Efendi Koleksiyonu, no: 1781. 



 

166 
 

 Ḳaṣī̇de 

      Mefāʿ ī̇lün Mefāʿ ī̇lün Feʿūlün 

1. Gel ey maḳ ṣ ūd iden Ḥ aḳ ḳ ’a viṣ āli 

        Var ezber ile luṭ f it bu fisāli1 

2. Ḥ udā pāyendedür yoḳ dur ḫ udūs̱ı 

       Anuñ çoḳ dur hem evṣ āf-ı kemāli 

3. Odur Ḥ ayy u Müdebbir cümle-i emr2 

       Odur taḳ dī̇r ü ḫ alḳ  iden fiʿāli 

4. Ḥ iyāz3-ı ḳ udret-i ʿilminden4 anuñ   

   Degül bir nesne çıḳ maḳ  iḫ timāli 

5. Mürī̇d-i kā’inātdür5 ḫ ayr eger şer   

   Velī̇ sevmez begenmezdür vebāli 

6. Ḥ udā semʿ ü baṣ arla muttaṣ ıfdur 

       Sözine beñzemez ḫ alḳ uñ6 maḳ āli 

7. İki nevʿ üzredür Ḥ aḳ ḳ ’uñ kelāmı 

       Biri nefsī̇ birisi daḫ i ḳ ālī̇ 

8. Degül nefsi ̇̄ olan Ḳ ur’ān’ı maḫ lūḳ  

        Velī̇ ḫ ādis̱dür elfāẕ -ı le’āli7 

9. Daḫ i ẕ ātı gibi cümle ṣ ıfātı 

        Ḳ adī̇mi ̇̄dür ḳ abūl itmez zevāli 

10. Ṣ ıfātı ẕ ātınuñ ʿaynı degüldür 

 Degül ġayri ki bula infiṣ āli 

11. Degül Ḥ aḳ  cevher ü cism ü muṣ avver8 

  Yoḳ  anuñ cüz’ ü baʿża iştimāli  

 [2a] 

12. Taḫ ayyüzden ḫ ülūl ü ittiḫ ādden 

  Teʿālī̇ ẕ ātihī̇ Ḥ aḳ ḳ u’t-Teʿālī̇ 

13. Ḥ udā ʿarş üzre gerçi müstevī̇dür9 

  Velī̇ yoḳ dur mesās u ittiṣ āli 

14. Ḥ udā’ya şey’ ü ẕ āt ıṭ lāḳ ı vardur 

  Velī̇kin şeş cihetden ẕ ātı ḫ ālī̇ 

15. İḫ āṭ a eylemez anı zamānuñ 

  Ne māżi ̇̄si ne istiḳ bāl ü ḫ āli 

16. Münezzehdür daḫ i ferzend ü zenden   

  Anuñ yoḳ dur naẕ ī̇r ü mis̱āli10 

17. Maʿādinden11 meẕ āhirden hemī̇şe 

 
1 fisāli: ḫiṣāli SY, SHM, RN 
2 emr: emre SY, RN 
3 Ḥiyāz: Ḫıyār RN 
4 Metinde “Ḥiyāz-ı ü ḳudret ü ʿilminden” şeklindedir; fakat anlam gereği “Ḥiyāz-ı ḳudret-i ʿilminden” olarak 
düzeltilmiştir. 
5 Metinde “Mürī̇d ü kā’inātdür” şeklindedir; fakat anlam gereği “Mürī̇d-i kā’inātdür” olarak düzeltilmiştir. 
6 ḫalḳuñ: ḥaḳḳuñ SY 
7 elfāẓ-ı le’āli: elfāẓu’l-evveli RN, bu beyit SHM’de mevcut değildir. 
8 Metinde “cism ü muṣavver” şeklindedir; fakat anlam gereği “cism-i muṣavver” olarak düzeltilmiştir.  
9 müstevī̇dür: mesnedidür RN 
10 naẓī̇r ü mis̱āli: naẓī̇ri hem mis̱āli SY, naẓī̇ri vü mis̱āli SHM, RN 
11 Maʿādinden: Muāvinden SHM, RN 



 

167 
 

   Ġanī̇dür Kirdigār-i ẕ i’l-maʿāli 

18. Degül ismi1 müsemmāya müġāyir2 

   Murād ismiyle olsa ẕ ātı ʿālī̇3 

19. ʿİbāduñ iḫ tiyār u ḳ udretile 

   Olur cümle nüzūl ü irtiḫ āli4 

20. Ḥ udā’nuñ üstine bir nesne vācib 

    Degüldür diñleme ehl-i iʿtizāli 

21. Degüldür5 cehl-i ʿāḳ il ʿöẕ r-i6 maḳ būl 

    Yiter idrāk-ı ḫ aḳ ḳ a fehm-i bāli7 

22. Degül ṣ āliḫ  ʿamel hem cüz’-i ī̇mān 

    Budur ḳ avl-i aṣ ah ḳ ıl imtis̱āli 

 [2b] 

23. Çıḳ armaz mü’mini i ̇̄mān yolından 

    Zinā vü ḳ atl ü fısḳ 8 ü iḫ tizāli 

24. Maʿāṣ ī̇ eylemez ṭ āʿāti iḫ bāṭ  

    Bu sözden ġayra9 itme ittikāli 

25. Dilerse Ḥ aḳ  baġışlar her günāhı 

    Virür ʿāṣ i ̇̄ye ʿafv ü ictiẕ āli10    

26. Bugün ḳ aṣ d itse yarın irtidāde 

    Şeri ̇̄ʿat ḫ ükm ider küfrine ḫ āli 

27. Tefavvüh lafẕ  küfriyle küfrdür    

    Gerek maʿnādan olsun iġtifāli11 

28. Hem ī̇mān-i muḳ allid muʿteberdür 

    Degül ī̇mān-i be’s12 ammā ki ġālī̇   

29. Daḫ i maʿdūm olana şey’ dinilmez 

    Anı görmez Ḥ udā ḳ o ḳ i ̇̄l ü ḳ āli 

30. Taġāẕ ẕ ī̇ 13olınan eşyānuñ adı 

     Rızıḳ dur hep ḫ arāmı vü ḫ elāli 

31. Muḳ arrerdür ḫ udūs̱ı māsivāllāh 

     Kimi gerçi ider fāsid ḫ ayāli 

32. Müselmānāna şeh lāzımdur ammā 

    Degül lāzım dimiş ehlü’l-emāli 

33. Hem olmaḳ  efżal-i ehl-i zamāna 

    Degül lāzım ki maʿṣ ūm ola vālī̇14  

34. Ḳ ılup nī̇k ü bed ardında namāzı 

 
1 ismi: esmā SY  
2 müġāyir: muḳābil SY 
3 Metinde “ẕāt-ı ʿālī̇” şeklindedir; fakat anlam gereği “ẕātı ʿālī̇” olarak düzeltilmiştir. 
4 nüzūl: nüzūli SY 
5 Degüldür: Degül SY  
6 ʿöẕr-i: ʿöẕri SHM 
7 bāli: ḥāli SY 
8 ḳatl ü fısḳ: fısḳ ü ḳatl RN 
9 ġayra: ġayrı SHM 
10 Metinde “ʿafv-i ictiẕāli” şeklindedir; fakat anlam gereği “ʿafv ü ictiẕāli” olarak düzeltilmiştir. 
11 Bu beyit SHM’de mevcut değildir. 
12 be’s: ye’s RN 
13 Taġāẕẕī̇: Teġaddī̇ RN 
14 Bu beyit DTCF’de ve beytin ikinci mısra’ı da SHM’de mevcut değildir. 



 

168 
 

    İmām üstine itme istilāli 

 [3a] 

35. Nebī̇ çoḳ dur velī̇ üç yüz on üçdür 

    Olanlar bil Resūl ismiyle ḫ āli 

36. İmāmu’l-enbiyā ḫ atmu’r-rüsüldür 

    Muḫ ammed ṣ āḫ ib-i ḫ üsnü’ş-şemāli 

37. Anuñ şerʿi ḳ adī̇mi1 zā’il olmaz 

    Bulınca ʿıḳ d-i ʿālem inḫ ilāli 

38. Daḫ i miʿrāc cismānisi ḫ aḳ dur 

    Aña çoḳ dur berāhī̇ni ʿavāli 

39. Günāhı ḳ aṣ dla2 itmekden anlar 

    Beri ̇̄dür her biri yoḳ  iḫ tilāli 

40. Peyember3 olmamışdur zen hem ol kim4 

    Ola pāyinde rıḳ ḳ ıyyet ʿiḳ āli 

41. Dime İskender ü Loḳ mān nebī̇dür 

    Egerçi baʿżılar itdi cidāli 

42. Velī̇lerden ser-ā-ser her nebī̇nüñ 

    Müberhendür ʿulüvv ü intiḫ āli 

43. Ṣ udūr ider kerāmet her veli ̇̄den 

    Murād itse Ḥ udā-yı ẕ ü’l-celāli 

44. Ülü’l-elbāb ü erbāb-ı keremdür 

    Resūl-ı ekremüñ aṣ ḫ āb-ı vālī̇5 

45. Sevüp anları ḫ ayr ile añanuñ 

    İki ʿālemde ʿizzetdür me’āli6 

 [3b] 

46. Ḳ adī̇mü’ṣ -ṣ oḫ bedür Ṣ ıddī̇ḳ -ı ekber   

    Ḳ amudan vardur anuñ intiḫ āli7 

47. ʿÖmer’dür baʿdehü ḫ ayru’ṣ -ṣ aḫ ābe 

     ʿAdāletde yoḳ dur anuñ8 hemāli 

48. Pes andan efżal-i ümmetdür ʿOs̱mān 

    Mürettibdür kelām-ı9 lāyezāli 

49. Ḥ ilāfet ḫ ātemi şāh-ı velāyet 

    ʿAlī̇’dür bedr olmışdur hilāli 

50. Emi ̇̄r Şāh’uñ10 ol itdügi daʿvā 

    Ḥ aṭ ādur iḳ tiżā itmez ḍ alāli 

51. Yezī̇d’e laʿnet itmez ehl-i taḳ vā 

    Revādur dir veli ̇̄11 baʿżı mevālī̇ 

52. Libās-i ʿiṣ met-i ṣ ıddī̇ḳ adur pāk 

 
1 ḳadī̇mi: ḳavī̇mi SY, SHM; ḳavī̇dür RN 
2 ḳaṣdla: ḳaṣd ile SY, SHM, RN 
3 Peyember: Peyġamber SY, SHM 
4 zen hem ol kim: zen ol kim SY 
5 Bu beyit SY’de derkenar olarak yazılmıştır.  
6 Bu beyit SY’de derkenar olarak yazılmıştır. 
7 Bu beyit SY’de derkenar olarak yazılmıştır. 
8 yoḳdur anuñ: anuñ yoḳdur SY, SHM, RN 
9 kelām-ı: kelāmı SY 
10 Emī̇r Şāh’uñ: Emī̇r Şām’uñ SY, SHM, RN 
11 velī̇: didi SHM 



 

169 
 

    Betūl’den yücedür baʿżı ḫ ilāli 

53. Mesī̇ḫ  inse gerekdür yire gökden 

     Helāk itmege Deccāl-i ḫ abāli1 

54. Ecel birdür ecelsüz kimse ölmez 

    Budur cümle nüḳ ūlüñ intiḫ āli 

55. ʿAẕ āb-ı ḳ abr ḫ aḳ dur şekkimüz yoḳ  

     İder Münkir Nekir andan2 su’āli 

56. Kimine ravża-i cennet olur gūr 

     Kiminüñ ḳ abr olur dārü’l-nikāli 

 [4a]  

57. Aṣ ılmış pārelenmiş yanmış ādem 

    Olur mes’ūl ü bulmaz insilāli 

58. Nebiyyī̇n ile ṣ ıddī̇ḳ i ̇̄ne aṣ lā 

    Su’āl olmaz didi cellü’l-ahāli 

59. Ṣ orılmazdur şehī̇d ü daḫ i3 maṭ ʿūn 

    Hem ol kim4 ḫ ıfż-ı serḫ ad ola ḫ āli 

60. Sefī̇h ü ṭ ıfl u ebleh5 ehl-i fetret 

     Oḳ ıyan sūre-i Mülk’i leyāli ̇̄6 

61. Ölen cumʿa güni ya gicesinde7 

     Ṣ orılmazdı didi baʿż-ı eʿālī̇8 

62. Ḳ ıyāmet ḳ opsa ḫ aşr ider Ḥ udāvend 

    Ḳ amu ḫ alḳ ı inās̱ı hem ricāli 

63. Muṭ ī̇ʿ vü müẕ nibüñ ol gün eline 

    Virilür defteri kim ola tāli ̇̄ 

64. Virilür mü’mini ̇̄nüñ ṣ aġ eline 

    Olur kāfirlerüñ ammā şimali 

65. Gelür herkes9 o gün cāy-ı ḫ isāba 

    Ki kimden aldı kime virdi mālı 

66. Urılur nī̇k ü bed mī̇zāne taḫ ḳ ī̇ḳ  

    Kişinüñ ṭ āʿati ile vebali 

67. Ṣ ırāṭ ı geçmeyince kimse bulmaz 

    Ṣ afā-yı ṣ uffa-i dārü’n-nevāli   

68. Hem ol gün ḫ avż-ı pür-feyż-i nebī̇den 

    İçer her teşne-dil mü’min ẕ ülāli 

69. Görür her cumʿa gün aṣ ḫ āb-ı cennet 

    O gözler görmemiş rūşen cemāli 

70. İder yarın şefāʿat ehl-i şerre 

    Bugün ḫ ayra irenler iştiġāli 

71. Yaradılmışdurur cennet cehennem 

 
1 Metinde “Deccāli ḫabāli” şeklindedir; fakat anlam gereği “Deccāl-i ḫabāli” olarak düzeltilmiştir. 
2 andan: anda SY, SHM, RN 
3 şehī̇d ü daḫi: şehī̇d daḫi SY, SHM 
4 kim: ki SHM 
5 ebleh: bülh ü RN 
6 Bu beyit SHM’de sonraki beyit ile yer değiştirmiştir.  
7 güni ya gicesinde: güni gicesinde RN 
8 eʿālī̇: ehālī̇ SY 
9 herkes: hergiz SY 



 

170 
 

    İkisi daḫ i maḫ fūfu’l-ḫ avālī̇ 

72. Bozılmaz düzgini1 hī̇ç birisinüñ 

    Daḫ i ehlinüñ olmaz intiḳ āli 

73. Ḳ onılsa mü’min-i ʿāṣ ī̇2 ceḫ ī̇me   

     Çıḳ ar āḫ ir müdām olmaz melāli 

74. Mü’es̱s ̱irdür duʿā inkār olınmaz 

    Ḳ oparur himmet-i merdān cibāli 

75. Dürişüp3 Feyżī̇-i bī̇-tāb u ṭ āḳ at  

     Cihān bāġında dikdi bu nihāli 

76. Murād ol kim yiyenler mi ̇̄vesinden 

    Añalar ḫ ayr ile bu4 pāyimāli 

 

 Sonuç 

 Feyzî-i Kefevî’nin “Kaside”si Sirâceddin el-Ûşî’nin Emâlî adlı eseri esas alınarak kaleme 

alınmış bir nazire örneğidir. Şair, Emâlî’nin vezin ve kafiyesini korumuş, muhteva 

bakımından da benzer temaları ele almıştır. Feyzî-i Kefevî şiirde tevhid, Allah’ın sıfatları, 

peygamberlik, sahabe sevgisi, iman esasları, ölüm sonrası hayat ve ahiret halleri gibi itikadî 

konuları manzum bir şekilde işlemiştir.  

 Çeşitli kütüphanelerde farklı nüshaları bulunan Kaside’nin, Rûhu’n-Nüfûs içerisinde 

yer almakla birlikte müstakil olarak da istinsah edilmiş olması, eserin bağımsız bir değer 

taşıdığını ve ilmî-edebî çevrelerde rağbet gördüğünü göstermiştir. Ayrıca şairin kasidesine 

eklediği dua ve temenniler, onun edebî kudretini yansıtması açısından da dikkate değerdir. 

Sonuç olarak Feyzî-i Kefevî’nin “Kaside”si nazire geleneğinin yansıması olarak, Emâlî’nin 

Anadolu sahasında kazandığı etkinin bir göstergesi açısından önem arz ettiği söylenilebilir. 

Bu tür çalışmalar, nazire geleneği ve akaid içerikli şiirlerin Klasik Türk edebiyatındaki yeri 

açısından önemlidir. 

 

Kaynakça 

Ahmet Saim Kılavuz, "Akaid", TDV İslâm Ansiklopedisi, https://islamansiklopedisi.org.tr/akaid 

(11.09.2025). 

Bursalı Mehmed Tahir, Osmanlı Müelifleri, haz. M.A. Yekta Saraç, Ankara, 2016. 

Bünyamin Yuvacı, İnehanzâde Mehmet Nâil Tuman, Tuhfe-i Nâilî Metin ve Muhtevâ (II. CİLT s. 735-

999), Cumhuriyet Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü (yüksek lisans tezi), Sivas, 2014. 

Durmuş Özbek,  “el-Uşi ve ’’Kasidetü’l-Emali”. Necmettin Erbakan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, c. 5, sy. 5, 1994. 

Havva Karaman, Feyzî-i Kefevî’nin Rûhu’n-Nüfûs Adlı Eseri (İnceleme-Metin), İstanbul Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü (yüksek lisans tezi), İstanbul, 2019. 

İsmail Durmuş, "Nazîre", TDV İslâm Ansiklopedisi, https://islamansiklopedisi.org.tr/nazire#1 

(11.09.2025). 

Kabilî, Sultan-ı Hubana Münasib Eş’ar, haz. Mehmet Gündüz, Ankara, 2018. 

Kemal Edib Kürkçüoğlu, “Lâmiyye-i Kelâmiyye”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C.I-II, 

1954. 

 
1 düzgini: düzdügi SY, RN 
2 Metinde “mü’min ü ʿāṣī̇” şeklindedir; fakat anlam gereği “mü’min-i ʿāṣī̇” olarak düzeltilmiştir. 
3 Dürişüp: Düşüp SY 
4 bu: ol SY, SHM 



 

171 
 

Mehmet Fatih Uzun, “Le’âlî’nin Emâli Şerhi”, KÜLTÜRK Türk Dili ve Edebiyatı Araştırmaları Dergisi, 

S.10 (Kış 2024). 

M. Sait Özervarlı, "El-Emâlî", TDV İslâm Ansiklopedisi, https://islamansiklopedisi.org.tr/el-emali--

usi (10.09.2025). 

Mehmet Sait Toprak, "Ûşî", TDV İslâm Ansiklopedisi, https://islamansiklopedisi.org.tr/usi 

(10.09.2025). 

Mevlüt İlhan, “Mütercimi Belli Olmayan Mensûr Bir Kasîde-i Emâlî Tercümesi”, Journal of Turkish 

Language and Literature, Volume:1, Issue: 1, Summer 2015. 

Muhit Mert, “Oşlu Din Âlimi Ali B. Osman Ve Bed’ü’l-Emâlî Adlı Eseri Bağlamında İtikadî Görüşleri”, 

Gazi Üniversitesi Çorum İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2005/1-2, C. IV, S. 7-8. 

Sadık Yazar, Anadolu Sahası Klasik Türk Edebiyatında Tercüme ve Şerh Geleneği, İstanbul 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü (doktora tezi), İstanbul, 2011. 

Şinasi Tekin, “The Turkish Translation of Bedvü’l-Amâlî in Quatrians”, Journal of Turkish Studies / 

Türklük Bilgisi Araştırmaları Dergisi, S. 4, 1980, s. 157-206. 

Yuldus Musahanov, Oşi ve Emali Kasidesi, Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü (yüksek 

lisans tezi), Ankara, 2001. 

  



 

172 
 

BEYÂNÎ’NİN TEZKİRETÜ’Ş-ŞUÂRÂ’SINDA OLUMSUZ EDEBÎ ELEŞTİRİ TERİMLERİ 

NEGATIVE LITERARY CRITICISM TERMS İN BEYANI’S TEZKIRETU’Ş-ŞUARA 

 

Merve MENTEŞE1   

 

Özet 

Klasik Türk edebiyatının en önemli kaynakları arasında yer alan tezkireler, şairlerin 

biyografilerini, edebî kişiliklerini ve eserlerinden örnekleri bir arada sunan metinlerdir. Bu 

eserler, yalnızca dönemin şairlerini tanıtmakla kalmayıp aynı zamanda edebî eleştirinin 

tarihî gelişimini yansıtmaları bakımından da büyük bir değer taşımaktadır. Bu çerçevede, 

16. yüzyıl şairi Beyânî’nin Tezkiretü’ş-Şuârâ’sı, içerdiği geniş malzeme ile dikkat çeken bir 

eserdir. Beyânî, padişah ve şehzadeler de dahil olmak üzere toplam 377 şairin biyografisine 

yer vermiş; bu biyografilerde şairlerin edebî üsluplarına dair değerlendirmelerde bulunmuş 

ve her birini divanlarından seçilmiş örnek beyitlerle desteklemiştir.  

Bu çalışmanın amacı, Beyânî’nin tezkiresinde yer alan olumsuz edebî eleştiri 

terimlerini incelemektir. Yapılan taramada eserde 22 farklı olumsuz eleştiri terimi tespit 

edilmiştir. Bu terimler, şairlerin üslup, mazmun kullanımı, hayal gücü, anlam derinliği veya 

şiir tekniği gibi yönlerine dair eleştiriler içermektedir. Çalışmada, söz konusu terimlerin 

edebî edebî eleştiride hangi anlamlarda kullanıldığı ortaya konulacak; her bir terimin şairin 

hangi yönünü hedef aldığı tartışılacak ve tezkireden alınan kanıtlarla birlikte ilgili beyitle 

üzerinden değerlendirilecektir. Böylece, Beyânî’nin tezkire geleneğine getirdiği eleştirel 

bakış açısının mahiyeti ve klasik Türk edebiyatında olumsuz edebî eleştiri dilinin işleyişi 

örneklerle açıklığa kavuşturulacaktır.  

Anahtar Kelimeler: Beyânî, tezkire, edebî eleştiri. 

Abstract 

Among the most important sources of classical Turkish literature, biographies are 

texts that present poets' biographies, literary figures, and examples from their works. These 

works are of great value not only for their introduction to the poets of the period but also 

for their reflection on the historical development of literary criticism. In this context, the 

16th-century poet Beyânî's Tezkiretü'ş-Şuârâ is a work notable for its extensive material. 

Beyânî included biographies of a total of 377 poets, including sultans and princes. In these 

biographies, he evaluated the poets' literary styles and supported each with exemplary 

couplets selected from their divans. 

The purpose of this study is to examine the terms of negative literary criticism found 

in Beyânî's anthology. The review identified 22 different terms of negative criticism. These 

terms include criticisms of poets' style, use of tropes, imagination, depth of meaning, or 

poetic technique. This study will reveal the meanings in which these terms are used in 

literary criticism; the specific aspects of the poet each term targets will be discussed and 

 
1 Dr. Öğr. Üyesi, Zonguldak Bülent Ecevit Üniversitesi İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi Türk Dili ve Edebiyatı 
Bölümü, Eski Türk Edebiyatı Anabilim Dalı, Zonguldak-Türkiye; ORCID: 0000-0001-7909-3139; 
mervementese@hotmail.com 
 



 

173 
 

evaluated through the relevant couplet, along with evidence from the anthology. Thus, the 

nature of Beyânî's critical perspective on the anthology tradition and the functioning of the 

language of negative literary criticism in classical Turkish literature will be clarified through 

examples. 

Keywords: Beyânî, anthology, literary criticism. 

Giriş 

 Tezkire, Arapça z-k-r kökünden tef’ile vezninde türemiş ve kelime anlamı olarak 

“hatırlamaya vesile olan şey” anlamına gelmektedir. Bu anlamıyla sözcük; küçük mektup, 

pusula, bir iş için izin verildiğini bildiren veya bir hususu ispata yarayan resmî belge, 

askerlik görevinin bittiğini bildiren belge, aynı şehirde resmî daireler arasındaki yazışma 

pusulası, makamlar arasında gidip gelen kısa yazı gibi çeşitli anlamlarda dilimizde 

kullanılmıştır. Tüm bu anlamların yanı sıra tezkire, zaman içinde bir meslekte tanınmış 

kişilerin hayat ve sanatından söz eden bir edebî türün adı hâline gelmiştir. (Kılıç 2007, s. 

1) Kazandığı son anlama göre tezkire, klasik İslam edebiyatlarında ünlü olmuş kişilerin, 

özellikle şairlerin, biyografilerinin yanı sıra sanatçı kişiliklerini anlatarak çalışmalarından 

örnekler veren eserlerin genel adıdır. (Pala 2024, s. 399) 

 Tüm bu yönleriyle tezkireler adeta birer edebiyat tarihi hüviyeti kazanmış 

kaynaklardır. Özellikle edebî değerlendirmeler de ihtiva etmesi yönüyle tezkireler, edebiyat 

eleştirisi bakımından önemli kaynaklardandır. Klasik Türk şiirinin edebî estetiğini ve 

zevkini anlayabilmek için yazılmış olan tezkirelerdeki beğeni, zevk ve tercihlerin bilinmesi 

önem arz etmektedir.  Bu bakımdan tezkirelerde kullanılan şiir ve şair vasfındaki tenkit 

terim ve ifadelerinin örnekler ışığında tespit edilmesinin gerekliliği anlaşılmıştır. (Kaplan 

2021, s. 5) 

 Tezkirelerde edebî eleştiri genellikle şairlerin yeteneklerinin övülmesi, kendisinden 

önce yaşamış şairlerden farkının ortaya konulması ya da kendisinden sonra gelen şairleri 

edebî yönündeki hangi başarısıyla etkilediği gibi olumlu özelliklere atfedilen terimlerle 

yapılmıştır. Ama söz konusu metinlerde yapılan edebî eleştirilerde az miktarda da olsa 

şairlerin yeteneklerinde zayıf bulunan yönleri de birtakım olumsuz terimlerle ifade 

edilmiştir. Bu çalışmada tezkirelerde edebî eleştiri kavramı düşünüldüğünde akla ilk 

gelebilecek olumlu algının zıttı olarak bilhassa olumsuz terimlerin üzerinde durulacaktır. 

Söz konusu terimlerin daha doğru yorumlanabilmesi için öncelikle tezkirenin yazarının 

edebî kişiliği ve eserin yazıldığı dönemin şiir anlayışının hatırlanması gerekmektedir. 

1. Beyânî’nin Edebî Kişiliği ve Tezkiretü’ş-Şu’ârâ’sı 

Beyânî’nin Tezkiretü’ş-Şu’ârâ’sını kaleme aldığı 16. yüzyılda Osmanlı devleti adeta 

zirvesini yaşamış, İstanbul başta olmak üzere Edirne, Bursa, Kütahya, Amasya gibi şehirler 

birer kültür merkezine dönüşmüş, buralarda birbirinden kıymetli şairler yetişmiştir. Fuzûlî, 

Bâkî, Zâtî, Hayâlî, Taşlıcalı Yahyâ Bey gibi büyük isimler bu yüzyılda yetişmiş, kendi şiir 

anlayışlarını ve hayata bakışlarını kaleme almıştır. Divan şiirine bu yüzyılda pek çok yenilik 

girmiş, edebiyatta şehir kavramı ilk kez ortaya çıkmış, fetihnâmeler, zafernâmeler, tarih 

düşürmeler rağbet görmeye başlamıştır. Şiirde sanat endişesi odak noktası olduğundan bu 

durum yazılan şiirlerin üslûbuna da yansımıştır. Bu yüzyılın dili önceki yüzyıllardan daha 

farklı, daha süslü ve ağdalı bir dil olmuştur. Bu değişimle beraber divan şiiri giderek simgeci 

ve kavramsal şiir özelliği kazanmıştır. Sultanların yanı sıra devlet adamlarının da en fazla 



 

174 
 

divan verdiği bu yüzyılda pek çok şair ortaya çıkmış ve pek çok divan kaleme alınmıştır. 

(İsen-Horata 2011, s. 88-112) 

Beyânî ise bir divan sahibi olmamakla birlikte özellikle tarikat çevrelerinde sevilip 

tutulmuş bir şairdir. Onun şiir hayatı, tasavvufa girmeden önce ve girdikten sonra olmak 

üzere iki döneme ayrılmıştır. Hayatının birinci devresinde Beyânî çağının ikinci sınıf şairleri 

ayarında şiirler söylemiştir. Fakat tarikata girdikten sonra bu tarz şiirlerden vazgeçmiş, 

kendi ifadesiyle “Allah dostlarının aşk ve muhabbetle ilgili mecazi şiirlerini” benimsemiş ve 

sadece Arapça şiirler söylemeye devam etmiştir. Bu şiirler hocası Ebüssuûd Efendi’nin 

Arapça şiirlerinin tekrarı mahiyetinde olmuş, bir kısmı da onun şiirlerine nazîre olarak 

yazılmıştır. Beyânî’nin şiirleri bir araya getirilmemiş, devrin şiir mecmualarında kalmıştır. 

Beyânî’yi edebiyat dünyasında unutulmaktan kurtaran eseri, 1000 (1592) yılında 

tamamladığı ve özel bir adı olmadığı için müellifinin ismiyle anılan şuarâ tezkiresidir. Bu 

eser Kınalızâde Hasan Çelebi Tezkiresi’nin (yazılışı 994/1586) kısaltılmış şeklidir. 

Mukaddimede belirttiğine göre Beyânî bu tezkireyi bütünüyle istinsah edecek vakti olmadığı 

için sadece tanınmış şairleri seçip onlarla ilgili bilgileri özetlemiş, şiirlerinden de örnek 

olarak en tanınmış olanları almıştır. (İsen 1992, s. 32) 

Tezkire’nin birinci bölümünde beş padişah [Fatih Sultan Mehmed (Avnî), Sultan 

Bâyezîd (Adlî), Yavuz Sultan Selîm (Selîmî), Kanuni Sultan Süleymân (Muhibbî), Sultan 

II.Selîm (Selîmî)] ve dört şehzade [Şehzade Cem, Şehzade Mustafa (Muhlisî), Şehzade 

Bâyezîd, Şehzade Murâd] ele alınmıştır. İkinci bölümünde, XV.ve XVI. yüzyılda yaşamış 

olan 368 şairin biyografisine yer verilmiştir. Eserin şairlere ayrılan kısmı Ahmed Paşa ile 

başlayıp Yûsuf ile bitmektedir. Tezkire’de padişah ve şehzadelerle birlikte toplam 377 şair 

bulunmaktadır.   

Beyânî Tezkiresi’nde padişah ve şehzadelere göre şairlerin biyografileri kısa 

tutulmuştur. Bu kısa biyografik bilgilerde şairlerin doğum yerleri, ad, unvan ve lakapları, 

akraba ve soyları, eğitim-öğretim durumları, hocaları, meslekleri, hastalıkları, ölüm 

nedenleri, ölüm yerleri ve mezarlarının bulunduğu yer anılmıştır. Ayrıca şairlerin şöhret 

buldukları alanlar belirtilmiş, eserlerinden kısaca söz edilmiş, şairlik güçleri ve şiirleri 

değerlendirilmiştir.  

Beyânî Tezkiresi, aslında toplam 636 şairin biyografisini içeren Kınalızâde Hasan 

Çelebi Tezkiresi’nin özeti durumundadır. Beyânî, Hasan Çelebi Tezkiresi’nde olmayan beş 

şairi (Hakanî, Hâletî, Hızrî, Mu’îdî, Meylî) Tezkire’sine ilave etmiştir.  (Sungurhan Eyduran 

2008, s. 13) 

Tüm bu bilgiler doğrultusunda Beyânî’nin tezkiresinde devlet adamları ve şairlerin 

edebî yönlerini eleştirmek için kullandığı olumsuz terimlere, aralarındaki farklılıklara 

değinmek doğru olacaktır. 

2. Beyânî’nin Tezkiretü’ş-Şu’ârâ’sında Olumsuz Edebî Eleştiri Terimleri 

2.1. Âciz 

Kelime anlamı olarak eli ermez, beceriksiz, kabiliyetsiz, zayıf, güçsüz anlamlarına gelen âciz edebî 

eleştiri terimi olarak şairlerin yeteneksizliğini ifade etmek için kullanılmıştır. (Devellioğlu 2007, s. 7) Beyânî 

tezkirede yalnızca bir şair için bu eleştiride bulunmuştur.  



 

175 
 

Figânî-i Sânî için “Gazelleri hod mertebe vasfından kalem âciz zebûn kâsırdur.” diyerek “kalem âciz” 

tabiriyle onun gazellerindeki yeteneksizliğini ifade etmiştir. Tezkirede verilen şairin örnek beyitlerinden biri şu 

şekildedir: 

Virdüm dehân-ı dil-bere dil gâ’ibâne ben  

Mikdâr-ı zerre görmedin andan nişâne ben 

2.2. Âmiyy 

Kelime anlamı olarak âvâma mahsus, âvâmca anlamlarına gelen âmiyy edebî eleştiri terimi olarak 

şairlerin şiirlerinin halk arasında sevilmiş olsa da sanatlı bulunmayıp basit görüldüğünü ifade etmek için 

kullanılmıştır. (Devellioğlu 2007, s. 32) Beyânî tezkirede yalnızca bir şair için bu eleştiride bulunmuştur.  

Hızrî için “Âmiyy-şekl iken gavâmız-ı tasavvufı ve kelimât-ı Şeyh-i ekberi ekâbir-i ulemâ öninde bî-pâk 

tahkîk iderdi.” diyerek “âmiyy-şekl” ifadesiyle onun şiirlerinin basit olduğunu belirtmiştir. Tezkirede verilen 

şairin örnek beyitlerinden biri şu şekildedir: 

Âteş-i ışk olmadın âsâr-ı Hak mı görinür  

Derd ü mihnet çekmeden envâr-ı Hak mı görinür 

 

 

2.3. Âmiyâne  

Kelime anlamı olarak “âmiyy” kelimesinden türetilerek âvâm tarzında, alelâde, basit, 

bayağı anlamlarına gelen âmiyâne kelimesi edebî eleştiri terimi olarak şairin kaleme aldığı 

şiirlerinin halk arasında şöhret bulmuş olsa da basit olduğunu ifade etmek için 

kullanılmıştır. (Kaplan 2021, s. 22) Şairin şiirleri halk arasında sevilse de ifade tarzının üst 

seviyede bir anlatımda olmadığı, basit olduğu vurgulanmıştır. Beyânî tezkiresinde bu 

eleştiriyi üç şair için yapmıştır.  

Ahmed Paşa için “Anun zemânına gelince ve anun dahı evâ’il-i hâlinde vâkî olan eş’âr-

ı Türkî âmiyâne olup Mîr Âlî Şîr Nevâyî mezbûra otuz üç dâne musanna’ u muhayyel gazel 

göndermişdür.” diyerek “eş’âr-ı Türkî âmiyâne” ifadesiyle onun Türkçe şiirlerini basit 

bulduğunu ifade etmiştir. Tezkirede verilen şairin örnek beyitlerinden biri şu şekildedir: 

Kul günâh itse n’ola afv-ı şehinşâhı kanı  

Tutalum iki elüm kandayimiş kanı kerem 

Nişânî için “Lâkin inşâsı tumturak-ı elfâzdur âmiyânedür üstâdâne degüldür.” diyerek 

şair için yaptığı övgülerin ardından lakin şeklinde söze başlamış ve açıkça şairin şiirini 

âmiyâne bulduğunu, üst seviyede şiir yazamadığını ifade etmiştir. Tezkirede verilen şairin 

örnek beyitlerinden biri şu şekildedir: 

Ey cebîni mahv iden mâh-ı münîrün pertevin  

Rûşen eyle mihr-i ruhsârunla gel gönlüm evin 

Nazmî için “Lâkin nazmı âmiyâne ve şi’ri miyânedür.” diyerek yine olumlu övgülerin 

ardından nazmını basit bulduğunu şiirini ise orta seviyede bulduğunu ifade etmiştir. 

Tezkirede verilen şairin örnek beyitlerinden biri şu şekildedir: 

Dehânun bûsesin kılmak temennâ  



 

176 
 

Bir olmaz fikrdür yok yire cânâ 

2.4. Avâm-pesend  

Kelime anlamı olarak halkça beğenilecek şey anlamına gelmektedir. (Devellioğlu 2007, 

s. 53) Bu terim şairin şiirinin ayak takımının beğeneceği bir tarzda, âdî ve kaba olduğunu 

ifade etmek için edebî eleştiride kullanılmıştır. Beyânî tezkirede yalnızca bir şair için bu 

eleştiride bulunmuştur.  

Gubârî için “Eş’ârı avâm-pesend ammâ kendi tamâm mertebe cûd-pesenddür.” diyerek 

“eş’ârı avâm-pesend” ifadesiyle onun şiirlerinin halkça beğenilecek âdî tarzda olduğunu 

belirtmiştir. Tezkirede verilen şairin örnek beyitlerinden biri şu şekildedir: 

Ey Gubârî ele girmezse şarâb işte gubâr  

Su bulınmazse zarûretde teyemmüm câ’iz 

2.5. Basît 

Kelime anlamı olarak sade, yalın, düz anlamlarına gelmektedir. (Devellioğlu 2007, s. 

53) Bu terim 16. yüzyılda şiirde sanat gayesinin ön plana çıktığı, ağdalı şiirlerin ön planda 

olduğu bir dönemde ifade edilmesi yönüyle olumsuz bir edebî eleştiri terimi olarak 

kullanılmıştır. Beyânî tezkirede yalnızca bir şair için bu eleştiride bulunmuştur. Fakat 

eleştirdiği kişinin bir devlet adamı olması yönüyle eleştirisinin hemen ardından aynı cümle 

içinde her ne kadar şairin şiirlerini basit ve sade bulsa da pek çok şiirden üstün bulduğunu 

ifade ederek eleştirisini yumuşatmıştır.  

Zikr-i Pâdişâh-ı Âlî-Nejâd Sultân Murâd Hân İbn-i Sultân Selîm Hân için “Basît ü sâde 

olan eş’ârı cümlesinden râcihdür.” diyerek “basît ü sâde olan eş’ârı” ifadesiyle onun 

şiirlerinin sade ve yalın tarzda olduğunu belirtmiştir. Tezkirede verilen şairin örnek 

beyitlerinden biri şu şekildedir: 

Dil derd-i yâre düşdi çâre var mı yâ Rab  

Gönlüm gibi cihânda âvâre var mı yâ Rab 

2.6. Bî-iştihâr 

Kelime anlamı olarak iştihâr, şöhretlenme, şöhret bulma, meşhur olma, ün alma, ünlü 

olma anlamlarına gelmektedir. (Devellioğlu 2007, s. 466). Bî-iştihâr ise olumsuz bir edebî 

eleştiri terimi olarak şiiriyle ün kazanamamış şairler için kullanılmıştır. Bu durum onların 

şiirde çok da yetenekli olmadıklarını, bu yüzden meşhur olamadıklarını ifade etmek için 

ifade edilmiştir. Beyânî tezkirede yalnızca bir şair için bu eleştiride bulunmuştur.  

Hamdî için “Gazelde çendân iştihârı yokdur.” cümlesiyle gazelde o kadar da ün 

kazanmadığı, yani gazelinde ün kazanabilecek kadar yetenekli olmadığı ifade edilmiştir. 

Tezkirede verilen şairin örnek beyitlerinden biri şu şekildedir: 

Hünerden şimdi âlem kurı kaldı  

Asel gitdi hemân zenbûrı kaldı 

 

 



 

177 
 

2.7. Bî-mânâ 

Kelime anlamı olarak mânâ, anlam, iç yüz, rüya, düş, akla yakın sebep anlamlarına 

gelmektedir. (Devellioğlu 2007, s. 579). Bî-mânâ ise olumsuz bir edebî eleştiri terimi olarak 

şairlerin şiirinin anlamsız ve yavan bir tarzda kaleme alındığını ifade etmek için 

kullanılmıştır. Beyânî tezkirede yalnızca bir şair için bu eleştiride bulunmuştur.  

Hâfız-ı Acem için “Kelimâtı gass u semîndür. Kimi gâyet zîbâ ve kimi bî-meze vü bî-

ma’nâdur.” diyerek şiirde kullandığı kelimelerin anlamsız ve yavan olduğunu belirtmiştir. 

Tezkirede verilen şairin örnek beyitlerinden biri şu şekildedir: 

Bâde hallinde acâ’ib hîle buldum gûş idün  

Mest olun teklîf sâkıt olsun andan nûş idün 

2.8. Bî-ma’rifet  

Kelime anlamı olarak ma’rifet, bilgi, bilmek, dâniş, ilim ve fen, hüner ve san’at gibi 

anlamlara gelmektedir. Bir şeyin izini tefekkür ederek ve derin düşünerek onu algılamak 

şeklinde de tanımlanmıştır. Bî-ma’rifet ise edebî eleştiri terimi olarak ma’rifetsiz, şiirden 

anlamayan, bilgi sermayesinden mahrum, şiir sanatının gereklerini ve inceliklerini 

bilmeyen şairler için şiir bilgisiden uzak şiirler kaleme aldıklarında kullanılmıştır. (Kaplan 

2021, s. 68). Beyânî tezkirede yalnızca bir şair için bu eleştiride bulunmuştur.  

Ârif Çelebi için “Yazdugında aslâ ilm yogiken âlemün Firdevsîsi geçinüp ayân-ı devlet 

(ü) erkân-ı sa’âdet ekserî sâde dil ve ma’rifetden âtıl olmagla anı gerçek fâzıl u kâmil sanup 

her birinden envâ-ı cevâ’iz câ’iz olmışdur.” diyerek “ma’rifetden âtıl” ifadesiyle şairin 

bilgisizliği ifade edilmiştir. Tezkirede verilen şairin örnek beyitlerinden biri şu şekildedir: 

Ey efendüm hilâl kimdür kim  

Gözün üstinde var diye kaşun 

2.9. Bî-meze 

Kelime anlamı olarak mezesiz demektir. Meze ise lezzet, tat demektir. Dolayısıyla bî-

meze, tatsız, lezzetsiz manasındadır. Bî-meze edebî eleştiri terimi olarak lezzetsiz ve sade 

sözler söyleyen şairler için bu tarz bir söyleyişin makbul olmadığını vurgulamak adına 

kullanılmıştır. (Kaplan 2021, s. 70) Beyânî tezkirede yalnızca bir şair için bu eleştiride 

bulunmuştur.  

Hâfız-ı Acem için “Kelimâtı gass u semîndür. Kimi gâyet zîbâ ve kimi bî-meze vü bî-

ma’nâdur.” diyerek “bî-meze” ifadesiyle onun şiirinin lezzetsiz ve sade oluşunu 

vurgulayarak eleştirmiştir. Tezkirede verilen şairin örnek beyitlerinden biri şu şekildedir: 

Felek altun benekdür kim zemînî âsmânîdür  

Şeh-i mi’râca lâyıkdur o hil’at Hüsrevânîdür 

2.10.  Bî-pâk 

Kelime anlamı olarak pâk, temiz, arık anlamlarına gelmektedir. (Devellioğlu 2007, s. 

852). Bî-pâk ise olumsuz bir edebî eleştiri terimi olarak şairlerin şiirinin anlaşılması güç 

veya edebî zevk ve sanattan uzak olduğunu ifade etmek için kullanılmıştır. Beyânî tezkirede 

yalnızca bir şair için bu eleştiride bulunmuştur.  



 

178 
 

Hızrî için “Âmî-şekl iken gavâmız-ı tasavvufı ve kelimât-ı Şeyh-i ekberi ekâbir-i ulemâ 

öninde bî-pâk tahkîk iderdi.” diyerek onun şiirinde kullandığı kelimelerin âlimlerin nezdinde 

anlaşılması güç ve edebî zevkten uzak olduğu belirtilerek eleştirilmiştir. Tezkirede verilen 

şairin örnek beyitlerinden biri şu şekildedir: 

Ger bize kâlû belâdan kısmet-i ışk olmasa  

Zâhidâ hîç zühd ile esrâr-ı Hak mı görinür 

2.11. Ednâ 

Kelime anlamı olarak denî kelimesi alçak, soysuz, bayağı, aşağılık anlamlarına 

gelmektedir. Yine aynı kökten türeyen ednâ ise çok aşağı, âdî anlamlarına gelmektedir. Şiir 

için kullanıldığında ise vasfettiği şiirin pek aşağı seviyede olduğunu belirtmektedir.  (Kaplan 

2021, s. 102) Beyânî tezkirede yalnızca bir şair için bu eleştiride bulunmuştur.  

Şevkî için “Egerçi şi’ri anlardan ednâdur.” diyerek Şevkî’nin şiirlerini başka şiirlerle 

kıyaslamış ve onun şiirinin epey aşağı seviyede, kalitesi düşük bir şiir olduğunu ifade 

etmiştir. Tezkirede verilen şairin örnek beyitlerinden biri şu şekildedir: 

Yazan hilâl resmini tâk-ı zebercede  

Evvel kaşun misâlini kılmış müsevvede 

2.12. Garâ’ib  

Kelime anlamı olarak tuhaf, şaşılacak şeyler anlamına gelmektedir. (Devellioğlu 2007, 

s. 277). Olumsuz bir edebî eleştiri terimi olarak şairlerin şiirinin beklenen ölçütlerin dışında 

kalıp tuhaf karşılanması olarak kullanılmaktadır. Beyânî tezkirede yalnızca bir şair için bu 

eleştiride bulunmuştur.  

Ârif Çelebi için “Mezbûrun şi’rinden gayrı garâ’ib ihtirâ’ları var idi.” diyerek şairin 

şiirinden başka garip, tuhaf karşılanabilecek benzeri görülmemiş eserlerinin olduğunu dile 

getirerek olumsuz bir eleştiride bulunmuştur. Tezkirede verilen şairin örnek beyitlerinden 

biri şu şekildedir: 

Ey efendüm hilâl kimdür kim  

Gözün üstinde var diye kaşun  

Ta’n idüp alma agzuna câmı  

Kim degül zâhidâ senün işün 

 

2.13. Gass  

Kelime anlamı olarak ince, zavallı, tatsız, yavan, incelik, zavallılık anlamlarına 

gelmektedir. (Devellioğlu 2007, s. 279). Olumsuz bir edebî eleştiri terimi olarak şairlerin 

şiirinin tatsız ve zayıf olduğunu, şairin ise yeteneksizliğini ifade etmek için kullanılmaktadır. 

Beyânî tezkirede yalnızca bir şair için bu eleştiride bulunmuştur.  

Hâfız-ı Acem için “Kelimâtı gass u semîndür.” diyerek şiirlerinde kullandığı kelimelerin 

tatsız, anlam bakımından zayıf ve yetersiz olduğunu belirterek eleştirmiştir. Tezkirede 

verilen şairin örnek beyitlerinden biri şu şekildedir: 



 

179 
 

Bâde hallinde acâ’ib hîle buldum gûş idün  

Mest olun teklîf sâkıt olsun andan nûş idün 

2.14. Gavâmız 

Kelime anlamı olarak gâmız, anlaşılması güç olan, anlaşılmaz, karışık, kapalı, muğlak 

söz anlamlarındadır. Çoğulu olan gavâmız da bir olumsuz edebî eleştiri terimi olarak asıl 

anlamını ehlinin keşif ve izah edebileceği, derin ve girift anlamlı, çözümü zor olan sözleri 

ifade etmek için kullanılmıştır. (Kaplan 2021, s. 135) Beyânî tezkirede yalnızca bir şair için 

bu eleştiride bulunmuştur.  

Hızrî için “Âmî-şekl iken gavâmız-ı tasavvufı ve kelimât-ı Şeyh-i ekberi ekâbir-i ulemâ 

öninde bî-pâk tahkîk iderdi.” diyerek şiirinde kullandığı tasavvufî birtakım kelimelerin 

anlaşılmasının güç olduğunu ifade ederek eleştirmiştir. Tezkirede verilen şairin örnek 

beyitlerinden biri şu şekildedir: 

Ger bize kâlû belâdan kısmet-i ışk olmasa  

Zâhidâ hîç zühd ile esrâr-ı Hak mı görinür 

2.15. İktibâs  

Bir edebiyat terimi olarak iktibâs, bir söz veya fıkrayı aynen veya anlam olarak kendi 

söz veya yazısına aktarma demektir. Olumsuz edebî eleştiri terimi olarak ise iktibâs bir 

kaynaktan istifade etmekten ziyade söz aşırmak anlamında ifade edilmiştir. (Kaplan 2021, 

s. 192) Beyânî tezkirede yalnızca bir şair için bu eleştiride bulunmuştur.  

Sâ’î-i Sânî için “Henüz sinn-i şebâbda hayli ma’ârif iktibâs itmişdür.” diyerek onun 

şiirinde epeyce iktibâs yaptığını eleştirmiştir. Tezkirede verilen şairin örnek beyitlerinden 

biri şu şekildedir: 

Zîbâ yaraşdı hançer-i zerrîn o dil-bere  

Hûbân-ı şehr reşk ile hep düşdi hançere 

2.16. Kalîl  

Kelime anlamı olarak Arapça kıllet (az olmak) kelimesinden gelen kalîl, çok olmayan, 

az demektir. Olumsuz edebî eleştiri terimi olarak şairlerin şiirlerinin sayıca az olduğunu 

ifade etmek için kullanılmıştır. (Kaplan 2021, s. 203) Beyânî tezkirede yalnızca bir şair için 

bu eleştiride bulunmuştur.  

Abdü’l-Vehhâb için “Egerçi eş’ârı kalîl ammâ her beyti kâ’ilinün kuvvetine delîldür.” 

diyerek şiirlerinin sayısının az olduğunu vurgulamış, daha sonra beyitlerinin edebî 

yönünün kuvvetli olduğunu ifade ederek cümleyi olumlu bir anlamla tamamlamıştır. 

Tezkirede verilen şairin örnek beyitlerinden biri şu şekildedir: 

Maraz-ı ışkı gör şifâ yerine  

Ala gör derdini devâ yerine 

2.17. Kâsır  

Kelime anlamı olarak kâsır kelimesi kısa, kusurlu, nâkıs, noksan, eksik, âciz 

anlamlarına gelmektedir. Olumsuz edebî eleştiri terimi olarak kâsır, kusurlu veya eksik 



 

180 
 

bulunan şairleri veya onların şiirlerini nitelemek için, herhangi bir hususta şairlerin 

acziyetini belirtmek için kullanılmıştır. (Kaplan 2021, s. 207) Beyânî tezkirede yalnızca bir 

şair için bu eleştiride bulunmuştur.  

Figânî-i Sânî için “Gazelleri hod mertebe vasfından kalem âciz zebûn kâsırdur.” diyerek 

gazellerinin âciz, zayıf, kusurlu olduğunu ifade etmiştir. Tezkirede verilen şairin örnek 

beyitlerinden biri şu şekildedir: 

Aglamazsa bana bir dem acıyup dîdelerüm  

Göreyin tursun iki gözüme hûn-ı cigerüm 

2.18. Mukallid  

Kelime anlamı olarak taklîd kelimesinden türeyen mukallid, birine benzemeye, bir şeyi 

aslı gibi yapmaya çalışan, taklit eden kimse, taklitçi demektir. Olumsuz edebî eleştiri terimi 

olarak mukallid, özgün üretimi olmayan, başkalarını taklit ederek şiir yazan şairler için 

kullanılmıştır.  (Kaplan 2021, s. 279) Beyânî tezkirede iki şair için bu eleştiride 

bulunmuştur.  

Ümîdî için “Bâkî Efendinün mukallidlerindendür.” diyerek şiirlerinde Bâkî’yi taklit 

ettiğini ifade etmiştir. Tezkirede verilen şairin örnek beyitlerinden biri şu şekildedir: 

Sarardup cism-i zârum itdi altun  

Beni harcatmak ister gibi gerdûn 

Tâbî için “Bâkî Efendinün mukallidi olmagla iftihâr iderdi.” diyerek şiirlerinde Bâkî’yi 

taklit ettiğini ve bununla övündüğünü belirterek eleştirmiştir. Tezkirede verilen şairin örnek 

beyitlerinden biri şu şekildedir: 

Âhum ki âsmâne atar her gice hadeng  

Kasdı budur ki kevkeb-i âhumla ide ceng 

2.19. Nâdir 

Kelime anlamı olarak seyrek, az, ender bulunur anlamlarına gelmektedir. (Devellioğlu 

2007, s. 795). Olumsuz bir edebî eleştiri terimi olarak genellikle şairlerin şiirlerinin az 

sayıda olduğunu ifade etmek için kullanılmıştır. Beyânî tezkirede iki şair için bu eleştiride 

bulunmuştur.  

Sa’dî için “Türkî eş’ârı nâdirdür.” diyerek Türkçe şiirlerinin az sayıda olduğunu ifade 

etmiştir. Tezkirede verilen şairin örnek beyitlerinden biri şu şekildedir: 

Yâ Rabb n’olaydı âlem içinde dil olmasa  

Bâri olursa her güzele mâ’il olmasa 

Nişânî için “Zemânında inşâ ile hayli şöhret bulup nazm-ı eş’ârda dahı kâdir ammâ şi’ri 

nâdirdür.” diyerek önce şöhretli olmasıyla övmüş ardından şiirlerinin az sayıda olması 

yönüyle de eleştirmiştir. Tezkirede verilen şairin örnek beyitlerinden biri şu şekildedir: 

Tali’de devlet olmasa hidmet ne fâ’ide  

Hakkdan inâyet olmasa ta’ât ne fâ’ide 

 



 

181 
 

 

2.20. Râcil 

Kelime anlamı olarak râcil, yaya demektir. Fakat mecazen bilgisiz anlamında 

kullanılmaktadır. Olumsuz edebî eleştiri terimi olarak râcil, şairin yetersizliğini ifade eden 

bir terimdir. (Kaplan 2021, s. 339) Beyânî tezkirede yalnızca bir şair için bu eleştiride 

bulunmuştur.  

Ahdî-i Diger için “A’câmun gâlibi Türkî eş’ârda râcil iken mezbûr dakâ’ik-i zebân-ı 

mesfûrda tabaka-i bülegâya vâsıldur.” diyerek Türkçe şiirlerinde yetersiz olduğunu ifade 

etmiştir. Tezkirede verilen şairin örnek beyitlerinden biri şu şekildedir: 

Cân metâ’ı bulmadı bâzâr-ı dehr içre revâc  

Gel hadeng-i gamzen ile ana lutf it kapu aç 

2.21. Vasatü’l Hâl 

Bu tâbir orta hâlli, orta hâlde demektir. Olumsuz edebî eleştiri terimi olarak vasatü’l 

hâl bir şairin sözlerinin üst derecede olmadığını ifade etmek için kullanılmıştır. (Kaplan 

2021, s. 439) Beyânî tezkirede yalnızca bir şair için bu eleştiride bulunmuştur.  

Lâyihî için “Fârisidânlıkla meşhûrdur. Ammâ şi’ri vasatü’l-hâldür.” diyerek oun 

Farsça’da meşhur olmasına karşın şiirlerinin üst derecede olmadığını belirterek 

eleştirmiştir. Tezkirede verilen şairin örnek beyitlerinden biri şu şekildedir: 

Dimek lâzım degül na’l ü elifler kesdügüm yâre  

Zebân-ı hâl ile söyler agız açup kamu yâre 

2.22. Zebûn 

Kelime anlamı olarak zebûn kelimesi zayıf, güçsüz, âciz anlamlarına gelmektedir. 

Olumsuz edebî eleştiri terimi olarak edebî yönü zayıf ve güçsüz bulunan şairleri veya onların 

şiirlerini nitelemek için, herhangi bir hususta şairlerin acziyetini belirtmek için 

kullanılmıştır. (Devellioğlu 2007, s. 1174) Beyânî tezkirede yalnızca bir şair için bu eleştiride 

bulunmuştur.  

Figânî-i Sânî için “Gazelleri hod mertebe vasfından kalem âciz zebûn kâsırdur.” diyerek 

gazellerinin âciz, zayıf, kusurlu olduğunu ifade etmiştir. Tezkirede verilen şairin örnek 

beyitlerinden biri şu şekildedir: 

Dökmege kanını halkun ki müjen âl eyler  

Bize geldükce tokınmaz geçer ihmâl eyler 

Sonuç 

Beyânî’nin Tezkiretü’ş-Şu’ârâ’sında tespit edilen 22 olumsuz edebî eleştiri terimi, 

klasik Türk edebiyatında eleştirel söylemin nasıl şekillendiğini göstermesi bakımından 

önemli bir örnek teşkil etmektedir. Bu terimler aracılığıyla şairlerin üslup, hayal gücü, 

mazmun kullanımı, anlam derinliği ve şiir tekniği gibi yönleri değerlendirilmiştir. Ancak 

Beyânî’nin eleştiri anlayışı, sert ve yıkıcı bir tavırdan ziyade yapıcı ve ölçülü bir yaklaşımı 

yansıtmaktadır.  



 

182 
 

Beyânî, özellikle devlet adamları başta olmak üzere şairlere yönelik olumsuz 

eleştirilerinde dahi naif ve engeli bir üslup kullanmaya özen göstermiştir. Hiçbir şairi 

aşağılayıcı ya da hakaret boyutuna varan sözlerle küçümsememiş; aksine, çoğu zaman 

olumsuz değerlendirmelerinin öncesinde veya sonrasında olumlu ifadeler ekleyerek 

eleştiriyi yumuşatmıştır. Bu yaklaşım, onun eleştiriyi yıkıcı değil, yol gösterici bir unsur 

olarak gördüğünü göstermektedir. 

Sonuç olarak Beyânî’nin tezkiresindeki eleştiri dili, klasik Türk edebiyatında olumsuz 

eleştirinin yalnızca kusurları göstermekle kalmadığını, aynı zamanda edebî şahsiyetlerin 

güçlü yönlerini de hatırlatarak daha bütüncül bir değerlendirme ortaya koyduğunu 

kanıtlamaktadır. Bu yönüyle Beyânî, hem dönemin edebî zevkini yansıtan hem de eleştiriyi 

estetik bir denge içinde sunan bir tezkire yazarı olarak öne çıkmaktadır. 

 

Kaynaklar 

DEVELLİOĞLU, Ferit, Osmanlıca Türkçe Ansiklopedik Lûgat, Aydın Kitabevi, Ankara, 2007. 

İSEN, Mustafa, Beyânî, TDV İslam Ansiklopedisi, Cilt 6, s. 32, İstanbul, 1992. 

İSEN, Mustafa, Eski Türk Edebiyatı El Kitabı, Grafiker Yayınları, Ankara, 2011. 

KAPLAN, Fahri, Klasik Türk Edebiyatı Eleştiri Terimleri Sözlüğü Latîfî Tezkiresi Örneği, Dün Bugün 

Yarın Yayınları, İstanbul, 2021. 

KILIÇ, Filiz, Edebiyat Tarihimizin Vazgeçilmez Kaynakları: Şair Tezkireleri, Türkiye Araştırmaları 

Literatür Dergisi, Cilt 5, Sayı 10, s. 543-564, 2007. 

KUTLU, İbrahim, Beyânî Tezkiretü’ş Şu’ârâ, Ankara, 1997. 

PALA, İskender, Ansiklopedik Divan Şiiri Sözlüğü, Kapı Yayınları, İstanbul, 2024. 

SEVİNÇ, Fırat, Beyânî Tezkiresinde Şairlerin Edebî Şahsiyetleriyle İlgili İfadeler, Turkish Studies, 

Volume 9/3, s. 1257-1276. 

SUNGURHAN EYDURAN, Aysun, Beyânî Tezkiretü’ş-Şu’ârâ, Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, 

Ankara, 2008. 

  



 

183 
 

İKİ MİLLET, TEK YÜREK: MEHMET AKİF ERSOY VE BAHTİYAR VAHAPZADE'NİN 

ŞİİRİNDE ORTAK DEĞERLER 

TWO NATIONS, ONE HEART: COMMON VALUES IN THE POETRY OF MEHMET AKİF 

ERSOY AND BAHTIYAR VAHAPZADE 

 

Elif OĞUZHAN1 

 

“Birdir bizim her halimiz, 

Sevincimiz, melâlimiz. 

Bayraklarda hilâlimiz 

Azerbaycan – Türkiye.” 

Bahtiyar Vahapzade 

Özet 

Mehmet Akif Ersoy ve Bahtiyar Vahapzade Türk edebiyatına isimlerini altın harflerle 

nakşettirmiş iki büyük şair ve fikir adamıdır. Farklı coğrafyalarda, farklı siyasi şartlar 

altında yaşasalar da benzer buhranlı dönemlere şahitlik etmişlerdir. Her iki şairin de vatan 

ve milletine karşı duydukları derin sevgi, bağımsızlık mücadelesi, milli değerleri 

savunmadaki kararlılıkları, sorumluluk duyguları ve kaleme aldıkları konulardaki 

benzerlikler oldukça dikkat çekicidir. İki değerli şair de yaşadıkları döneme ait şahit 

oldukları sosyal, siyasal, ideolojik sıkıntı ve baskılara şiir aracılığıyla direnerek; milli bilinç, 

uyanış ve mücadelenin inşasında önemli rol oynamaktadır. Vatan, millet, bağımsızlık, 

birlik, beraberlik ve dil gibi ortak değerler ekseninde şekillenen şiirleri, hem bireysel 

vicdanın sesi olmuş hem de toplumsal uyanışın öncüsü hâline gelmiştir. Öte yandan, 

Vahapzade’nin Mehmet Akif’e duyduğu derin hayranlık da çalışmada özel olarak ele 

alınmış; Vahapzade’nin Akif’i bir fikir ve ahlak önderi olarak görmesi, onun eserlerine ve 

söylemlerine yansıyan övgü dolu ifadelerin sunulmasıyla ortaya konmuştur. Elde edilen 

bilgiler ışığında, bu iki büyük şairin ortak ideallerinin daha derinlemesine incelenmeye 

değer olduğu anlaşılmaktadır. Bu bağlamda çalışmanın Mehmet Akif Ersoy ve Bahtiyar 

Vahapzade adına gelecekte yapılacak araştırmalara, kaynaklık etmesi, Türk dünyasının 

edebi bağlarını güçlendirmesi hedeflenmektedir. 

Anahtar Kelimeler: Bahtiyar Vahapzade, Mehmet Akif Ersoy, Türkiye-Azerbaycan 

Kardeşliği, Vahapzade’nin Akif Sevgisi, Edebî Direniş, Milli Kimlik ve Bağımsızlık, Ana Dilin 

Önemi. 

“All our joys and all our pain, 

 Are truly one and just the same. 

    The crescent on our flags proclaims: 

 Azerbaijan – Turkey.” 

Bahtiyar Vahapzade 

Abstract 

Mehmet Akif Ersoy and Bahtiyar Vahapzade are two great poets and intellectuals 

who have etched their names in golden letters into Turkish literature. Although they lived 

in different geographies and under different political circumstances, they witnessed 

 
1 Bilim Uzmanı (Yeni Türk Edebiyatı), Sinop Üniversitesi, Yunus Emre Enstitüsü Okutman, 
elifoguzhanelif@gmail.com, ORCID: 0000-0002-4675-3441. 

mailto:elifoguzhanelif@gmail.com


 

184 
 

similarly troubled times. The deep love both poets felt for their homeland and nation, their 

determination in defending national values, their strong sense of responsibility, and the 

similarities in the themes they addressed are particularly noteworthy. Both of these 

esteemed poets resisted the social, political, and ideological challenges and pressures of 

their times through their poetry, playing a significant role in the formation of national 

consciousness, awakening, and struggle. Their poetry, shaped around common values such 

as homeland, nation, independence, unity, solidarity, and language, became not only the 

voice of individual conscience but also a leading force in societal awakening. Moreover, 

Vahapzade’s profound admiration for Mehmet Akif is specially emphasized in this study; 

his view of Akif as a moral and intellectual leader is demonstrated through the praise and 

respect reflected in his works and statements. In light of the findings, it becomes clear that 

the shared ideals of these two great poets deserve further in-depth exploration. In this 

context, the study aims to serve as a reference for future research on Mehmet Akif Ersoy 

and Bahtiyar Vahapzade and to strengthen the literary ties within the Turkic world. 

Keywords: Bahtiyar Vahapzade, Mehmet Akif Ersoy, Turkey-Azerbaijan Brotherhood, 

Vahapzade’s Admiration for Akif, Literary Resistance, National Identity and Independence, 

Importance of Mother Tongue. 

 

Giriş 

Toplumlar birlikte yolculuk ettiklerinde aynı zamanda kader birliği de yaparlar. 

Azerbaycan ve Türkiye tarihsel süreçte pek çok yolu birlikte yürümüş bu birlikteliği 

güçlendirerek devam ettirmiştir. Bu çerçeveden bakılacak olursa yapılan bilimsel faaliyetler 

ve etkinliklerin her iki toplumun gelişiminde, kültürel iş birliğinde bir ufuk açacağı, 

toplumların yaşamsal ve sanatsal yönlerini güçlendireceği açıkça görülmektedir. 

Azerbaycan’ın bağımsızlığını ilan ettiği 9 Kasım 1991’de bu cumhuriyeti tanıyan, 

kabul eden ilk ülke Türkiye olmuştur. Yeni kurulan devletin birinci Cumhurbaşkanı Ayaz 

Mutəllibov’un dış ilişkilere karşı ihtiyatlı tutumu sebebiyle ilişkiler 1992 senesine kadar 

yeterince verimli ilerleyememiştir. Fakat Elçibey döneminden itibaren geçmişte sekteye 

uğrayan bağlar; “Bir millet, iki devlet” düsturuyla, gelişip güçlenmeye, ileri taşınmaya hızla 

devam etmiştir (Derman, 2022, s. 124). 

Bu dostluğun ve kardeşliğin yansıması pek çok alanda kendini göstermektedir. 

Duygu ve düşünce dünyasının yazıya dökülen kapısı, edebiyatta da bu birlikteliği ortak 

duyguları, ortak vicdani oluşumu görmek mümkündür. Türkiye-Azerbaycan bağlamında; 

vatan, millet, bayrak ve halkın yaşadığı toplumsal gerçekler çerçevesinde ortak atan iki kalp 

de Türk dünyasının göz bebeği olmuş iki büyük ustadır. Mehmet Akif Ersoy ve Bahtiyar 

Vahapzade kader birliği yapan iki toplumun aslında yüreğinin de bir attığının muazzam bir 

örneğini sunarken; her ikisi de ömürlerini milletin sesi olma yolunda vakfetmiştir. 

1. Şairlerin Hayat Hikâyeleri 

1.1. Bahtiyar Vahapzade (Bəxtiyar Mahmud oğlu Vahabzadə) 16 Ağustos 1925, 

Şeki - 13 Şubat 2009, Bakü 

 Bahtiyar Vahapzade, Türk dünyasına adını altın harflerle yazdırmış; şiirleriyle Türk 

coğrafyasında köprüler kurup birleştirmiştir. Yazdıklarıyla dil, milli kimlik ve bağımsızlık 

konularına vurgu yaparak Türk milletinin ortak hafızasını edebi direnişiyle canlı tutmaya 



 

185 
 

gayret etmiştir. Vahapzade, yaşadığı dönem boyunca yalnızca sanatla değil, düşünceyle de 

direnen, sözüyle halkını hem geçmişine bağlayan hem de geleceğe umutla baktıran 

müstesna bir şahsiyettir. Eserlerinde vatan, millet, dil ve özgürlük temalarını işleyerek, 

Sovyet ideolojisinin yok saymaya çalıştığı milli değerleri edebiyat aracılığıyla yeniden var 

etmiş; bu yönüyle hem Azerbaycan halkı hem de geniş Türk coğrafyası için simgesel bir 

figür hâline gelmiştir. 

Vahapzade'nin nazarında şiiri, duyguların estetik ifadesi olarak tanımlamak yetmez, 

aynı zamanda düşünce ve felsefenin harmanlandığı yönlendirici bir araçtır. Şiirlerinde 

makale ya da eleştiri yazar gibi fikir ürettiği görülmektedir. Ana dili, vatan, millet, din ve 

gelenek gibi değerleri şiirinin merkezine almıştır. Ancak bu değerlere sahip çıkan bireylerin 

özgün kimlikler geliştirebileceğine inanmaktadır. Mevcut Sovyet ideolojisinin, kendi 

fikirlerine uygun yeni bir insan tipi yaratmak adına ana dili, dini ve gelenekleri yok 

saymasına şiddetle karşı çıkarmıştır. Ayrıca sıralanan değerleri savunan bilim insanlarının 

ve sanatçıların hedef alınmasını öfkeyle eleştirir. Vahapzade, şiirlerinde bilhassa “anne” 

kavramı özelinde bu değerleri simgeleştirir; anne(ana), hem biyolojik kökeni hem de vatana 

bağlılığı temsil etmektedir. Vahapzade bu bağlamda, tamamen Sovyet karşıtı bir duruş 

sergilemektedir (Buran, 2010, s. 14-15). 

Bahtiyar Vahapzade, Azerbaycan’ın Şeki şehrinde 1925 senesinde dünyaya gelmiştir. 

İlk ve ortaokul eğitimini 1934 senesinde ailesiyle göç ettikleri başkent Bakü’de 

tamamlamıştır. Öğrenim gördüğü dönem, Sovyet ideolojisinin eğitime yoğun ve baskıcı 

biçimde uygulandığı döneme denk gelmektedir. Sovyet eğitim sistemi, bireyleri tek tip bir 

ideolojik kalıba sokmayı hedefleyen, milli ve manevi değerleri yok sayan bir anlayışla 

yapılandırılmıştır. Bu bağlamda, bireyler yalnızca sosyalist bir dünya görüşüyle değil, aynı 

zamanda kimliklerinden arındırılmış bir anlayışla, Aytmatov’un ifadesiyle 

“mankurt”laştırılarak yetiştirilmek istenmiştir. Ancak bu ideolojik eğitim ortamı, 

Vahapzade’nin milli kimliğini bastırmak bir yana, onun vatan sevgisini daha da 

pekiştirmiştir. Şair, bu dönemde şekillenen düşünsel altyapısıyla ilerleyen yıllarda 

Azerbaycan halkının sesi hâline gelir ve edebiyatı, kimlik mücadelesinin güçlü bir aracı 

olarak kullanmaktadır (ÖZDAŞLI, 2016, s. 224). 

Bakü’de 1942’de orta öğrenimini tamamlayan Bahtiyar Vahapzade,  Tıp Fakültesinde 

eğitim görmeye başlar ancak buradaki öğrenimini bırakarak, Bakü Devlet Üniversitesi 

Filoloji Fakültesinde öğrenim görmeye başlar ve 1947’de yüksek tahsilini burada tamamlar. 

Bakü Devlet Üniversitesi’nde 1951’de akademik alanda çalışmaya ve ilerlemeye devam eden 

Bahtiyar Vahapzade 1965 yılında profesör olarak taçlandırır.  Emekliliğe ayrıldığı 1990’a 

kadar da fakültede hizmet etmeyi sürdürür. Eşsiz kalem Bahtiyar Vahapzade, akademik 

sahada bilinen çalışmalarının dışında, siyasetle de uzun yıllar iç içe olmuştur. 1980'den 

yaşama veda ettiği 2009 senesine kadar Azerbaycan Millî Parlamento’sunda milletvekili 

kadrosunda görevini sürdürmüştür(Akpınar, 2011, s. 12). 

Bahtiyar Vahapzade, yalnızca güçlü bir şair değil, aynı zamanda milli kimliğini 

korumak için kalemiyle mücadele eden bir fikir adamıdır. Sovyet baskılarına rağmen 

halkının diliyle, tarihiyle ve değerleriyle bağını koparmamış; şiiri, bir direniş aracı hâline 

getirmiştir. Eserleriyle Azerbaycan’ın sesi olurken, tüm Türk dünyasının da ortak 

hafızasında silinmez bir yer edinmiştir. 

 



 

186 
 

1.2. Mehmet Akif Ersoy - 20 Aralık 1873, İstanbul - 27 Aralık 1936, İstanbul 

Mehmet Akif Ersoy, sadece bir şair değil; bir milletin uyanışını şiiriyle haykıran, 

kalemiyle cephedeki askerin yanı başına koşan bir dava adamıdır. O, şiirlerinde yalnızca 

duyguları değil; savaşın yıkıcı yanlarını, toplumun aksayan yönlerini, ahlaki çöküşü, 

cehaleti ve umursamazlığı da derinlemesine işlemiştir. Halkına tek düşmanın dışarıda 

olmadığı bilincini kazandırarak; içlerindeki tembelliğe, korkaklığa ve yozlaşmaya karşı da 

uyarmaktadır. Çünkü onun kalemi-yaşamı boyunca- haksızlığa karşı bir kılıç, milletin 

sinesine düşen her acıya ve her zafiyete karşı bir direniş çağrısı olmuştur. Mehmet Akif 

Ersoy, milletin hem acılarını hem de umutlarını mısralarına taşıyarak onları silkelenmeye, 

düşünmeye ve yeniden ayağa kalkmaya davet etmiş; bunu kendine görev bilmiştir. 

Mehmet Akif, “Milli Şair”, “İstiklal Şairi”, “Vatan Şairi” gibi pek çok övgü dolu 

unvanlarla anılmaktadır. Akif, bu unvanları alışının tek nedeni eşsiz dizeleri ve güçlü edebi 

yönü değildir. Ulusunun değerlerine, inançlarına, vatanın bağımsızlığına ve bölünmez 

bütünlüğüne olan bağlılığıyla; inancı ve mücadelesi neticesinde hak etmiştir. Onun 

satırlarında yankılanan tüm sesler, asırların suskunluğunu bozan bir diriliş çağrısı 

olmuştur. Halkını tembelliğe, umutsuzluğa ve esarete karşı durmaksızın uyarmış; onları 

ayağa kalkmaya, dik durmaya, mücadeleye ve dirilişe davet etmiştir. Başta “İstiklal Marşı” 

olmak üzere birçok şiirinde milli ruhu ayağa kaldırarak, dizelerinde; milletine hem öfkesini 

hem duasını, hem isyanını hem inancını haykırmaktadır. 

Mehmet Akif Ersoy, 1873 yılı Aralık ayında iki kıtayı birbirine bağlayan nadide şehir 

İstanbul'da dünyaya gözlerini açmış; Fatih ilçesi, Sarıgüzel semtinde yaşam yolculuğu 

başlamıştır. Dünya yolculuğunu 63 yaşında tamamlayan Ersoy, 27 Aralık 1936 tarihinde, 

bir Pazar günü saat 19.45’te yine İstanbul'a bağlı Beyoğlu semtinde bulunan Mısır 

Apartmanı’nda hayata gözlerini yummaktadır.  

 “Kimin oğluydu baban? Kimdi unuttun mu deden? 

İpek’in köylüsü, ümmi, yarı vahşi bir adam… 

Bir şey öğrenmedi elbette o ümmi babadan. 

Ne kazanmışsa, bütün, kendi kazanmış, kendi. 

Sen dua et babandan topladığın mirasa, 

Hep onun himmetidir üç satır ilmin varsa.” (Ersoy, 2021, s. 486-487) 

Babası Mehmed Tahir Efendi(1826), henüz çocuk yaşlardayken Arnavutluk’tan 

İstanbul’a gelmiş, buradaki eğitimini tamamlamasının ardından Fatih Medresesi’nde 

müderrisliğe kadar terfi etmiştir. Tahir Efendi, ilmi, dürüstlüğü ve güvenilirliği ile çevresi 

tarafından sevilen, sayılan bir din adamıdır. Annesi Emine Şerife Hanım ise 1836 doğumlu 

olup, aslen Buharalı bir kökenden gelen Tokatlı bir aileye mensuptur. Eğitim hayatına 

oldukça erken yaşta başlayan Mehmet Akif, dört yaşına geldiğinde Fatih’teki Emir Buhârî 

mahalle mektebine kaydolmuştur ve burada iki yıl boyunca öğrenim görmüştür. Ardından 

üçer yıllık ilkokul (ibtidâî), ortaokul (rüşdiye) ve lise (mülkiye idâdîsi) eğitimlerini 

tamamlamıştır. Lise sonrası eğitimine, Baytar Mektebi’nde (Veterinerlik Okulu) devam eden 

Mehmet Akif, bu okulun ilk iki yılını Ahırkapı’da gündüzlü öğrenci olarak, son iki yılını ise 

Halkalı’da yatılı olarak sürdürmüştür. Toplam dört yıllık bu yükseköğretim sürecini 1893 

yılında, birincilikle tamamlayarak mezun olmuştur. Resmî kurumlarda aldığı öğreniminin 

yanı sıra ailesi ve eğitimli, zengin bir çevreleri olması dolayısıyla pek çok farklı alanda 



 

187 
 

kendini geliştirme imkânı yakalamıştır. Babası (Tahir Efendi) ve aileye yakın donanımlı 

alanında hatırı sayılır ilim adamlarından da sürekli olarak dersler almış, kendini ilim ve 

kültür açısından her gün geliştirmiştir. Dil öğrenme hususunda özel bir yeteneği bulunan 

Mehmet Akif, yoğun çalışmaları neticesinde Arapça, Farsça ve Fransızca dillerini oldukça 

geliştirmiş ve hatta bu dillerin edebiyatlarını takip edebilecek, kusursuz çeviriler 

yapabilecek düzeyde kendini geliştirmiştir. Mehmet Akif, küçük yaşta girişimde bulunduğu 

hafızlık çalışmalarına diğer eğitimleri nedeniyle bir süre ara vermesinden sonra, yirmi 

yaşına eriştiğinde bizzat kendi çaba ve gayretiyle bu süreci de layığıyla tamamlamış; Kur’an-

ı Kerim’i ezber etmiştir (Düzdağ, 2020, s. 17-18). 

Mehmet Akif Ersoy’un hayatı ve edebi kişiliği; hem ilmî hem de ahlaki değerlerle 

yoğrulmuş unutulmaz bir şahsiyetin, portresini yansıtmaktadır. Eğitim yıllarını dolu dolu 

geçirmiş, her fırsatı değerlendirerek ilmini zenginleştirmiş; zihnî donanımını güçlendirerek 

derinleştirmiştir. Dil öğrenimi yolculuğunda göstermiş olduğu yoğun çaba ve çok yönlü 

entelektüel merakı, onun yalnızca bir veteriner hekim olarak kalmayıp, aynı zamanda 

edebiyatçı, mütefekkir ve dinî ilimlere oldukça vakıf çok yönlü bir aydın olarak da öne 

çıkmasını sağlamıştır. Ersoy’un hayatı, hem bireysel çabasıyla yetişmiş bir ilim adamının 

hem de kültürel ve dini mirasa derin bağlılık gösteren bir fikir adamının örneğini 

sunmaktadır.  Kaleme aldığı, her kelime her dize ve fikirleri evrenselliğini ve güncelliğini hiç 

kaybetmeden bu güne dahi ışık tutmaktadır. 

2.İki Kardeş Devlet, İki Büyük Şair 

Türk ulusu, sadece bir coğrafyada var olmakla kalmamış; çağları aşan tarihi 

geçmişiyle, medeniyetler kuran bir irade ve gönülleri fetheden bir ruhla, dünyanın dört bir 

yanında iz bırakmış yüce, asil bir millettir. Türkler, Asya'nın bozkırlarından Anadolu'nun 

bağrına, Balkanlar'dan Orta Doğu'ya, Kafkasya'dan Avrupa içlerine kadar kökler salmış; 

yalnızca savaş meydanlarındaki zaferleriyle değil, ilimde, sanatta, adalette ve keza 

insanlıkta da yüceliğini göstermiş devasa etnik topluluktur.  

Bugün sayısı milyonlara ulaşan Türk, farklı devletlerde, farklı bayraklar altında 

yaşamakta olsa da; aynı soydan, aynı ruhtan, aynı ülküden doğmuştur. Bu asil millet, tarih 

sahnesinde nice devletler kurmuş, nice destanlara adını kazımış, nice medeniyetler inşa 

etmiştir. Çünkü Türk olmak, olabilmek; yalnızca bir etnik kimlik meselesi değil, aynı 

zamanda şanla, şerefle, vakarla yoğrulmuş bir kaderin silinmez adıdır. Türk milleti, tarihin 

tozlu sayfalarında yerini alan değil; tarihi yazan, ona yön veren ve geleceği inşa eden kutlu 

bir iradenin temsilcisidir. 

Türkler, tarih boyunca coğrafi sınırlarla ayrılmış olsalar dahi gönül coğrafyasında bir 

ve bütün kalmayı başarabilmiş bir millettir. Türkiye ve Azerbaycan, bu güçlü bağın en 

sağlam iki halkası olmayı sürdürmektedir. Sadece dil, din ve kültür çerçevesinde değil, 

tarihî kader ortaklıklarıyla da birbirine sımsıkı bağlılıklarını sürdürmektedir. “Bir millet, iki 

devlet” şiarıyla yoğrulan bu kardeşliğin temelinde ise yalnızca siyasi ve diplomatik ilişkilerin 

hâkimiyeti değil, aynı zamanda ortak edebî ve düşünsel miras da yer tutmaktadır. 

Bu bağlamda, Türkiye'de Mehmet Akif Ersoy ve Azerbaycan’da Bahtiyar Vahapzade 

gibi Türkün gönlüne taht kuran şahsiyetler, salt birer edebiyatçı ya da şair olmayıp, aynı 

zamanda bu iki halkın ruhunu ve duruşunu yansıtan fikir önderleri olarak öne çıkar. Her 

iki eşsiz şair de yaşadıkları dönemin sosyal, siyasal ve kültürel çalkantıları içinde; 

milletlerine umut olabilmek, kimliklerini koruyabilmek, gelecek nesillere bağımsızlık şuuru 



 

188 
 

aşılamak amacıyla kalemlerine aşk ve sorumlulukla sarılmışlardır. Onların şiirleri ve 

düşünceleri, yalnızca yaşadıkları toplumun değil, bütün Türk milletinin ortak hafızasına 

mühürlenen birer çağrı niteliği taşımaktadır. 

Mehmet Akif, Osmanlı Devleti'nin son dönemlerinde ve Türkiye Cumhuriyeti’nin 

kuruluş sürecinde halkın vicdanı olarak öne çıkarken; Bahtiyar Vahapzade, Sovyetler 

Birliği’nin baskısı altında varlık mücadelesi veren Azerbaycan Türklerinin ortak ruhu ve 

sesi olmuştur. İki şair de, farklı dönemlerde ve coğrafyalarda yaşamış olsalar da, 

yazdıklarıyla ortak bir ruhu, vatan-millet sevgisini, özgürlük arzusunu ve Türk dünyasının 

birliğine olan inancı dile getirmişlerdir. 

3. Kalpten Kaleme: Vahapzade’nin Akif Sevgisi ve Üzerindeki Etkisi 

Prof. Dr. Bahtiyar Vahapzade, Azerbaycan edebiyatının en kıymetli şair ve 

düşünürlerinden biridir. Vahapzade edebiyat çizgisini ifade ederken Akif'e olan benzerliğini 

dile getirmiştir. Vahapzade, Mehmet Akif Ersoy’u sadece sevip örnek almakla kalmamış, 

tıpkı Akif gibi zorlu ve sancılı bir dönemin sanatçısı olarak onun edebi anlayışını, milli 

duruşunu ve ortak hassasiyetlerini derinlemesine paylaşmıştır. İki şair, benzer tarihsel 

şartlar altında milletinin acılarını ve umutlarını şiire yansıtarak, sadece bir ilham alma 

ilişkisi değil, aynı zamanda ruh birliği ve ortak sorumluluk bilinciyle edebi bir miras 

oluşturmuşlardır. 

Bahtiyar Vahapzâde, Mehmet Akif Ersoy’un etkisini eserlerinde ve söylemlerinde 

açıkça hissettirmiş ve ona duyduğu hayranlığı sıkça da dile getirmiştir. Çağdaş Azerbaycan 

şiirinin önde gelen isimlerinin başını çeken Vahapzâde, Akif’in ustalığını yalnızca şairliğiyle 

değil, aynı zamanda derin fikir dünyası ve sağlam şahsiyetiyle temellendirir. Ona göre Akif, 

vatan ve millet sevgisini merkeze alan, bu uğurda her türlü fedakârlığı göze almaktan 

kaçınmayan bir sanatçı kimliğine sahiptir. Özellikle “İstiklâl Marşı”, Vahapzâde üzerinde 

oldukça derin izler bırakmış şiirler arasında yer almaktadır. Mehmet Akif’in, Batı karşısında 

inanç ve imanla bezenmiş bir milletin onurunu yücelten, onu cesaretlendiren tutumu, 

Vahapzâde nazarında örnek alınması gereken ideal bir şair duruşu olarak 

değerlendirilmiştir (Akgün, 2017, s. 2405). 

Sovyet baskısının karanlık gölgesi altında sanatını icra eden Azerbaycanlı şair 

Bahtiyar Vahapzade de tıpkı Mehmet Akif Ersoy gibi yalnızca kendi milletinin değil, bütün 

Türk dünyasının ortak duygularını yüreğinde derinden taşıyan bir ediptir. O, millî şuurla 

yoğrulmuş dizelerinde çoğu zaman Türkiye’ye ve Türk edebiyatına apayrı bir yer ayırmıştır. 

Bilhassa Mehmet Akif Ersoy’a karşı derinden sevgi ve hayranlık beslemiştir. Vahapzade'nin 

nazarında ve gönlünde Akif, sadece şair olmakla kalmaz; Türk ruhunun, tarihinin ve 

medeniyetinin canlı, ölümsüz bir temsilcisidir. Bu bağlamda Mehmet Akif Ersoy’a duyduğu 

hayranlık, bir şairin bir başka şairi takdiri değil; ruhların, ideallerin ve millet sevgisinin 

buluştuğu derin bir gönül bağının tezahürüdür. Bahtiyar Vahapzade, O'nun şiirlerine, 

hitabetine duyduğu hayranlığı, özel yaşamında ve sanat anlayışında her fırsatta dile 

getirmiştir (Gündoğdu, 2009, s. 1408). 

Akif’in özellikle “Çanakkale Şehitlerine” şiiri Vahapzade’yi derinden etkilemektedir; 

bu şiiri okurken gözyaşlarını tutamaması derin hayranlığın tezahürüdür. Vahapzade, 

Akif’in bu şiiri için: “Şehidi ondan daha güzel tasvir eden ikinci bir şair dünyaya 

gelmemiştir...” sözleriyle, eserin edebi gücünü ve derinliğini övgüyle dile getirmektedir. 

Vahapzade, Akif “Safahat”ı yazmış olmasaydı ve tek şiiri bu şiir olsaydı bile, yine de büyük 



 

189 
 

bir şair olarak tarihe adını yazdırabileceği görüşünü de sözlerine eklemektedir (Gündoğdu, 

2009, s. 1409).  

“Türkiyə cümhuriyyəti “İstiqlal Marşı”nın müəllifi, böyük türkçü, böyük vətənpərvər, 

böyük insan Mehmet Akif mənim ən çox sevdiyim ustad şairlərdən biridir. Onun böyüklüyü, 

hər şeydən öncə, fikir və düşüncəsinin, əqidəsinin və şəxsiyyətinin böyüklüyündən irəli gəlir. 

Mən onun həyat hekayəsini diqqətlə oxumuş və hər dəfə də bu böyük insanın əyilməzliyinə, 

əqidə və amalına, bir sözlə, şəxsiyyətindəki bütövlüyə və tamlığa heyrət etmişəm. Əlbəttə, fikir 

və düşüncəsi, amalı və şəxsiyyəti böyük olmayan sənətkarın sənətindəki böyüklüyünə inanmaq 

çətindir.” Yani “Türkiye Cumhuriyeti “İstiklal Marşı”nın yazarı, büyük Türkçü, büyük 

vatansever, büyük insan Mehmet Akif, benim en çok sevdiğim usta şairlerden biridir. Onun 

büyüklüğü, her şeyden önce, düşünce ve fikirlerinin, inancının ve şahsiyetinin 

büyüklüğünden kaynaklanır. Ben onun hayat hikâyesini dikkatle okudum ve her seferinde 

bu büyük insanın eğilmezliğine, inanç ve ülküsüne, kısacası karakterindeki bütünlüğe ve 

tamlığa hayran kaldım. Elbette, düşüncesi, ülküsü ve şahsiyeti büyük olmayan bir sanatçının 

sanatındaki büyüklüğe inanmak zordur.” der Bahtiyar Vahapzade (Gafarlı, 2009, s. 663). 

“Mən bir çox xalqların milli marşı ilə tanışam. Bütün varlığımla deyə bilərəm ki, dünya 

xalqlarının milli marşları içərisində M.Akifin “İstiqlal marşı”nın bənzəri yoxdur. Bu əsər dünya 

poeziyasında vətən pərvərlik duyğularının ən gözəl təcəssümüdür. Bu kiçik şeir parçasında 

hədəfə dəyməyən, yaxud zəif dəyən boş bir misraya rast gəlmək mümkün deyildir. Bu şeir, 

həqiqətən, bir millətin istiqlalını tərənnüm edən bir atəş, püskürtüdür. “Haqqıdır haqqı tapan 

millətimin istiqlal” misrasını açmaq üçün böyük yol keçmiş, əsrlər adlamış türk millətinin həm 

maddi, həm də mənəvi tarixini vərəqləmək lazımdır. Bu misranın mahiyyətini açmaq üçün 

dərindəndərinə düşünməli olur və böyük şairə haqq veririk: doğrudan da, istiqlal, azadlıq tarix 

boyu haqqa səcdə qılan türk millətinin təbii haqqıdır. Çünki o heç zaman haqqı tapdamamış, 

heç bir millətin qarşısında əyilməmiş vəöz haqqı uğrunda savaş mağı da bacarmışdır” (Gafarlı, 

2009, s. 666). 

Vahapzade, Mehmet Akif’i Türk tarihinin, ruhunun ve medeniyetinin bir tezahürü 

olarak tanımlamaktadır. Akif’in XX. yüzyılın en büyük Türk şairlerinden biri olduğunu 

belirtir ve Türkiye ziyaretlerinde Akif’in kabrini muhakkak ziyaret ettiğini de 

vurgulamaktadır. Aynı şekilde İstiklal Marşı’na da büyük bir hayranlık duymuştur. Marşın 

hem şiirsel yapısı hem de Türk milletinin ruhunu yansıtma gücü Vahapzade’yi yürekten 

etkilemiştir. Kendi ifadesiyle, Azerbaycan için bir marş yazma arzusu duyduğu dönemde 

dünyanın birçok marşını incelediğini, ancak İstiklal Marşı’yla eşdeğer bir marş 

bulamadığını dile getirmiştir. Ona göre bu eser bir “fenomen”dir (Gündoğdu, 2009, s. 1409). 

Prof Dr. Ramazan Gafarlı' nın kaleme aldığı Bahtiyar Vahapzade Külliyatı'nda 

Vahapzade'nin fikir dünyasına etki eden edebiyatçıları:  

“Bu gün əgər mənim şeirlərimdə az-çox sevilən, təqdir olunan bir şey varsa, mən bunu 

məndən əvvəlki, ustad şairlərin dediyi böyük kəlamlara borcluyam. Ona görə ki, ömrüm boyu 

Füzuli, Sabir, Qaracaoğlan, Aşıq Ələsgər, M.Akif, Bayron, Puşkin kimi böyük dahilərdən 

öyrənmiş, bu gün də öyrənməkdəyəm. Buna görə də yeni yetişən gənc şairlərə klassikləri 

sevməyi, söz sənətinin sirlərinə vaqif olmaq üçün onları misra-misra öyrənməyi məsləhət 

bilirəm”.  

Türkiye Türkçesiyle ifadesi: “Bugün eğer şiirlerimde az da olsa sevilen, takdir edilen 

bir şey varsa, bunu benden önceki usta şairlerin söylediği büyük sözlere borçluyum. Çünkü 



 

190 
 

ömrüm boyunca Fuzuli, Sabir, Karacaoğlan, Aşık Âleşger, Mehmet Akif, Byron, Puşkin gibi 

büyük dahilerden öğrendim, bugün de öğrenmeye devam ediyorum. Bu nedenle yeni yetişen 

genç şairlere klasikleri sevmelerini, söz sanatının inceliklerine vâkıf olabilmek için onları 

mısra mısra öğrenmelerini tavsiye ederim.” der (Gafarlı, 2009, s. 658). 

Bu ifadelerden de anlaşılacağı üzere Bahtiyar Vahapzade; şiirlerindeki başarının 

temelini, klasik şairlerden aldığı ilham ve birikime dayandırmaktadır. Fuzuli'den Puşkin'e 

kadar birçok büyük ismi örnek almış olması, onun ne denli derin ve çok yönlü bir şiir 

anlayışına sahip olduğunun göstergesidir. Bu isimler arasında Mehmet Akif Ersoy’un da 

yer alıyor olması, Vahapzade'nin Akif’e olan hayranlığın ve ona duyduğu saygının tekraren 

bir ispatıdır. Akif’in Vahapzade üzerinde derin etkiler bıraktığı bu sözünden de 

anlaşılmaktadır. Vahapzade, genç şairlere de aynı yolu tavsiye etmiştir: Klasiklere yönelip, 

mısra mısra öğrenme yoluyla özü kavrayabilecekleri konusunda öneride bulunmaktadır. 

Prof. Dr. Bahtiyar Vahapzade’nin Mehmet Akif Ersoy’a olan sevgisi, onun sanatını, 

düşünce dünyasını ve milli bilincini şekillendiren temel unsurlardan biri olmuştur. Akif’in 

milli ve ahlaki duruşu, şiirlerindeki güçlü ifade ve derin duygusallık, Vahapzade’nin 

sanatına ilham kaynağı olmuş, iki millet arasındaki manevi bağların güçlenmesinde önemli 

rol oynamıştır. Bu bağlamda Vahapzade, Akif’i sadece büyük bir şair olarak değil, aynı 

zamanda Türk ve Azerbaycan halklarının ortak kültürel mirasının da önemli bir simgesi 

olarak görmüştür. 

Bahtiyar Vahapzade: “Mən böyük şair, böyük vətəndaş və vətənpərvər M.Akifi bu cür 

tanımış, bu cür sevmiş və buna görə də bu şeirləri hər dəfə oxuyanda onun xatirəsi önündə 

başımı əymişəm.”demiştir (Gafarlı, 2009, s. 668). 

Azerbaycan ve Türk dünyasının unutulmaz edebiyatçısı Bahtiyar Vahapzade: “Büyük 

şair, büyük bir vatansever olan M. Akif’i bu şekilde tanıdım, bu şekilde sevdim ve bu yüzden 

onun şiirlerini her okuduğumda hatırası önünde başımı eğdim”. İfadesi ile Mehmet Akif 

Ersoy’a olan derin muhabbetini ve sevgisini dile getirmiştir. 

Mehmet Âkif Ersoy, Doğu-Batı fark etmeksizin toplumsal yapıyı tahrip eden her türlü 

çarpıklığa karşı net bir duruş sergilemiş; haksız gördüğü düşünce ve davranışları sert ve 

zaman zaman da alaycı bir üslupla eleştirmekten hiçbir zaman çekinmemiştir. Toplumun 

en savunmasız kitlesini oluşturan kadınları, yaşlıları ve çocukları ise özenle korunması 

gereken, ihmal edilmiş bireyler olarak görmüştür. Akif'te bulunan benzer hassasiyetler 

Bahtiyar Vahapzade’nin eserlerinde de kendini göstermektedir. Her iki şair de tanık 

oldukları dönemin sorunlarını insanî değerlerin eksikliğiyle ilişkilendirir; sevgisizlik ve 

merhamet yoksunluğu, onların gözünde toplumsal çöküşü tetikleyen temel unsurlardır. 

Gözleme dayalı incelikli bir yaklaşım sergileyen bu iki özel isim, dönemin mevcut 

gerçeklerini ayrıntılı biçimde çözümleyerek, çarpıcı anlatım teknikleriyle ve canlı 

betimlemelerle eserlerine ayrıntılarıyla taşımıştır. Vahapzade’nin “Atılmışlar” adlı şiiri, 

içerdiği görsel öğesi güçlü (sinematik) anlatım diliyle dikkat çeker; ilk bakıldığında ilgisiz 

gibi duran hadiseler, incelikli bağlantılarla ustaca birbirine bağlanır ve okuyucuda 

şaşkınlık uyandıran bir etki bırakır. Bu haliyle Vahapzade’nin, Âkif’in anlatı kurma, 

çözümleme ve betimleme tarzından ilham almak suretiyle kendi özgün tarzını inşa ettiği 

görülmektedir. Ayrı dönemlerde ve coğrafyalarda yaşamış olsalar da, iki sanatçının benzer 

hassasiyetler, duyarlılıklar taşıdığını eserleri yoluyla gözlemlemek mümkündür (Alver & 

Şahin, 2016, s. 129-130). 



 

191 
 

4. Akif ve Vahapzade’nin Fikir, Duygu ve Duruşlarında Dikkat Çeken 

Benzerlikler 

Mehmet Akif Ersoy ve Bahtiyar Vahapzade, farklı dönem ve coğrafyalarda yaşamını 

sürdürmüştür. Ancak benzer koşullarda, benzer sorunların yaşandığı dönemlerde; aynı 

değerler uğruna, kalemlerini konuşturmuş iki eşsiz şair olarak tarihe adlarını yazdırmıştır. 

Her ikisi de milletin derdini dert edinen; vatan, millet ve toplumsal sorunları şiirlerinde ön 

plana çıkaran duyarlı şahsiyetlerdendir. Onların şiirleri, yalnızca sanat değil; bir duruşun, 

bir mücadelenin dizelere dökülmüş halini yansıtmaktadır. 

Vahapzade'nin yazdıkları incelendiğinde, döneminin aksaklıklarına duyarsız 

kalmayan, halkının sesi olmayı görev edinen bilinçli bir aydın portresi karşımıza 

çıkmaktadır. Şairleri, vatanına ve diline tutkuyla bağlı insanlar olarak değerlendiren 

Vahapzade’ye göre şiir, millet sevgisini ve yurt özlemini güçlü bir şekilde yansıtmasıyla 

değer kazanmaktadır. Bu görüşle hareket eden şair, Sovyetler Birliği döneminde uygulanan 

baskılara rağmen Azerbaycan’daki parçalanmış yapıyı ve Rusya’nın yayılmacı politikalarını 

açıkça eleştirmekten çekinmemiştir. 1991 sonrası ise bilhassa Ermenistan’ın Azerbaycan 

topraklarını işgal edişi, Türk dünyasıyla ilişkiler ve Türkiye konuları üzerine yoğunlaşarak 

eserler kaleme almıştır (ÖZDAŞLI, 2016, s. 224). 

Onların eserlerinde sadece estetik bir kaygı hâkim değildir; aynı zamanda halkının 

acılarını, umutlarını ve özlemlerini dile getirme arzusu ve sorumluluğu da vardır. Bu 

minvalde her iki şairin şiirlerinde ortak temalar ön plana çıkmaktadır. Mevcut yönleriyle 

onlar, edebi kimliklerinin de ötesinde, birer fikir ve mücadele insanı olarak da anılmayı 

sonuna kadar hak etmektedir. Şiirleriyle yalnızca şahit oldukları döneme değil, sonraki 

kuşaklara da geniş ışık tutan bu iki değerli şahsiyet, kalemleri aracılığıyla verdikleri 

mücadele vesilesiyle milletlerinin hafızasında ölümsüzleşmiştir. 

5. Bir Milletin Vicdanı: Mehmet Akif ve Vahapzade’nin Şiirlerinde Ortak 

Değerler, Ortak Dava 

“Gaye uğrunda çalışmak, didinmek ve ölmek…  

Ah ne güzel meşgale, o ne hoş eğlence, o ne mes’ut hâtime imiş.”  

Mehmet Akif Ersoy 

Akif’e olan yakınlığıyla bilinen isimlerden Eşref Edip Bey, onun yalnızca kenara 

çekilip şiir kaleme alan bir sanatçı olmadığı vurgusunu yapmaktadır. Akif’in duygu ve 

düşüncelerini sadece satırlarla sınırlı kalamadığını, inandığı her meselede fiilen görev 

aldığını ve toplumsal hayatta etkin bir rol oynadığını belirtmektedir. Ayrıca onun kararlı, 

vefalı, alçakgönüllü, verdiği sözde duran, dayanıklı ve yiğit bir kişiliğe sahip olduğunu da 

dile getirerek sözlerine eklemektedir. Eşref Edip’e göre Akif, dürüstlüğüyle tanınan, yalana 

karşı tahammülsüz, kendisine yöneltilen övgüler karşısında ise oldukça mahcubiyet sahibi, 

içe dönük ve hassas bir karakterin taşıyıcısıdır (Düzdağ, 2014, s. 29-31). 

“Zulmü alkışlayamam, zalimi asla sevmem, 

Gelenin keyfi için geçmişe asla sövmem…” (Ersoy, 2021, s. 525) 

Akif’in dizeleri hayata karşı duruşunun, davasının ve fikir dünyasının tezahürü 

olduğu yazdıkları vasıtasıyla gözlemlenmektedir. Zulme sebep olan, zalimlik yapan herkesi 

kesin bir dille reddetmekte karşı duruşunu dizeleri aracılığıyla yansıtmaktadır. 



 

192 
 

Merhum Ahmet Kabaklı, Mehmet Akif ‘i kaleme aldığı eserinde Akif için: Milletin 

sorunlarına yürekten bağlı kalan Akif, edebiyat sahnesinde romantik hayallerle çıkmamış, 

toplumsal gerçekliği ortaya koyan şiirlerle yol atmıştır. Eğitimden mahrum kalmış 

çocukların acısından, Seyfi Baba gibi karakterlerin yaşadığı yoksunluklara, aile yapısının 

meyhanelerle sarsılışına ve tembelliğin yol açtığı çöküşlere kadar birçok meseleye şiirlerinde 

yer vermiştir. Kaleminden dökülmüş her dize onun halkın içinden, toplumsal sorumluluk 

sahibi ve vatanına candan bağlı bir şair olduğunu açıkça ortaya koymaktadır. Mehmet Akif, 

özel yaşamında da pek çok zorluk ve sıkıntı ile karşılaşmasına rağmen, Safahat’ta hiçbir 

zaman kendi şahsi dertlerinden yakınmamış, acılarını ön plana çıkarma ihtiyacı 

duymamıştır. Aksine, her zaman milletine umut aşılamayı, sevinç ve direniş duygusunu 

yüceltmeyi görev edinmiştir… ifadelerini kullanmıştır (Kabaklı, 2017, s. 57-66). 

“Şiir için, edebiyat için “süs”, “çerez”  diyenler var. Karnı tok sırtı pek Milletlere göre 

belki bu doğrudur. Lakin bizim gibi aç, çıplak milletlere süsten, çerezden evvel giyecek, 

yiyecek lazım. Onun için ne kadar süslü olursa olsun, libas hizmetini, gıda vazifesini 

görmeyen edebiyat bize bir şey söylemez.” (Yetiş, 2011, s. 72-73) 

Akif, edebiyatın “süs” ya da “çerez” olarak algılanışına dair derin eleştirilerini dile 

getirmektedir. Şair, gelişmiş ve refah içinde olan toplumlar için bu türden bir bakışın olağan 

olabileceğini, çünkü onların toplumsal gerçekliklerinin bizden farklı olduğunu sözlerine 

eklemektedir. Lakin yoksulluk ve sıkıntı ile mücadele halinde olan toplumlarda edebiyatın 

sadece estetik kaygıdan ziyade, toplumsal sorunlara çözüm sunabilen, faydalı ve etkili bir 

içerik taşıması gerektiğini vurgusunu yapmaktadır. Yani O'na göre edebiyat, toplumun 

ihtiyaçlarına cevap vermeli, sadece estetik ve sanatsal güzellik uğruna yazılmamalıdır. 

6. Kardeş Coğrafyaların Ortak Sesi: Akif ve Vahapzade’de Kültür ve Kimlik 

Taşıyıcısı “Dil”in Önemi 

Dil, yalnızca bireyler arası iletişimin gereği bir araç olmasının yanı sıra, bir ulusun 

ruhunu, tarihini ve ortak hafızasını barındıran en temel unsurdur. Milletlerin kimliğini 

şekillendiren, vatan kavramına anlamlandıran ve bir toplumun varoluşsal birlikteliğini 

sürdüren dil, geçmişten günümüze süregelen tarihsel süreçte yıkılmaz bir köprü ve miras 

niteliği taşımaktadır. Dili oluşturan her kelime, asırların birikimini, acılarını, sevinçlerini 

ve değerlerini yansıtırken; bireylerin vatanına aidiyet hissini besleyen en güçlü kaynak 

kuşkusuz dildir.  Zira bir ulusun diline sahip çıkması; varlığına, geçmişine ve geleceğine de 

sahip çıkması anlamına gelmektedir. 

Mehmet Akif Ersoy ve Bahtiyar Vahapzade, dilin bir millet için ne denli belirleyici bir 

rol oynadığını eserlerinde sıkça ele alarak, konunun önemine vurgu yapmıştır. Akif, dilin 

milli bilinç ve bağımsızlık mücadelesindeki yerini dizelerinde güçlü bir biçimde ele alırken; 

Bahtiyar Vahapzade de Türkçenin, Türk milletinin ortak kimliğini ve kültürel birliğini 

korumadaki büyük önemine dikkat çekmiştir. İki büyük usta da dilin sadece iletişimi 

sağlayan bir araç olmadığını, bir milletin varlık sebebi olduğunu savunmuştur. 

Dil ve eğitim, Akif’in üzerinde hassasiyetle durduğu bir konular arasındadır. Dizeleri 

vasıtasıyla konuya da dikkat çekme gayretini elden bırakmamaktadır: 

“Tasarrufâtını aynen alırsak İngiliz’in, 

Fransız’ın, ne olur hâli, sonra, şîvemizin? 

Lisânın olmalıdır bir vakâr-ı millîsi, 



 

193 
 

O olmadıkça müyesser değil teâlîsi. 

– Biraz muhâfazakârânedir ya şimdi bu da... 

– Evet, muhâfazakârım... Bilir misin, bu moda 

Te’ammüm etmeye başlarsa... 

– Başlasın! Ne olur? 

– İler tutar yeri kalmaz; lisânımız bozulur. 

Bugün ne maskara olmuşsa milletin kılığı; 

Lisan da öyle olur!” (Ersoy, 2021, s. 331-332) 

Mehmet Akif, yabancı dillerin etkisiyle Türkçenin duru güzelliğinin bozulmasından 

derin endişe duymaktadır. Çoğunlukla İngilizce ve Fransızca gibi Batı dillerinden kelime ve 

söz kalıplarının düşünmeden, alelade alınmasına karşı çıkmaktadır. Akif'e göre bu tarz 

“tasarrufatlar” (kelime ve yapıların olduğu gibi alınması), dilimizin şivesini, doğal yapısını 

ve millî saygınlığını yok edecektir. Mehmet Akif, dilin bir milletin özü ve kimliği olduğuna 

vurgu yaparken, yabancı kelimelerle yozlaştırılmasına da şiddetle karşı çıkmaktadır. Dili 

korumanın aynı zamanda kültürü korumak anlamına geldiğini de dizelerine eklemektedir. 

Mehmet Akif Ersoy’un edebi yaklaşımını şekillendiren temel unsurlardan biri de 

Türkçeye duyduğu derin saygı ve özenli tutumdur. Ona göre dil, yalnızca insanlar arasında 

iletişimi sağlayan bir araç değildir; aynı zamanda milletin geçmişini, kültürünü ve ortak 

hafızasını taşıyan hayati bir değerdir. Dilin, ulusal kimliği oluşturan ve toplumu bir arada 

tutan önemli bir yapı taşı olduğuna inanır. 

Servet-i Fünûn topluluğunun karmaşık ve ağdalı dilini benimsememiş, anlatımın 

açık ve anlaşılır bir Türkçeyle yapılması gerektiğini savunmuştur. Yabancı kökenli 

sözcüklerin artan kullanımı karşısında duyduğu kaygıyı birçok platformda dile getirmiş, bu 

durumun dilin özüne zarar verdiğini ifade etmiştir. Mehmet Akif, Türkçenin milli bir çizgide 

gelişmesini savunur; ihtiyaç duyulmadıkça başka dillerden alınan kelimelere sıcak bakmaz. 

Ona göre dil yenilenebilir, fakat bu süreç yerli unsurlar gözetilerek yürütülmelidir. 

Eserlerinde her zaman sade, halkın anlayabileceği bir üslubu benimsemiş, yapay ve süslü 

söyleyişlerden uzak durmuştur. Bu görüşleri, dönemin önemli yayınlarından Genç Kalemler 

dergisinde yayımlanan ve Ömer Seyfettin’e atfedilen “Yeni Lisan” başlıklı yazıyla paralellik 

göstermektedir. Akif, dilin sadeleştirilmesi çabalarının gelişi güzel değil, belli bir plan ve 

ölçü dâhilinde, sağlam temellere dayalı olarak ilerlemesi gerektiğini düşünmektedir. Ona 

göre, dilde millileşme esas alınmalı, fakat bu hedefe ulaşmak için sabırlı ve bilinçli bir yol 

izlenmelidir (Eker, 2022, s. 414-422). 

Ana Dili 

“Dil açanda ilk defa ‘ana’ söylerik biz 

‘Ana dili’ adlanır bizim ilk dersliyimiz 

İlk mahnımız laylanı anamız öz südüyle 

İçirir ruhumuza bu dilde gile-gile. 

 

Bu dil – bizim ruhumuz, eşgimiz, canımızdır, 



 

194 
 

Bu dil – birbirimizle ehdi-peymanımızdır. 

Bu dil – tanıtmış bize bu dünyada her şeyi 

Bu dil – ecdadımızın bize goyup getdiyi 

En gıymetli mirasdır, onu gözlerimiz tek 

Goruyub, nesillere biz de hediyye verek. 

 

Bizim uca dağların sonsuz ezemetinden, 

Yatağına sığmayan çayların hiddetinden, 

Bu torpağdan, bu yerden, 

Elin bağrından gopan yanığlı neğmelerden, 

Güllerin renglerinden, çiçeklerin iyinden, 

Mil düzünün, Muğanın sonsuz genişliyinden, 

Ağ saçlı babaların aglından, kâmalından, 

Düşmen üstüne cuman o gıratın nalından 

Gopan sesden yarandın. 

Sen halgımın aldığı ilk nefesden yarandın. 

 

Ana dilim, sendedir halgın aglı, hikmeti, 

Ereb oğlu Mecnunun derdi sende dil açmış. 

Üreklere yol açan Füzulinin sen’eti, 

Ey dilim, gudretinle dünyalara yol açmış. 

Sende menim halgımın gahramanlığla dolu 

Tarihi verağlanır. 

 

Sende neçe min illik menim medeniyyetim 

Şan-şöhretim sahlanır. 

Menim adım, sanımsan, 

Namusum, vicdanımsan! 

Milletlere halglara halgımızın adından 

Mehebbet destanları yaradıldı bu dilde. 

 

Bu dil – tanıtmış bize bu dünyada her şeyi 

Bu dil – ecdadımızın bize goyup getdiyi 



 

195 
 

En gıymetli mirasdır, onu gözlerimiz tek 

Goruyub, nesillere biz de hediyye verek.” 

Bahtiyar Vahapzade 

Bahtiyar Vahapzade “Ana Dili” isimli şiirinde, dilin; bir milletin kimliği, ruhu ve 

kültürel mirası olduğunu derin bir hassasiyetle ifade etmektedir. Şair, insanın ilk öğrendiği 

kelimenin “ana” olduğunu dile getirerek, ana dilin insan hayatındaki yeri ve önemine dikkat 

çekmektedir. Şiirinde, dilin sadece konuşma aracı olmakla kalmayıp, aynı zamanda bir 

milletin düşüncesi, duygusu, sanatı ve geçmişi olduğu dile getirmektedir. Ana dilin, 

atalardan kalan en kıymetli miras olduğu ve bu mirasın korunup gelecek nesillere 

aktarılması gerektiği mesajını vermektedir. Şair, ana dile duyulan sevgi, saygı ve bağlılığı 

coşkulu bir şekilde işlenirken, okuyucuya da diline sahip çıkma sorumluluğunu 

hatırlatmaktadır. 

Vahapzade, “Ne Ondansın Ne Bundan” adlı şiirinde:  

“Yâd dilde mektup yazıp kardeş özkardeşine 

Bu mektubu okuyan ne kül töksün başına 

Hükmüne bak hasretin, 

Hükmüne bak zilletin. 

(…) 

Mektubunu okudum, yazarsın ki; “Sizdenim, 

Fakat kendi dilimi zaten 

bilmiyorumsa 

nasıl derim ben benim?” 

Bu dizelerde Vahapzade, öz kardeşine bile yabancı bir dille yazmak zorunda kalan 

kişinin yaşadığı kimlik karmaşasına dikkat çekmektedir. Şair, “nasıl derim ben benim?” 

sorusunu sorusu ile düşünmeye sevk etmektedir. Bu dizede, dilin; benliğin, aidiyetin ve 

millet olma bilincinin ana unsuru olduğu mesajı verilmektedir. Bu bağlamda ana dilini 

bilmemek, Vahapzade’ye göre yalnızca bir eksiklik değil, insanın kendine, köklerine ve 

halkına yabancılaşması anlamına gelmektedir (Kanter, 2010, s. 117-118). 

Bahtiyar Vahapzade, yaşamı boyunca dili bir milletin kimliği ve varlığı olarak görür 

ve ana dile sahip çıkmayı bir yaşam felsefesi hâline getirmiştir. Şaire, dilini, tarihini ve 

kültürünü bilmeyen bireylerin kendi vatanlarında yaşasalar dahi “manevi muhacir” 

olduklarını dile getirmiştir. Sovyet döneminde uygulanmış olan Ruslaştırma politikalarının 

en yıkıcı kısmının dil üzerindeki baskılar olduğunu savunan şair, dili korumanın milletin 

geleceğini korumak anlamına geldiğini de sözlerine eklemektedir. Vahapzade, bu 

düşüncesiyle, “Azeri Türkçesini savunan” Molla Nasreddin Dergisi geleneğini kendi 

dönemine taşımış ve eserlerinde ana diline olan sadakatini her fırsatta güçlü bir şekilde 

ortaya koymuştur (Adıgüzel, 2011, s. 71). 

Günümüzde yeni diller öğrenmeye yönelik ilgi, artık yalnızca başka toplumları 

tanıma arzusunun oldukça ötesine geçmiş durumdadır. Bu yaklaşım, özellikle gelişmekte 

olan ülkelerde, ana dilin geri planda yer almasına zemin hazırlamaktadır. Mevcut 



 

196 
 

manzaranın ardında ise ekonomik baskılar, kültürel dayatmalar ve toplumsal 

yönlendirmeler yer almakta; bu da yabancı dilde eğitim veren kurumların gereğinden değerli 

ve ayrıcalıklı bir hal almasına yol açmaktadır. Bahtiyar Vahapzade, “Riyakâr” adlı şiirinde 

bu bilinçsizlik içinde olanları sert bir dille eleştirmiştir. Özellikle bir öğretmenin çocuğunu 

yabancı dille eğitim veren bir okula göndermesini doğru bulmamaktadır, çünkü dil bilinci 

en çok öğretmenlerde bulunmalıdır. Şair, “Menim Anam” adlı şiirinde ise, okuma yazma 

bilmeyen annesinin kendisine Türkçeyi öğreterek aslında hayat boyu kullandığı en değerli 

mirası verdiğini belirtmiştir. Yazdığı tüm eserleri bu dile ve dolayısıyla annesine borçlu 

olduğunu vurgulamaktadır. Güney Azerbaycan'da ana dilini çocuğuna öğretmeyen anneleri 

eleştiren şair, bu şiir vasıtasıyla kendi annesine duyduğu minnettarlığı da dile getirmektedir 

(Demir, 2021, s. 416-426). 

Mehmet Akif Ersoy ve Bahtiyar Vahapzade, dizelerinde dilin ve Türkçenin önemine 

dikkat çekmiştir. Her iki şairin metinlerinde dil; ortak hafızayı diri tutan, milli bilincin 

pekişmesini sağlayan ve toplumsal aidiyeti kuvvetlendiren bir değer olarak ifade 

edilmektedir. Bu bakımdan, Ersoy ve Vahapzade'nin dil yaklaşımı; milli kimliğin inşasında 

ve sürdürülmesinde dilin göz ardı edilemez belirleyici rolünün olduğu düşüncesidir. 

7. Mısralarda Direniş: Akif ve Vahapzade’nin Kaleminden Bağımsızlık Ateşi 

Vatan, millet, bayrak ve bağımsızlık; bir milletin onurunu, geçmişini ve geleceğini 

simgeleyen kavramlardır. Bu değerler, birer kelime olmaktan ziyade, uğruna can verilen 

kutsal değerlerdir. Bir milletin var oluş teminatı, bu değerleri koruyup yaşatmasıyla 

mümkün olacaktır. Çünkü bağımsızlık öyledir ki başı dik yaşamanın, özgür ve huzur içinde 

nefes almanın adıdır. Edebiyat insana dair tüm duygu ve düşünceleri değerleri yüreklerde 

ateşleyen en güçlü seslerin başında gelmektedir. Bazen bir şiirin mısrasında, bazen bir 

romanın satırlarında bu kavramlar öylesine derin işlenir ki, toplumun kalbinde derinden 

yankı bulur; bilinç uyandırır, algıları açmaya yardımcı olur. Kalem, kimi zaman bir kılıçtan, 

bir bıçaktan daha keskin olur; halkı direnişe davet eder, birlik ve beraberlik ruhunu 

etkisiyle alevlendirir. Edebiyat, yalnızca bir şeyler anlatmaz, etki gücüyle bazen de harekete 

geçirir. 

İnsanlar, vatanlarında özgür ve huzur içinde yaşıyorken, çoğu zaman sahip oldukları 

bu değerin farkına dahi varmazlar. Zira vatan topraklarında tehlike sinyalleri çalıyorsa ya 

da zorluklarla karşı karşıya gelinmişse, vatanın kutsallığı derinden hissettirir kendini... 

Benzer dönemler, şairlerin, liderlerin gerçek kimliklerini açığa çıkardığı zamanlardır. Şairler 

en derin, en hisli duygularını bu zamanlarda kaleme almış, liderler ise halkın hafızasında 

mühürlenecek en etkileyici sözlerini bu kritik zamanlarda söylemişlerdir. Vatan sevgisiyle 

özdeşleşen, vatan şairi olarak da anılan Namık Kemal’in meşhur olmuş dizeleri, Gazi 

Mustafa Kemal Atatürk tarafından Türkiye Büyük Millet Meclisi kürsüsünde okunmuş; 

Atatürk'ün bu dizelere yüklediği anlam ve yapmış olduğu vurgu, en az beyitin kendisi kadar 

etkileyici ve tarihsel bakımdan yön belirleyici niteliktedir: ‘‘…. Milletimiz bugün, bütün 

mazisinde olduğundan daha çok ve ecdadından daha çok ümit vardır. Bunu ifade için şunu 

arz ediyorum. Kendilerinin tabiri veçhile cennetten vatanımıza nigehban olan merhum Kemal 

demiştir ki: 

Vatanın bağrına düşman dayadı hançerini 

Yok mudur kurtaracak bahtı kara maderini. 



 

197 
 

İşte bende bu kürsüden bu meclis-i âlinin reisi sıfatıyla heyet-i âliyenizi teşkil eden 

bütün azanın her biri namına ve bütün millet namına diyorum ki: 

Vatanın bağrına düşman dayasın hançerini, 

Bulunur kurtaracak bahtı kara maderini” (Uçar, 2022, s. 318-319) 

Atatürk’ün, Meclis kürsüsünden yaptığı bu beyan, Türk milletinin esaret kabul 

etmeyen karakterini, geçmişin ilham verici sözleriyle geleceğe taşıma arzusunu ve edebiyat 

ile siyasetin ne denli güçlü bir etkileşim içinde olabileceğini göstermektedir. Bu bakımdan, 

Atatürk’ün ifadeleri yalnızca bir söylem ustalığı değil, aynı zamanda ulus bilincinin 

yenilenen inşasında edebiyatın aldığı rolü gözler önüne seren tarihî bir belge niteliğindedir. 

Tarihin zorlu zamanlarında ulusların en güçlü silahı, top ve tüfekten daha etkili olan 

inançla yoğrulmuş bir direniş ruhunun varlığıdır. Bu ruhun edebiyatta yansıması ise güçlü 

bir bağımsızlık teması kaleme alabilmekle hayat bulur. Türk dünyasına damga vurmuş, iki 

farklı coğrafyada doğup aynı idealler uğruna kalem oynatmış iki değer: Bahtiyar Vahapzade 

ve Mehmet Akif Ersoy, milli mücadele ruhuna şiirleriyle hayat veren iki öncü şairdir. Her 

iki şair de milletlerinin bağımsızlığa olan inancını dizelere dökerken, bağımsızlığı siyasi bir 

kurtuluştan ziyade; ahlaki, kültürel ve manevi bir uyanışın ilk adımları olarak 

değerlendirmektedir. Vahapzade’nin Sovyet baskısına karşısında direniş çığlığını, Ersoy’un 

emperyalizme meydan okuyan haykırışlarını ve iki şairin ortak tema arasında kurduğu bağı 

eserlerinde apaçık görmemiz mümkündür. 

7.1. İnanç ve İradenin Şairi ve Şiiri: İstiklal Marşı’nda Millet Ruhu 

Mehmet Akif’in edebi çizgisini ve fikir dünyasını anlayabilmenin yollarından birisi de 

şüphesiz eşsiz eseri “İstiklal Marşı” nı okuyup incelemekle mümkün olacaktır. Akif destansı 

eseri aracılığıyla içinde yanan duyguları coşku ile haykırmaktadır. Türk milletine armağan 

ettiği marşta; milletin bağımsızlığa olan sarsılmayan inancını, vatan toprağına aşk ile 

duyduğu bağlılığı ve özgürlük uğruna verdiği kararlı mücadeleyi ön plana çıkarmaktadır. 

Marş, sadece bir şiir değil; aynı zamanda halkın ortak duygularını, milli iradeyi ve tarihi 

direnişi temsil eden güçlü bir bildiri mahiyetindedir. Akif, bu eser aracılığıyla Türk milletine, 

zorluklar karşısında asla pes etmemek gerektiğini, özgürlüğün ve bağımsızlığın kutsal birer 

emanet olduğunu her dizede çarpıcı ifadelerle vurgulamaktadır. Marşta yer alan her mısra, 

yüreklerde millî bir heyecan uyandırarak, geçmişten geleceğe uzanan bir bilinç aktarımı 

sağlamaktadır. 

İstiklâl Marşı, milletin bağımsızlık uğruna verdiği büyük mücadelenin hatırasını 

yaşatırken, genç kuşaklara da vatan sevgisini, fedakârlık ruhunu ve milli birlik şuurunu 

aşılamayı amaçlamaktadır. Mehmet Akif’in vermek istediği en önemli mesajlardan biri de, 

bu topraklarda özgür yaşamanın bedelinin büyük olduğu ve bu değerin her zaman 

korunması gerektiğidir. Nihayetinde bu marş Akif'in dünya ve edebiyat görüşünün derin bir 

tezahürü olarak karşımıza çıkmaktadır. Marş aracılığıyla Akif'in mücadelesi, vatan, millet 

ve bayrak aşkı ortaya çıkarken, her şiirinde olduğu gibi çözüme dair mesajlarını da satır 

aralarında vermeyi ihmal etmemiştir. 

Akif, bağımsızlık konusunu işlerken vatan toprağının kurtuluşunun önemine vurgu 

yaparken, aynı zamanda milletin maneviyatının önemine de dikkatleri çekmektedir. Şair 

bağımsızlığı, bayrağın dalgalanmasından ziyade; bir milletin namusunu, inanç değerlerini 

ve benliğini koruması olarak nitelendirmektedir. Marşın ilk dizesinde: 



 

198 
 

“Korkma, sönmez bu şafaklarda yüzen al sancak;” 

ifadesi, milletin zayıflamış, zedelenmiş moralinin; yılgınlık ve pes etmekle değil 

inançla aşılacağını dizelerinde coşkuyla dile getirmiştir. Akif burada vatan evlatlarına bir 

cesaret çağrısı yapar; korku duygusundan sıyrılıp, inancın hâkim olması gerektiğini ifade 

etmektedir. 

“Ben ezelden beridir hür yaşadım, hür yaşarım, 

Hangi çılgın bana zincir vuracakmış? Şaşarım!” 

Bu dizelerde Mehmet Akif, birey ve toplum olarak özgürlük kavramının Türk 

milletinin karakteriyle özdeşleştiğine dikkat çekmektedir. Akif’e göre Türk milleti, tarih 

boyunca esareti kabul etmemiş, onuru, inancı ve bayrağı uğruna savaşmaktan geri 

durmamıştır. Bu bakış açısı, Vahapzade’nin “özgürlük” anlayışıyla örtüşmektedir; zira o da 

Türk halkının karakterini özgürlükle özdeşleştirmiş bir fikrin savunucusu olmuştur. 

7.2. Vahapzade'nin “Gülüstan”ında Bölünmüşlükten Umuda 

Mehmet Akif Ersoy, milli mücadele dönemindeki inancını, acısını ve direnişini 

“İstiklal Marşı” ile mısralara dökmüştür. Bahtiyar Vahapzade de Akif'le benzer zorlu yıllara 

şahitlik etmiş, Sovyet zulmü altındaki Azerbaycan Türklüğünün bağımsızlık arayışını aynı 

inanç ve ruhla şiirlerine işlemiştir. Azerbaycan, 20. yüzyıl başlangıcında büyük sıkıntılar 

içindedir. 1918’de kısa bir süre bağımsızlık yaşasa da 1920’de Sovyet işgali ile esaret ve 

zulüm dolu yıllarına geri dönmüştür. Bu karanlık dönem içinde, halk sürgünlere, idamlara 

ve aydın kesimin kıyımlarına maruz kalmıştır. Zira tüm baskılara rağmen, 1959’da Bahtiyar 

Vahapzade’nin yüreğinden kalemine akan “Gülistan” şiiri, karanlığı aydınlatan bir ışık 

olmuştur. Şiiriyle, parçalanmış Azerbaycan’ın yaşadığı dramı ve özgürlük hasretini kaleme 

alan Vahapzade, sistem tarafından cezalandırılarak, işinden edilmiş; ama geri adım atmayı 

aklından bile geçirmemiştir. Benzer şekilde O da Mehmet Akif gibi her zorluğa rağmen 

milletine olan inancını hiç kaybetmemiş, yazdığı her dizede halkını uyanışa çağırmayı görev 

bilmiştir. Vahapzade'nin ışığı, daha sonra “ Ben Atatürk'ün askeriyim!” diyerek yol alan 

Ebulfeyz Elçibey ve O’nun gibi özgürlük neferlerinin yolunu aydınlatarak, 1991'de 

Azerbaycan'ın yeniden bağımsızlığına kavuşmasıyla nihayete ulaşmıştır (Demir, 2021, s. 

427-431). 

“Hanı bu ellerin mert oğulları? 

Açın bereleri, açın yolları. 

Bes hanı bu asrın öz Köroğlusu, 

Kılıç Köroğlusu, söz Köroğlusu? 

Babaların şeni, şerefi elbet, 

Bize emanetdir, büyük emanet… 

Yokmu kanımızda halkın qeyreti? 

Bele saklayarlar bes emaneti? 

Koy yıldırım çaksın, titresin cihan! 

Yürekler kazebden coşsun, patlasın. 

Daim hakk yolunda kılıç kaldıran 



 

199 
 

İğid babaların goru çatlasın!” 

Bahtiyar Vahapzade’ye göre, geçmişte yaşananlar milletin zihninde hâlâ canlıysa, bu 

halkı bölmeye, parçalamaya çalışanlar ve onun birliğine zarar verenler, halkın yaşananlara 

vereceğe tepkiye hazırlıklı olmalıdır. Şair, Azerbaycan’ın şanlı tarihini dizelerinde 

hatırlatarak, Azerbaycan halkına bunları reva görenlere karşı şiiriyle adeta bir savaş 

açmaktadır (Alizade, 2010, s. 22-23). 

“Gülüstan” Azerbaycan’ın özgürlük mücadelesini ve halkın millî şuurunu 

yansıtmaktadır. Şair, geçmişteki kahramanlıkları hatırlatarak halkı uyanarak birlik olmaya 

davet etmektedir. Gülüstan Antlaşması ile iki parçaya bölünen Azerbaycan topraklarının 

acısı, şiirde derin bir hüzün ve öfke ile dile getirilmiştir. Vahapzade, halkın içinde var olan 

kahramanlık ruhunu harekete geçirmeyi amaç edinmiştir. Vahapzade, şiirde halkın mert 

evlatlarını, geçmişte kahramanları ile anılan Köroğlu gibi yiğitlerin izinden yürümeye 

çağrılmaktadır. Atalardan miras kalan şeref ve namus gibi kavramlar genç nesle büyük bir 

emanet olarak bırakılmıştır. Şair, milletin kanında var olan cesaretin bu emaneti korumaya 

yetip yetmeyeceğini sorgulamaktadır. Artık zamanın, gökleri titreten bir yıldırım gibi gür 

çıkışlar yapma zamanı olduğunu dile getirmektedir. Çünkü mazide daima hak yolunda kılıç 

tutmuş yiğitlerin mezarları dahi gerektiğinde harekete geçecek kadar bu çağrıyı 

beklemektedir. Bu bağlamda Mehmet Akif’in İstiklal Marşı ile benzer konular, duygular ve 

mesajlar ihtiva etmektedir. 

Bahtiyar Vahapzade’nin “Gülüstan”ı, Azerbaycan edebiyatında milli kimlik, tarihi 

bilinç ve özgürlük arzusunun oldukça güçlü bir sembolü olarak değerlendirilir. Sovyetler 

Birliği’nin fikri sınırlarını aşarak yaşanmış tarihe ve milli beraberliğe odaklanan bu şiir, 

Azerbaycan halkının bölünmüş, zedelenmiş kaderine edebi bir yanıt vasfındadır. Celil 

Memmedkuluzade’nin “Anamın Kitabı” isimli trajikomedisi ve “Azerbaycan” makalesi, 

Samet Vurğun’un “Azerbaycan” adlı şiiri gibi kurucu nitelikteki eserlerden beslenen 

“Gülüstan”, bu çizgiyi daha da derinleştirerek modern Azerbaycan edebiyatında milli bilinç 

ekseninde yeni bir çığır açmaktadır.. Halil Rıza Ulutürk’ün “Apardı Sellər Saranı” ve Sabir 

Rüstemhanlı’nın “Ömür Kitabı” gibi eserlerle devam eden bu milli edebi damar, “Gülüstan” 

ile edebi ve düşünsel bir olgunluk kazanmıştır. Vahapzade'nin, kırk yıl aradan sonra yazmış 

olduğu “İstiklal” poemasıyla bu temaya tekrar dönmüş; Azerbaycan’ın egemenlik kazanma 

süreci, diasporadaki (kopuntu) Azerbaycanlılarla kültürel-millî yakınlık ve özgürlük 

duygusunu yansıtarak böylelikle “Gülüstan”ın bıraktığı mirası çağdaş bir bağlamda 

sürdürmüştür. Bu tarafıyla “Gülüstan” ve “İstiklal”, edebi ürün olmanın yanı sıra, 

Azerbaycan halkının geçmişten bugüne uzanan kimlik inşası ve özgürlük arayışı edebi 

bildirgeleri olarak değerlendirilmektedir (Habibbeyli, 2010, s. 108). 

8.  Sınır Tanımayan Yürekler: Bahtiyar Vahapzade ve Mehmet Akif Ersoy 

8.1. Mehmet Akif Ersoy’un Geniş Coğrafyası 

“Asırlar var ki, aydınlık nedir, hiç bilmez âfâkım! 

Tesellîden nasîbim yok, hazân ağlar bahârımda; 

Bugün bir hânümânsız serseriyim öz diyârımda! 

Ne hüsrandır ki: Şark'ın ben vefâsız, kansız evlâdı, 

Serâpâ Garba çiğnettim de çıktım hâk-i ecdâdı! 



 

200 
 

Hayâlimden geçerken şimdi, fikrim herc ü merc oldu, 

Salâhaddîn-i Eyyûbî'lerin, Fatih'lerin yurdu. 

Ne zillettir ki: nâkûs inlesin beyninde Osman'ın; 

Ezan sussun, fezâlardan silinsin yâdı Mevlâ'nın! 

“Ne hicrandır ki: en şevketli bir mâzi serâp olsun; 

O kudretler, o satvetler harâb olsun, türâb olsun! 

Çökük bir kubbe kalsın ma'bedinden Yıldırım Hân'ın; 

Şenâatlerle çiğnensin muazzam kabri Orhan'ın! 

Ne heybettir ki: Vahdet-gâhı dînin devrilip, taş taş, 

Sürünsün şimdi milyonlarca me'vâsız kalan dindaş! 

Yıkılmış hânümânlar yerde işkenceyle kıvransın; 

Serilmiş gövdeler, binlerce, yüz binlerce doğransın! 

Dolaşsın, sonra, İslâm'ın harem-gâhında nâ-mahrem... 

Benim hakkım, sus ey bülbül, senin hakkın değil mâtem!” (Ersoy, 2021, s. 610-611) 

Mehmet Âkif Ersoy’un “Bülbül” olarak isimlendirdiği dizeleri tek bir bireyin yahut tek 

bir ulusun derdini anlatmaz, bütün Türk-İslam dünyasının acıları, çöküşleri, yalnızlıkları 

ve hor görülüşlerini derin bir iç sızısıyla dile getirmektedir. Âkif, İslam dünyasının içine 

bulunduğu hazin tabloyu büyük bir hüzünle betimlemiştir. Mazide yaşanan şanlı 

dönemlerle bugünkü içler acısı hal arasında güçlü bir karşılaştırma yapmaktadır. 

Geçmişteki itibar, şeref, birlik ve güç artık yok olmuş; yerini zulüm, esaret, başıboşluk ve 

dağınıklık almıştır. Şairin gönlü bu manzaraya dayanamaz, içinde isyan büyüklüğü 

dizelerinde can bulmuştur. Şiirde geçen her dize, Akif’in uçsuz bucaksız yüreğini ve nerede 

zulüm gören bir can görse kucaklayışının fotoğrafı gibidir: 

“Asırlar var ki, aydınlık nedir, hiç bilmez âfâkım!” 

Akif, sadece Anadolu değil, bütün İslam coğrafyası, asırlardır karanlığa mahkûm 

edilmiş gibidir. Âfâk (ufuklar) sözcüğüyle geniş bir coğrafya, yani sadece Türkiye değil, 

doğudan batıya tüm İslam ülkeleri kastedilmektedir. 

 “Ne hüsrandır ki: Şark'ın ben vefâsız, kansız evlâdı,  

  Serâpâ Garba çiğnettim de çıktım hâk-i ecdâdı!” 

Şair, Doğu’nun (Şark’ın) bir evladı olarak, toprağını Batı’ya çiğnetmenin ıstırabını 

yaşar. Bu, sadece bir ülkenin değil, tüm İslam dünyasının Batı karşısında yaşadığı 

mağlubiyetin ifadesidir. 

“Ne zillettir ki: nâkûs inlesin beyninde Osman’ın; 

Ezan sussun, fezâlardan silinsin yâdı Mevlâ’nın!” 

Bu dizelerde sadece Osmanlı değil, onunla özdeşleşmiş olan İslam’ın mukaddes 

sembolleri, ezan ve Mevla’nın adı hedef alınır. Şairin derdi bir devletin çöküşü değil; İslam’ın 

sesi kısılsın, yok olsun istenmesidir. Bu, ümmetin kalbine indirilen bir darbedir. 



 

201 
 

 “Ne hicrandır ki: en şevketli bir mâzi serâp olsun; 

O kudretler, o satvetler harâb olsun, türâb olsun!” 

Şair, bir milletin değil, İslam’ın şanlı mazisini kaybetmenin hüznünü yaşamaktadır. 

Kudret ve satvet dediği güç ve ihtişam, yalnızca Osmanlı’ya değil, tüm İslam medeniyetine 

atıf mahiyetindedir. 

“Dolaşsın, sonra, İslâm'ın harem-gâhında nâ-mahrem...” 

Bu dize, İslam’ın kutsal mekânlarının bile artık saygı görmediğini, yabancıların 

çiğnediğini anlatır. Bu sadece Türkiye’ye değil, Kudüs’ten Bağdat’a, Şam’dan Endülüs’e 

kadar İslam’ın her köşesinin uğradığı mahremiyet ihlalini yansıtmaktadır. 

Mehmet Âkif Ersoy’un “Bülbül” adlı şiiri, yalnızca kendi milletinin değil, sınırları aşan 

büyük bir coğrafyanın, tüm İslam dünyasının acılarını yüreğinde hisseden bir vicdanın 

haykırışıdır. Onun kalemiyle dile gelen hüzün, mağlubiyet ve çöküş duygusu; şahsî bir 

sızının değil, ortak bir hafızanın, ortak bir inancın yankısıdır. Bu yönüyle Âkif’in duyuşu, 

Azerbaycanlı şair Bahtiyar Vahapzade’nin şiirlerinde gördüğümüz ortak kader bilinciyle 

örtüşür. Her iki şair de yalnızca kendi halklarının acılarına değil, aynı kültür ve inanç 

dünyasının farklı noktalarında yaşanan zulümlere, koparılışlara, haksızlıklara karşı ses 

olmuşlardır. Onları birleştiren en güçlü bağ, coğrafi sınırların çok ötesinde, aynı inanç ve 

tarih ikliminden beslenen ortak bir vicdanın ve büyük bir yüreğin şairleri oluşlarıdır. 

Şiirleri, tek bir millete değil, parçalanmış gönüllere seslenen bir çağrıdır; hem Akif’te hem 

Vahapzade’de yankılanan bu ses, “ortak acının ortak şiiri” olarak hafızalarda yer edinmiştir. 

8.2.Vahapzade’nin Tüm Türklüğü Kucaklayan Dünyası 

Milletlerin ortaya çıkardığı büyük liderler, düşünürler, şairler ve mücadele adamları 

dar siyasi kavgaların peşine düşmezler. Olayı bütünüyle görür, gözlerini uzak ufka 

çevirirler. Bir ülkede millî dayanışma her şeyin üstündedir. Siyasi parti tartışmaları küçük 

işlerle meşgul olanların uğraşısıdır. Bahtiyar Vahapzade’yi bu bağlamda geniş görüşlü bir 

Türk devlet adamı olarak da tanınmaktadır. 1990’lı yıllarda vatanının Sovyet Rus 

emperyalizmi esaretinden kurtulup bağımsızlığa ulaşma sürecinde neler yapılması 

gerektiğine dair şu değerlendirmeyi yapmıştır: 

“Savaşa giden ülkede herkes bir olmalıdır. Ben öyle tahmin ediyorum ki savaşan 

ülkenin bir partisi, bir maksadı, bir cephesi olmalıdır. O da topraklarımıza göz diken 

düşmanları mağlup etmek, topraklarımızdan kovmak. Buna nail olmadan meydana çıkan her 

bir fikir ayrılığının aleyhineyim. Rus sömürgesi, Ermeni maşasını kullanarak bizimle 

savaşıyor. İstiklalimizin tehlikede olduğunu anlamalıyız.” (Çetin, 2010, s. 37-38) 

Bahtiyar Vahapzade, ömrü boyunca yabancıların bölücü girişimlerine karşı bütün 

Türklerin bütüncül duruş sergilemesi gerektiğini vurgulamış, bu amaç uğruna hiç 

durmadan çalışmıştır. Zira bir şiirinde şu dizeleri yazar: 

“Ya Rabbim, akıl ver, kemal ver bize 

Çoktan unutmuşuz düşmanımızı 

Düşman kesilmişiz birbirimize. 

Yol bir olmalıdır, akide birse 

Birçok tarikata ayrılmışız biz. 



 

202 
 

Ailede ikilik çekişmedirse 

Millette ikilik felaketimiz!” (Çetin, 2010, s. 37-38) 

Bahtiyar Vahapzade, yalnızca Azerbaycan Türklerinin sesi olmakla kalmamış, bütün 

Türk dünyasını kucaklayan bir kalem olmuştur. Onun şiirleri, bireysel duyguların çok 

ötesinde milletin ortak acılarını, sevinçlerini ve ideallerini yansıtmaktadır. Vahapzade, 

eserlerinde Türk milletinin birliğini, kardeşliğini, bağımsızlık mücadelesini ve ortak 

değerlerini ön planda tutarak; halkı daima beraberliğe ve dayanışmaya çağırmıştır. Bu 

evrensel duruşu neticesinde hem güçlü bir edebiyatçı hem de geniş bir coğrafyayı etkileyen 

bir fikir ve devlet adamı olarak kabul görmüştür. Millî şuurla yoğrulmuş kimliğiyle 

Vahapzade, Türk dünyasının ortak hafızasında kalıcı asla silinmeyecek bir yer edinmiştir. 

Sonuç 

Mehmet Akif Ersoy ve Bahtiyar Vahapzade'nin şiirleri, kendi milletlerinin yüreğinde 

yankı bulan bireysel söylemlerin ötesinde, Türk milletinin ortak hafızasına kök salan, derin 

anlamlar ihtiva eden edebî direniş bildirileri niteliğindedir. Ayrı dönemlerde, farklı 

coğrafyalarda yaşam sürmüş olsalar da her iki şairin şiirlerinde yükselen ses; vatan sevgisi, 

bağımsızlık arzusu, millî kimlik şuuru ve ana dilin kutsallığı gibi temalarda birleşmektedir. 

“İstiklâl Marşı”, “Ana Dili” ve “Gülistan” gibi şiirlerin taşıdığı ruh ve ortaya koyduğu direniş, 

Türk dünyasının benzer tarihi acılardan süzülüp gelen ortak kaderine ve özlemlerine ayna 

tutmaktadır. Bahtiyar Vahapzade’nin Mehmet Akif’e derin hayranlığı, güçlü bir edebî 

beğeninin yanı sıra, onu bir ahlak ve fikir rehberi olarak benimseyişin de ifadesidir. Bu 

bağlam, iki büyük şair arasında kurulan düşünsel ve duygusal köprüyü daha da anlamlı 

ve anlaşılır kılmaktadır. Nihayetinde, her iki şairin kaleme aldıkları; Türk dünyasının ortak 

vicdanını besleyen, kültürel birliğini pekiştiren ve gelecek nesillere aktarılası önem arz eden 

güçlü metinler arasında yer almaktadır. Çalışma, Mehmet Akif Ersoy ve Bahtiyar 

Vahapzade özelinde, edebiyatın sınırları aşan birleştirici gücünü ortaya koyarken; aynı 

zamanda Türk milletinin ortak idealler çevresinde kenetlenmesine katkı sağlayacak edebî 

ve kültürel iş birliklerine ilham vermeyi amaçlamaktadır. 

 

Kaynak 

Adıgüzel, S. (2011). Bahtiyar Vahapzade’nin Şiirinde Millet, Vatan ve Dil. Türk Dünyası Dil ve 

Edebiyat Dergisi (31), 71. 

Akgün, A. (2017). MEHMET AKİF ERSOY’UN TÜRK DÜNYASI ŞAİRLERİNDEKİ TESİR ALANINA BİR 

BAKIŞ. Uluslararası Türkçe Edebiyat Kültür Eğitim (TEKE) Dergisi, 6 (4), 2405. 

Akpınar, Y. (2011). BAHTİYAR VAHAPZADE: HAYATI, ESERLERİ, TÜRKİYE’DE TANINMASI. (31), 12. 

Alizade, R. (2010). Bahtiyar Vahapzade’nin ‘‘Gülüstan’’ Manzum Hikayesinde Milli Bağımsızlık 

Teması. Erdem (7), 22-23. 

Alver, M., & Şahin, D. (2016). Bahtiyar Vahapzade’nin Tahkiye, Tasvir ve Tahlil Örneği Olarak 

“Atılmışlar” Şiirinde Mehmet Âkif Ersoy Etkisi. Karadeniz Sosyal Bilimler Dergisi, 8 (14), 129-

130. 

Buran, A. (2010). Bir Anti-Homosovyetikus: Bahtiyar Vahapzade. Erdem (57), 14-15. 

Çetin, N. (2010). Bahtiyar Vahapzade’ye Göre Türk Birliğinin Kültürel Zemini. Erdem (57), 35-50. 

Demir, N. (2021). Bahtiyar Vahapzade'nin Türkçeciliği. N. Demir içinde, Türk Edebiyatı Araştırmaları 

(s. 416-426). Ankara: Altınordu Yayınları. 

Demir, N. (2021). Ülkesini Bağımsızlığa Taşıyan Şair:"Bahtiyar Vahapzade". N. Demir içinde, Türk 

Edebiyatı Araştırmaları (s. 427-431). Ankara: Altınordu Yayınları. 



 

203 
 

Derman, G. S. (2022). Türkiye-Azerbaycan İlişkilerinin Siyasi Ve Ekonomik Boyutları Ve Kamu 

Diplomasisi. Kamu Yönetimi Enstitüsü Sosyal Bilimler Dergisi, 2 (2), 124. 

Düzdağ, M. E. (2020). İstiklal Şairi Mehmet Akif. İstanbul: Gonca Yayınevi. 

Düzdağ, M. E. (2014). Mehmet Akif Hakkında Araştırmalar II. istanbul: M.Ü. İlahiyat Fakültesi 

Yayınları. 

Eker, Ü. (2022). Mehmed Âkif Ersoy’un Konuşma Üslubu Ve Halk Diliyle Yazılmış Bazı 

Manzumelerinin Dil Ve Üslup Hususiyetleri. Çanakkale: Paradigma Akademi. 

Ersoy, M. A. (2021). Mehmet Akif Ersoy Safahat. (S. Çonoğlu, Dü.) İstanbul: Ötüken Neşriyat. 

Gafarlı, R. (2009). Bahtiyar Vahapzade: Eserleri (Külliyat) (Cilt 10). Bakü: ELM Neşriyyatı. 

Gafarlı, R. (2009). Bahtiyar Vahapzade: Eserleri (Külliyat) (Cilt 10). Bakü: ELM Neşriyyatı. 

Gündoğdu, B. (2009). Bahtiyar Vahapzade'nin Mehmet Akif Hakkındaki Değerlendirmeleri. Türk 

Araştırmaları Dergisi, 4 (8), 1408-1409. 

Habibbeyli, İ. (2010). Millî İstiklal Şairi Bahtiyar Vahapzade. Erdem (57), 108. 

Kabaklı, A. (2017). Mehmet Akif. İstanbul: Türk Edebiyatı Vakfı Yayınları. 

Kanter, M. F. (2010). Bahtiyar Vahapzade’de Dil ve Kimlik Bilinci. Erdem (57), 117-118. 

ÖZDAŞLI, E. (2016). MAHKUM MİLLETLERİN HAPİSANESİNDE BİR AYDIN: BAHTİYAR 

VAHAPZADE (HAYATI, FİKİRLERİ VE TÜRKİYE’YE BAKIŞI). Mehmet Akif Ersoy University 

Journal of Social Sciences Institute, 8 (14), 224. 

Uçar, İ. (2022). SÖNMEZ’DE SÖNMEYEN ATEŞ: VATAN. Uluslararası Türk Lehçe Araştırmaları 

Dergisi, 6 (2), 318-319. 

Yetiş, K. (2011). Bir Mustarip Mehmet Akif Ersoy. İstanbul: Akçağ Yayınları. 

  



 

204 
 

LIRIKADA DARAXT OBRAZI TASVIRI 

THE IMAGE OF A TREE IN LYRICS 

 

Oripova Gulnoza MURODİLOVNA1 

 

Annotatsiya 

Maqolada she’riyatimizda qadimdan buyon qo‘llanilib kelayotgan daraxt obrazi 

tasvirida bugungi davr ijodkorlarining o‘ziga xos individual talqinlari yoritilgan. Tadqiqot 

jarayonida struktural-poetik, tarixiy-madaniy, psixologik, germenevtik usullari qo‘llanildi. 

Daraxt obrazi Halima Xudoyberdiyeva, Shavkat Rahmon, Matnazar Abdulhakim, Ulug‘bek 

Hamdam kabi shoirlarning mustaqillik davrida yaratilgan she’rlarida o‘ziga xos tasvir 

uslubi va falsafiy-hissiy talqinlarni namoyon etishi tahlil etilgan. Ular she’riyati asosida 

daraxt obrazi inson obrazi bilan psixologik jihatdan bog‘lanib, parallelizm asosida poetik 

mazmunni ifodalashi tasviri tafsillar bilan ifodalangan. Mustaqillik davri lirikasida daraxt 

obrazi tasviri orqali mifologik obrazning yangilangan qirralari namoyon bo‘lishi, lirik “men” 

kechinmalari, ertangi kunga umid, davr muammolarining o‘ziga xos talqini ifodasi tadqiq 

etilgan. Shuningdek, bu davr she’riyatida daraxt obrazi tasviri orqali inson umri, 

kechinmalari, qismati talqinlari kuzatildi. Bu esa davr she’riyatining an’anaviy obrazlarni 

yangicha ruhda qayta jonlantirishga va g‘oyaviy, badiiy-estetik jihatdan ta’sirchanlikni 

oshirishga xizmat qilishi asoslangan. Lirik asarlarda tasvirlanayotgan turfa xil hodisalar va 

narsa-buyumlar shoir talqiniga monand kitobxon ko‘z o‘ngida suratlanishi,  muayyan 

voqea-hodisa yoki predmetning tasviri asosida muallifning qarashlari bo‘y ko‘rsatishi davr 

ijodkorlari she’rlari tahlili asosida tadqiq etilgan. 

Kalit so‘zlar: o‘zbek lirikasi, an’anaviy obraz, daraxt obrazi, tasvir va talqin, parallelizm, 

poetik mazmun, lirik kechinma. 

 Abstrakt 

 The article highlights the unique individual interpretations of the image of the tree, 

which has been used in our poetry since ancient times, by contemporary artists. Structural-

poetic, historical-cultural, psychological, and hermeneutic methods were used in the 

research process. The image of the tree is analyzed in the poems of poets such as Halima 

Khudoyberdiyeva, Shavkat Rahmon, Matnazar Abdulhakim, and Ulugbek Hamdam, which 

express their unique style of depiction and philosophical-emotional interpretations during 

the independence period. Based on their poetry, the image of the tree is psychologically 

connected with the image of a person and expresses poetic content based on parallelism. 

The expression of the renewed aspects of the mythological image through the image of the 

tree in the lyrics of the independence period, the experiences of the lyrical "I", hope for 

tomorrow, and the unique interpretation of the problems of the era are studied. Also, in the 

poetry of this period, interpretations of human life, experiences, and fate were observed 

through the image of a tree. This is based on the fact that the poetry of the period served to 

 
1 Farg‘ona davlat universiteti dotsenti, filologiya fanlari doktori (DSc), ORCID: 0000-0003-3403-5706; 
g.oripova@pf.fdu.uz 

mailto:g.oripova@pf.fdu.uz


 

205 
 

revive traditional images in a new spirit and increase their ideological, artistic, and aesthetic 

impact. The way in which various events and objects described in lyrical works are depicted 

before the reader's eyes, similar to the poet's interpretation, and the author's views are 

expressed based on the description of a specific event or object, has been studied based on 

the analysis of the poems of the period's creators. 

Keywords: Uzbek lyrics, traditional image, image of a tree, image and interpretation, 

parallelism, poetic content, lyrical experience. 

 

Kirish 

Lirik turga xos jihatlardan biri bu tasvirning hayotiy va haqqoniy tarzda 

ifodalanishidir. Abdurauf Fitrat “Adabiyot qoidalari” asarida “Adabiyot – fikr, 

tuyg‘ularimizdagi to‘lqinlarni so‘zlar, gaplar yordami bilan tasvir qilib, boshqalarda ham 

xuddi shu to‘lqinlarni yaratmoqdir” [1, 63], degan mulohazani bayon etgan. Badiiy asarlarga 

xos tasviriylik, xususan, she’riyatda tasvirlash san’ati o‘ziga xoslik kasb etadi. “Tasvir – 

badiiy vositalar yordamida voqelikdagi narsa-hodisalarni o‘quvchi (tomoshabin) bevosita va 

yaxlit holda, ularga xos individual – betakror xususiyatlar bilan birgalikda konkret his eta 

oladigan tarzda aks ettirish. Garchi mohiyatan tasvir termini tasviriy san’atga xos bo‘lsa-

da, uni boshqa san’at turlariga nisbatan, xususan, badiiy adabiyotga tatbiqan qo‘llash ham 

o‘rinlidir. Badiiy adabiyotda tasvir so‘z vositasida amalga oshiriladi, shunga ko‘ra, tasviriy 

san’atdan farqli o‘laroq, adabiy asarda tasvirlangan narsa-hodisa “ichki ko‘z” bilan ko‘riladi: 

so‘z vositasida o‘sha narsa-hodisa chizgilari muayyan ketma-ketlikda qayd etiladi va oxir-

oqibatda tasavvurda uning tasviri – surati jonlanadi” [2, 319]. Bejizga iste’dodli rus adibi 

Aleksey Tolstoy “Yozuvchi o‘zi tasvirlayotgan hamma predmetlarni qalb ko‘zi bilan ko‘rib 

turib asar yozishi kerakligi – qonundir”, degan fikrni ilgari surmagan. 

Ijodkorlarning ijtimoiy hamda falsafiy qarashlari individuallik kasb etadi. Lirik 

asarlarda tasvirlanayotgan turfa xil hodisalar va narsa-buyumlar shoir talqiniga monand 

kitobxon ko‘z o‘ngida suratlanadi. Faylasuf olim A.M.Slavskayaning izohlashicha, talqin bu 

muallifning uslubiy pozitsiyasi, kontekst sathida ifodalangan inson va hayot to‘g‘risidagi 

o‘y-qarashlari, ijtimoiy fikrlashi majmuidir. Ko‘rinadiki, har bir kitobxon she’rni mutoala 

qilish vaqtida shoir talqinlarini tez ilg‘aydi. Demak, muayyan voqea-hodisa yoki 

predmetning tasviri asosida muallifning qarashlari bo‘y ko‘rsatadi. 

ADABIYOTLAR TAHLILI VA METODOLOGIYA 

Jahon adabiyotshunosligida she’riyatda badiiy obraz va uning spetsifik 

xususiyatlari, tasvir va talqin muammolari atroflicha o‘rganilgan bo‘lib, Arastu, G.V.Gegel, 

X.O.Gasset, V.Shklovskiy, B.Eyxenbaum, V.Belinskiy, V.Jirmunskiy, M.Baxtin, 

L.Timofeyev, M.B.Xrapchenko, R.Uyellek, O.Uorren, Y.Lotman, G.N.Pospelov, V.E.Xalizev, 

A.Kovalev kabi olimlarning tadqiqotlari muhim ahamiyatga ega.   

O‘zbek adabiyotshunosligida badiiy obraz va uning talqini masalasi A.Fitrat, 

I.Sulton, O.Sharafiddinov, U.Normatov, N.Rahimjonov, Y.Solijonov, A.Sabirdinov, 

D.Quronov, U.Hamdamov, H.Jo‘rayev, Q.Yo‘lchiyev, M.Yo‘ldosheva, N.Mirzayeva, 

Sh.Ergasheva, Sh.Karamova kabi olimlar tomonidan tadqiq etilgan.  



 

206 
 

Yaratilgan tadqiqotlarda muammoga turli aspektdan yondashilgan bo‘lib, badiiy 

voqelik tasvirida ijodiy o‘zlashtirilgan daraxt an’anaviy obrazining yangicha ruhda qayta 

jonlantirilishi mustaqillik davri o‘zbek lirikasida to‘la tadqiq etilmagan.  

NATIJALAR 

She’riyatimizda qadimdan buyon qo‘llanilib kelayotgan daraxt obrazi tasvirida 

bugungi davr ijodkorlarining o‘ziga xos individual talqinlarini kuzatish mumkin. Ma’lumki, 

qadim totemistik tasavvurlarda ajdodlarimiz daraxtni o‘ziga homiy deb bilgan va 

ilohiylashtirish orqali turli mifologik obrazlarni yartagan. Keyinchalik esa badiiy ijodda 

ularni inson obrazi bilan bog‘lab tasvirlash keng tus olgan. Buning eng go‘zal 

namunalaridan biri Erkin Vohidovning “Sadoqat” nomli she’ridir. She’r 1964-yilda yozilgan 

bo‘lganligi uchun tahlilga tortmadik, faqatgina daraxt obrazi tasvirida Erkin Vohidovning 

insonning o‘z vataniga sadoqatini nekbin satrlarda talqin etganligini eslab o‘tish joiz deb 

bildik. Chunki bugungi davr she’riyatining maydonga kelishi o‘zbek folklori namunalaridan 

tortib to XX asr 90-yillarigacha bo‘lgan adabiyotning badiiy-estetik ta’sir manbalariga ham 

tutashadi. 

Daraxt obrazi Halima Xudoyberdiyeva ijodida ham yetakchi xususiyatlarga ega 

bo‘lib, uning “Daraxtlarga aylantirib qo‘y”, “Daraxtlar sezadi”, “Majnuntol”, “Bilmagan 

daraxt”, “Daraxt faryodidan bexabar” kabi she’rlarida shoiraning o‘ziga xos tasvir uslubi va 

falsafiy-hissiy talqinlari namoyon bo‘ladi. Masalan: 

Daraxtlaram sezadi kuzni 

Kiradi bir-birin pinjiga. 

Bizlar kira olmaymiz do‘stning  

Sunbuladay ishq, sog‘inchiga [3, 259]  

deya boshlanuvchi she’rida lirik qahramon insoniyatning bir-biriga bo‘lgan mehr-

muhabbati tobora yiroqlashib borayotganligidan aziyat chekadi. Bir-biriga suyanch, 

hamroh, chin do‘st bo‘lolmay yolg‘izlanib qolayotgan kishilarga qarata: “bizlar ketaveramiz 

yakka, Sochimizning qorasi qolmay” deya o‘kinadi. Quyidagi band orqali insoniyatning 

fojeasi tasvirlanadi: 

Daraxtlaram qiynalar og‘ir, 

Ular bir-birini suyaydi. 

Odam bir-biriga bermas sir, 

Faqat odam... yolg‘iz kuyadi. 

Shoira mazkur she’rida daraxt obrazini inson obrazi bilan psixologik jihatdan 

bog‘lab, parallelizm asosida poetik mazmunni ifodalaydi. Ya’ni daraxt va inson obrazlarini 

parallel ravishda tasvirlab, umuminsoniy qadriyatlarning yo‘qolib borayotganligidan 

qayg‘uradi. Insoniyatga xos bo‘lgan sezimning kuchsizlanishi, odamlarning g‘aflatga botishi 

va bu orqali zaiflashishi jamiyatning fojeasi ekanligini talqin etadi. Yoki Halima 

Xudoyberdiyevaning “Daraxt faryodidan bexabar” she’ri barglari – bolalarini ko‘mgan 

daraxtning qish eshigiga yalang‘och kelishi tasviri bilan boshlanadi. Go‘yo “shoir tabiatning 

tutqich bermas oniy holatlarini rassom singari hassoslik bilan qog‘ozga tushirishga intiladi” 

[4, 189]. Mana o‘sha kechinma tasviri: “Daraxt bardoshidan qilsa bo‘lar toj Qo‘rg‘oshin 



 

207 
 

o‘ylarga cho‘mib kelgan payt. Qishning eshigiga o‘zi yalang‘och Barglar, bolalarin ko‘mib 

kelgan payt”. Banddagi “qo‘rg‘oshin o‘ylar” sifatlovchi epiteti o‘quvchiga daraxtning 

bardoshini yorqinroq namoyon ettirishga xizmat qilgan. Shoira daraxtning ayanchli holatini 

tasvirlarkan quyidagi kartinani yaratadi: “Bormi bu dunyoni ko‘rolguvchi ko‘z Kuzatib 

qushlarning galalarini, Sariq xasrat bo‘lib yoyilarkan kuz Daraxt yo‘qlaganda bolalarini?!” 

Daraxtning xazonga aylangan barglari, ya’ni bolalari yo‘qlovini “ko‘rolguvchi ko‘z” bu 

dunyoda bormi, deya zorlangan lirik qahramon uning qismatidan imdod chekadi. “Vo darig‘! 

Bu daraxt qandog‘ o‘lmaydi” derkan, matonati po‘latdek bu daraxtning “unsiz o‘kirig‘i” yer-

u ko‘kni larzaga solishidan va ko‘z yoshlarin “ko‘z-ko‘z qilmasdan” faqatgina “o‘z yoshini 

ichga oqizishi”ni tasvirlaydi. Ko‘rinadiki, “So‘zlar biri ikkinchisini to‘ldiradi, umumiy 

manzaraga aniqlik kiritadi, murakkab munosabatni yuzaga chiqaradi, natijada uyg‘un 

elementlar va ushbu dinamika vositasida keng jihozlangan so‘zlar tasviri yuzaga keladi” [5, 

98]. Lirik qahramon she’rning so‘nggi yakunlovchi bandida poetik xulosasini beradi: 

Ayol! 

Ollohga ayt arzu nolangni, 

Mayli beshon va yo besamar o‘tgin. 

Faqat 

Kuz olmasin biror bolangni, 

Daraxt faryodidan bexabar o‘tgin! 

Shoira hech bir ayol fazandidan erta judo bo‘lmasligini, jigargo‘shasi bargdek bevaqt 

uzilib, xazonga aylanmasligini, ayol zotining bunday qismatdan bexabar o‘tishini “daraxt 

faryodi” fonida o‘ziga xos uslubda talqin etadi. Yana shuni ta’kidlash kerakki, daraxt obrazi 

tasviri orqali farzand dog‘ida faryod chekayotgan ayol qismati tasviri tafsillar bilan 

ifodalangan. Bejizga Oybek “She’r – yuksak san’at, yurakdan aytiladigan so‘z, yurak otashi, 

fikrning guli, nafasi, yolqini” [6, 14], deb ta’riflamagan.  

MUHOKAMA 

Shavkat Rahmon o‘zbek folklori an’analaridan ijodiy ta’sirlangan holda daraxt obrazi 

tasvirda inson ruhiyat manzaralarini yaratishga muvaffaq bo‘lgan. Shoirning 

“Odamdaraxt”, “Bobochinor”, “Chinor ko‘rinishlari”, “Tutzor xotiralari”, “Baland daraxtlar”, 

“Qasida” kabi she’rlarida tasviriylik asosidagi muallifning turlicha talqinlarini kuzatamiz. 

Masalan, shoirning “Odamdaraxt” she’ri sarlavhasidayoq qadimgi mifologiyaga asosan 

odamlar daraxtlardan tarqagan, degan totemistik inonchlar va tasavvurlar fonida 

odam+daraxt bog‘liqligidagi mifologik obrazning yangilangan qirralarini ko‘ramiz. Lirik 

“men” o‘zini o‘sayotgan kuchli daraxtga mengzaydi: “O‘sayotgan kuchli daraxtman, 

shoxlarimda pishar so‘zlarim. O‘ychan kuzak kelguvchi yo‘lga ikki tog‘day boqar ko‘zlarim” 

[7, 69]. Odatda, daraxtning ildizi juda chuqur bo‘lib, u yerdan kuch oladi. Shoir ham daraxt 

singari o‘z yerida chuqur ildiz otib, ota-bobolari hoki – tuproqdan kuch oladi va shu kuch 

uni “kuchli daraxtga” aylantiradi. Lirik asarlarda kechinmalar kartinasi yaratilar ekan, rus 

tanqidchisi V.Belinskiyning quyidagi fikrlarini keltirish o‘rinlidir: “Epik poeziya bor bo‘lgan 

kartinalar va obrazlarni ifoda etmoq uchun obrazlar, kartinalar qo‘llaydi, lirik poeziya esa 

inson tabiatining ichki mohiyatini tashkil etuvchi obrazsiz va shaklsiz tuyg‘uni ifoda etish 

uchun obraz va kartinalar qo‘llaydi” [8, 138]. Shavkat Rahmon ijodida ham ana shunday 

kechinmalar kartinasi “Tutzor xotiralari” she’rida ifodalanganligini kuzatamiz. Shoir “Tutlar 



 

208 
 

– kallaklangan birodarlarim, Osmonga bosh tirab turibsiz hamon, Mayishgan timsohday 

badanlaringiz, Dahshatli qudrat-la ezganday osmon” misralari bilan boshlanuvchi she’rida 

inson va daraxt munosabatini ifodalab, ularga “birodarlarim” deya murojaat etadi. Lirik 

qahramon tut daraxtlarini o‘xshatish vositasi asosida “habashiy qullar” singari mahzun 

ko‘radi, lekin o‘z fikrini keskin inkor etarkan “turk shevali pahlavonlarga” mengzaydi. 

“Turibsiz habashiy qullarday mahzun, Yo‘q, turkiy shevali pahlavonlarday, Qadimdan 

bobolar qoldirgan duzni Har turluk balodan saqlayotganday”. Tutlarni “tilimni, dilimni 

bilgan o‘zlarim” deya sharaflarkan, tut daraxti misolida milliy o‘zlikni ifodalaydi. Ko‘rinadiki, 

Shavkat Rahmon daraxt tasviri asosida insonning yerdan kuch olib o‘sishini talqin etadi. 

Odam va daraxtning bir-biriga aloqador ekanligi talqini ta’sirchan tasvirlar asosida 

ifodalanadi. Bu holat shoirning boshqa bir she’ridagi satrlarida ham “Sabr daraxtiday 

o‘sgan odamlar” tarzidagi o‘xshatish asosida kuzatiladi.  

Shoir Matnazar Abdulhakimning “O‘rik daraxti” she’rida esa daraxt obrazi tasviri 

orqali davr muammolarining o‘ziga xos talqini ifodalangan. “Mening mevalarim g‘arq 

pishgan, Shamollar dovullab essinlar. Mevalarim – obro‘. To‘ksinlar, Obro‘yim – mevadir. 

Yesinlar” [9, 54]. Obro‘-martabaga ega kishilarning turfa kimsalar tomonidan 

obro‘sizlantirilishi o‘rik daraxti misolida talqin qilingan. “Shohlarim ohista qayrilib, Sinay 

deb turgan bir holdadir... Bir kun... Meva bermay qolaman. Shu kuni nasibam... boltadir”.  

Ulug‘bek Hamdamning “Mening bog‘im...” she’rida daraxt obrazi orqali ertangi kunga 

umid ifodalangan: 

   Men O‘z Bog‘imni  

                       yaratmoqchiman!!! 

                    Va unda o‘sajak xudo xohlasa 

                    Bo‘ylari osmonga yetgan 

                                                     Daraxtlar!.. [10, 33] 

Ko‘rinadiki, mustaqillik davri she’riyatida daraxt obrazi tasviri orqali inson umri, 

kechinmalari, qismati talqinlari kuzatiladi. Bu esa davr she’riyatining an’anaviy obrazlarni 

yangicha ruhda qayta jonlantirishga va g‘oyaviy, badiiy-estetik jihatdan ta’sirchanlikni 

oshirishga xizmat qiladi.  

Matnazar Abdulhakimning “Taklifnoma” sarlavhali she’ri oshiqning yoriga zor-u-

nolalari tasviri bilan boshlanadi: “Bulbullarni qildim men elchi, Chah-chahlarin qoldirding 

yerda... Kech emas. Yo‘q. Kutaman. Kel jim. Kutaman. Kel bugunmi-erta”. Lirik “men” yorini 

chorlar ekan, an’anaviy obrazlardan biri bo‘lgan bulbulni elchi sifatida mahbubasi huzuriga 

yuboradi. Lekin mashuqasi “chah-chah”larga, ya’ni pokiza sevgining sof tuyg‘ulari sasiga 

quloq tutmaydi. Bu holatdan oshiq ranjiydi, lekin sekin-asta ayriliq azobiga ko‘nib boradi. 

Endi u nolimaydi. Faqat go‘zal yorini “pushaymonning quzg‘unlaridan” asragisi keladi. 

“Ko‘nib qoldim. Men nolimayman Ayriliqning zug‘umlaridan. Faqat... seni asragim kelar 

Pushaymonning quzg‘unlaridan”. Shoir huzuriga yorini chorlayotgan oshiq holatini tasvirlar 

ekan, bulbul va quzg‘un timsollari orqali o‘ziga xos talqinlarni namoyon etgan. “Bulbul – 

quzg‘un” qushlari vositasida tazod san’atini yuzaga keltirgan. Bu esa talqinning 

ta’sirchanligini hamda tuyg‘ular shiddatini oshirishga xizmat qilgan. 

 



 

209 
 

XULOSA 

Mustaqillik davri lirikasida ijodkorlarning ijtimoiy-falsafiy qarashlari individual 

uslubi bilan bog‘liq holda turfa xil talqinlarni namoyon etadi. Lirik janrlardagi daraxt obrazi 

tasviri inson ruhiy kechinmalari ifodasi bilan birga davr muammolari talqinini ham aks 

ettiradi. Bu davr lirikasida an’anaviy obraz va timsollarning tasvir ko‘lami ortib, shaxs ruhiy 

qatlamlarida kechayotgan evrilishlar tahlili yetakchi xususiyatga ega. 

 

ADABIYOTLAR RO‘YX 

Абдурауф Фитрат. Танланган асарлар. Тўртинчи жилд. – Тошкент: Маънавият, 2006. – Б.63. 

Қуронов Д., Мамажонов З., Шералиева М. Адабиётшунослик луғати. – Тошкент: Akademnashr, 

2013. – Б.319. 

Худойбердиева Ҳ. Йўлдадирман. – Тошкент: Шарқ, 2006. – Б.496. 

Сабирдинов А. Ойбекнинг поэтик маҳорати. – Рига: GlobeEdit, 2020. – Б.189. 

Гей Н.К. Исскуство слово. – М.: Наука, 1967. – С.98. 

Ойбек. Адабиёт тўғрисида. – Тошкент: Фан, 1985. – Б.14. 

Шавкат Раҳмон. Сайланма. – Тошкент: Шарқ, 1997. – Б.69. 

Белинский В.Г. Танланган асарлар. – Тошкент: Ўздавнашр, 1955. – Б.138. 

Матназар Абдулҳаким. Танланган асарлар. 2-жилд. – Тошкент: Ғафур Ғулом номидаги нашриёт-

матбаа ижодий уйи, 2017. – Б.54. 

Улуғбек Ҳамдам. Сени кутдим. – Тошкент: Фан, 2007. – Б.33. 

Oripova G. Mustaqillik davri o‘zbek lirikasi: janr xususiyatlari va poetikasi: Filol.fan.dok-ri... diss. – 

Farg‘ona, 2024. – 265 b. 

  



 

210 
 

OYBEK SHE’RLARINING VAZN XUSUSIYATLARI 

METALLIC FEATURES OF OIBEK'S POEMS 

 

Sabirdinov Akbar GOFUROVİCH1 

 

 

Annotatsiya 

Maqolada Oybekning poetik mahorati uning she’rlari vazn xususiyatlarini tadqiq 

etish orqali yoritilgan. Oybek XX asr o‘zbek lirikasi poetik tafakkuri taraqqiyotida muhim 

o‘ringa ega bo‘lib, uning she’riyatiga xos xususiyatlarni tadqiq etish keyingi davr lirikasining 

taraqqiyot bosqichlarini belgilashda ahamiyatli ekanligi bilan dolzarbdir. Maqolani tadqiq 

etishda struktural-poetik, tarixiy-qiyosiy, tarixiy-madaniy, tasniflash, psixologik, 

germenevtik, tavsiflash kabi tadqiqot usullaridan foydalanildi. She’rni shakl jihatdan 

mukammallashtirish borasida muttasil ijodiy izlanishlar olib borgan Oybek vazn, band va 

qofiyaning turli kontekstdagi keng imkoniyatlarini yuzaga chiqarishda ham katta 

muvaffaqiyatlarga erishganligi yortildi. Shoir she’riyatidagi shakliy o‘ziga xosliklar g‘oyaviy 

ta’sirchanlik va mazmundorlikka, obraz va obrazli ifoda jozibadorligiga xizmat qiladi. Oybek 

inson va tabiat go‘zalliklaridan, tilsimotlari va murakkabliklaridan tug‘ilgan hayratini besh 

bo‘g‘indan o‘n besh bo‘g‘ingacha bo‘lgan turli xil turoqlanishli vaznlarda ifodalashi tadqiq 

etilgan. 

Kalit so‘zlar: o‘zbek she’riyati, poetik tafakkur taraqqiyoti, shakl va mazmun, g‘oyaviy 

ta’sirchanlik, obraz va obrazli ifoda, vazn, ritm, musiqiylik, kompozitsiya. 

 Abstrakt 

In the article, Oybeck's poetic skills were covered by researching the weight 

characteristics of his poems. The Uzbek lyric of the 20th century has an important place in 

the development of poetic thought, and the research of features inherent in his poetry is 

relevant in the fact that the lyric of the later period is relevant in determining the stages of 

development. Research methods such as structural-poetic, historical-comparative, 

historical-cultural, classification, psychological, hermeneutic, descriptive were used in the 

study of the article. Having consistently done creative research on the perfection of the poem 

in terms of form, it has been noted that Oybek has also achieved great success in bringing 

to the surface the wide possibilities of Weight, band and rhyme in different contexts. The 

shaky peculiarities in the poet's poetry serve ideological impressiveness and content, and 

the attractiveness of image and figurative expression. It has been researched that Oybek 

expresses his admiration from the beauties of Man and nature, from his talismans and 

complexities, in a variety of turaclan weights ranging from five syllables to fifteen syllables. 

Keywords: Uzbek poetry, the development of poetic thought, form and content, ideological 

impressiveness, image and figurative expression, weight, rhythm, musicality, 

compositional. 

 

 
1 Farg‘ona davlat universiteti professori, filologiya fanlari doktorİ; ORCID: 0000-0002-5137-1763; 
a.sabirdinov@pf.fdu.uz 
 



 

211 
 

Kirish 

She’riyatning janr xususiyatlariga, so‘zning satrlardagi o‘rniga e’tiborini qaratgan 

Oybek: “... poeziyada o‘rinli-o‘rinsiz har qanday terminlarni marjon qilib tizish asarni badiiy 

sifatdan mahrum qiladi. Poeziya maxsus janr, uning xususiyatlari bor. Buni shoir unytishi 

kerak emas”[1; 110], deya yozgan edi. Darhaqiqat, “She’r - so‘z bilan aytib bo‘lmaydigan 

hissiyot. Unda musiqa bor, aql bovar qilmas sehr bor” [2; 227]. Ana shu so‘z bilan aytib 

bo‘lmaydigan hissiyot, aql bovar qilmas sehr vaznning ulkan imkoniyatlarini yuzaga 

keltirgan ritm va musiqiylik orqali namoyon bo‘ladi. 

“Ritm - bu tartib, uyg‘unlik, bir xil o‘lchamdagi va izchillikdagi harakat” [3; 58] ekan 

“She’r tabiiy ravishda, ma’noni hisobga olgan holda talaffuz etilsagina haqiqiy hayotini 

yashay boshlaydi” [4; 36]. Musiqiylik she’rning joni bo‘lsa, vazn ana shu jonning qon 

tomiridir. Vazn “...ritmning she’riy asardagi ko‘rinishi yoki she’riy nutq o‘lchanadigan 

mezon” [5; 406] dir. “Vazn - she’rning ilk tashkillanishi. U she’r motori, til materiali, 

yonilg‘isi” [6; 188]. Vaznning musiqiy izchilligini, ohangdorlikning tadrijiy takomilini, ma’no 

bilan talaffuz o‘rtasidagi uyg‘unlikni ta’min etishdagi muhim o‘rnini yaxshi anglagan shoir 

muttasil ijodiy mehnat orqali she’r ta’sirchanligiga erishdi. Ma’noni harakatlantiruvchi va 

inson borlig‘ini sehrlab, ohanrabo yanglig‘ rom etuvchi she’riy tilsimotning ochqichi vazn 

ekanligini to‘g‘ri anglagan Oybek qator uslubiy izlanishlarida uni mukammallashtirishga 

e’tibor berdi. Ma’lumki, she’rda ritm, aksariyat, doimiy bo‘lib, asardagi tuyg‘u-kechinmalar, 

obrazlar harakati birligi va uyg‘unligini ta’minlaydi. Prozada esa ritm o‘zgaruvchandir, u 

ma’no harakatiga bog‘liq bo‘ladi. Ritmning barqarorlashgan ko‘rinishi bo‘lgan vazn esa 

she’rda musiqiy va tasviriy izchillikni yuzaga keltiradi. Mazmunning maroqli ifodasini 

ta’min etadi. 

ADABIYOTLAR TAHLILI VA METODOLOGIYA 

Oybek ijodi hamisha ilmiy-adabiy jamoatchilik ardog‘ida. Butkul ijodi qatori 

she’riyati tahliliga bag‘ishlangan monografiyalar, qator maqolalar nashr etildi, 

dissertatsiyalar himoya qilindi. Taniqli adib M.Osimning “Oybek va uning she’rlari” [7; 42] 

nomli maqolasida ilk bor shoir asarlaridagi tuyg‘u-kechinmalar tasviri, uslubidagi betakror 

qirralar nozik kuzatishlar asosida yoritiladi. Jumladan, professor S.Mirvaliyevning “Hayot 

va kurash poeziyasi” [8; 173] kitobi ustoz olim nomzodlik dissertatsiyasining monografik 

holatidir. Unda Oybek dostonlarining til qurilishi, tasviriy vositalardan foydalanish 

mahorati birinchi bor monografik yo‘sinda tahlil etiladi, umumlashtiriladi. Atoqli 

adabiyotshunos, professor H.Yoqubovning “Oybek lirikasida g‘oyaviylik va mahorat” [9; 

188] nomli monografiyasi doktorlik dissertatsiyasiga asos bo‘lgan edi. Unda Oybek 

she’riyatida g‘oyaviylik va mahorat, lirik xarakter va konflikt, lirik tasvir va uslub, lirik obraz 

va peyzaj masalalari ilk bora atroflicha tadqiq etilgan. “Adibning mahorati” [10; 310] nomli 

salmoqli monografiyasida esa professor H.Yoqubov buyuk Oybek nasri bilan 

dostonchiligini, epik janrdagi badiiy mahorati sirlarini umumlashtirishga muvaffaq bo‘ladi. 

Akademik M.Qo‘shjonovning “Oybek mahorat” [11; 355] kitobida adib romanlari va 

ba’zi dostonlarida obraz yaratish masalasi, professor L.Qayumovning “Olmos iste’dod” [12; 

36] risolasida esa adib romanlari va dostonlarining mavzui, g‘oyaviy yo‘nalishi orqali badiiy 

dunyosi yoritiladi. Folklorshunos O.Sobirovning “Oybek ijodida folklor” [13; 104] kitobida 

adib romanlari hamda dostonlarida xalq og‘zaki ijodi an’analari kuzatiladi. Akademik 

B.Nazarovning “Bu sehrli dunyo” [14; 104] kitobida Oybekning adabiy-tanqidiy hamda 

estetik qarashlari tahlil doirasiga tortilgan. Atoqli adabiyotshunos, akademik 



 

212 
 

N.Karimovning “Ilhom chashmasining ajib mavjlari” [15;56] risolasida adib ijodxonasiga – 

ba’zi dostonlari va prozaik asarlarining yaratilish tarixiga nazar tashlanadi. Taniqli olim 

I.G‘afurovning “Yurak – alanga” [16; 294] kitobidagi “She’rga sochilgan yulduzlar” 

maqolasida esa shoir she’riyatida badiiy talqin jozibasi, ifoda xillarining o‘ziga xosliklari 

yoritiladi.  

Adib va adabiyotshunos U.Hamdamovning “30-yillar o‘zbek she’riyatida “sof lirika” 

muammosi” (Oybek she’riyati asosida) [17; 142] mavzusidagi nomzodlik dissertatsiyasida 

tuyg‘u va kechinmalarning obraz va mavzu talqinidagi estetik qimmati tadqiq etiladi. 

A.Sabirdinovning “Oybek she’riyatida so‘z va obraz” [18; 138] mavzuidagi nomzodlik 

dissertatsiyasida esa g‘oyaviylik va obrazlilik masalasi tahlil markazini tashkil etadi. 

NATIJALAR 

Oybek ijodining deyarli ellik yilini she’riyatga bag‘ishladi. Uning yigirma jildlik 

“Mukammal asarlar to‘plami”ning birinchi va ikkinchi jildlarini kuzatadigan bo‘lsak, 

ijodining 1932, 1938, 1940, 1952, 1953, 1954, 1956, 1958, 1966-yillar sahifalari bo‘shligini 

ko‘ramiz. Ammo bu ushbu yillarda Oybek she’r ijod etmagan, degan xulosa chiqirishimizga 

asos bo‘la olmaydi. Chunki shoir xayolida charx urgan, tutqich bermay va qog‘ozga qo‘nmay 

uchib ketgan rangin she’r kabutarlari ham talaygina bo‘lganligi shubhasizdir. Shunisi 

haqiqatki, Oybek og‘ir xastalik yillarida ham ijod bilan muttasil mashg‘ul bo‘ldi. 

Adabiyotimizni she’riy javohirlar bilan boyitishda davom etib, ulkan adabiy meros qoldirdi. 

Oybekning ilk she’rlari to‘g‘risida so‘z yuritgan aksariyat munaqqidlar ularda 

“sababsiz mung”ning ko‘pligini ta’kidlaydilar. Bizningcha, bunday holning jiddiy sabablari 

bor. Bu izchil olib borilgan mustamlakachilik siyosati, urushlardan vayron bo‘lgan yurt, 

och-yupun xalqning og‘ir ahvoli bilan bog‘liq edi. Odatda, og‘ir, g‘amgin kechinmalar, 

aksariyat o‘n bo‘g‘indan yuqori bo‘lgan vaznlarda ifodalanadi. Shoir mahorati shundaki, u 

“Qushlar ucharkan”(1923) she’ridagi yengil vaznga asoslangan besh bo‘g‘inli satrlarda 

hazin kechinmalarini ifodalashga muvaffaq bo‘ladi. “Qushlar uchdingiz, Erkni quchdingiz. 

Qalbimga oqdi Totli she’ringiz” (1.13) satrlarida shoir yengil vaznni qo‘llashi bejiz emas. Bu, 

erkni quchgan qushlar parvozidagi yengillikni ifodalashga ham bir qadar yordam beradi. 

Oybek ushbu she’rda vaznni ohang va mazmun talabi bilan emas, balki obrazlarga muvofiq 

tanlagan. Misralari ikki so‘zdan tuzilgan va har bir so‘z alohida turoqni tashkil etuvchi 

yuqoridagi bandning birinchi, ikkinchi va to‘rtinchi satrlaridagi (2+3 tarzidagi) turoqlar 

izchilligi saqlangan. Uchinchi satrda uch bo‘g‘inli turoq birinchi, ikki bo‘g‘inli turoq undan 

so‘ng kelganligini ko‘ramiz. She’rning birinchi bandi qushlar tasviriga bag‘ishlangan bo‘lsa, 

keyingi banddagi lirik chekinishda shoir “men”ining erkinlikka chiqolmaganidan, xasta 

holatdan qutulolmaganidan iztiroblari o‘rin olgan.  

MUHOKAMA 

Y.N.Tinyanov “Shakl+mazmun=stakan+vino” [19; 37] degan ekan. Garchand, stakan 

vinoning sifatiga ta’sir eta olmasa-da, uning narsa sifatida mavjudligidagi va foydalanish 

imkoniyatining yuzaga chiqarishdagi o‘rni kattadir. Demak, shakl mazmunning buy-bastini 

ko‘rsatuvchi vosita. Oybek she’rlarida vazn mazmun va g‘oya, obraz va ifodaviylik 

talablaridan kelib chiqadi. Shuningdek, vazn turli xil badiiy tasvir vositalari, so‘z va tovush 

takrorlari izchilligidan, ba’zi hollarda esa ana shu izchillikning “buzilishi”dan yuzaga keladi. 

“She’r - bu harakat: obraz va vaznlar, g‘oya va ohang takroriga qaytishlikdir”. 



 

213 
 

Ko‘z yoshim II tinmas bu chog‘, I  

Ona, menga II bir oz boq! I  

Hasratingda II ezildim, I  

Yuzlarim II kuzgi yaproq. I (1,30)  

Sevinchlari yo‘qolib, ko‘nglini qayg‘u olgan, yoshlik chog‘i hijronga cho‘lg‘angan lirik 

qahramon kechinmalari tasvirida dastlabki bandning birinchi va to‘rtinchi satrlari 3+4, 

ikkinchi va uchinchi misralari 4+3 turoqlanishli yetti bo‘g‘inli vazn muhim o‘rin tutgan. 

So‘nggi bandda qofiyadosh so‘zlar tarkibidagi “oh” undovi baralla yangrab, iztirobli  

tuyg‘ular shalolasi yanada kuchayadi. Ushbu bandning, birinchi, ikkinchi va to‘rtinchi 

satrlarida 3+4, uchinchi satrda esa 4+3 tarzidagi turoqlanish saqlanib qoladi. “Labimda // 

bir o‘tli oh, / Xayolim // ufqi siyoh./ Mozoringga // yiqildim, / Istadim // totli nigoh” 

tarzida ona mozorida yig‘layotgan shoir tasvirida i tovushiga xos takrorning ham ma’lum 

ma’noda o‘rni bor. Ushbu tovush talaffuzidagi cho‘ziqlik iztiroblardagi so‘ngsizlikning ham 

ifodalanishiga xizmat qilgan. Shuningdek, dastlabki banddagi yoshim, menga, hasratingda, 

yuzlarim, keyingi banddagi labimda, xayolim, mozoringga, istadim so‘zlaridan so‘nggi bosh 

ritmik pauza she’r ohangidagi  izchillikni, ushbu so‘zlarning kontekstdagi o‘ziga xos 

urg‘usini yuzaga chiqarish bilan birga nozik tuyg‘u va kechinmalarning xalq og‘zaki ijodi 

an’analariga xos yengil vazndagi ifodasini namoyon etadi. 

“She’rda ritm deyarli doimiy bo‘ladi. U asarning yagona va bir butun harakatini 

ta’minlaydi; prozada esa ritm beqarordir. U ma’noning o‘zgaruvchan harakatiga bo‘ysungan 

bo‘ladi” [20; 91], deya yozadi rus adabiyotshunosi V.V.Kojinov. Darhaqiqat, she’rda ritm 

obraz tasviri va qiyofasini gavdalantirishga, prozada  esa ritm qahramon faoliyati orqali 

yuzaga chiqqan voqelikni aks etirishga xizmat qiladi, uning rivoji bilan o‘zgarib boradi. 

Tuyg‘u va kechinmalarning she’rda misradan misraga uyg‘unlashib va yaxlitlashib borishi 

natijasida vazn va ohang mushtarakligi paydo bo‘ladi. Quyidagi kompozitsion xalqaga 

asoslangan bandlardagi izchil ritm va yengil vazn  lirik “men” nozik kechinmalarining o‘ziga 

xos ohang bilan uyg‘unlashgan ifodasini namoyon etgan: 

Ko‘rdim II cho‘pon qizini I  

Baland II yashil tog‘larda, I  

Shafaq II kulgan chog‘larda. I  

Totdim II sevgi sirini, I  

Ko‘rdim II cho‘pon qizini.I (1,179) 

Har satri uch so‘zdan iborat ushbu bandlarda nozik kechinmalar yetti bo‘g‘inli (2+5 

tarzidagi turoqlanishli) vazn orqali tasvirini topgan. “Ko‘rdim cho‘pon qizini” satri takroridan 

yuzaga kelgan kompozitsion xalqa Oybek poetik mahorati va uslubiga xos muhim jihatni - 

tuyg‘u va kechinmalarning izchil ohangdorlik bilan uyg‘unlikdagi namunasini namoyon 

etadi. 

Ikkinchi bandda “Dilbar oqshom yulduzi” satrlari asosidagi xalqa yor sajiyasiga xos 

jihatlarning batafsil yoritilishiga yordam beradi. Natijada yor qiyofasiga xos yorqin tasvir 

qabartma shaklda yuz ko‘rsatadi. Yetti bo‘g‘inli vazn keyingi bandda ham saqlangani holda, 

u 4+3 shaklidagi  turoqlanishning o‘ziga xos ritmik jilolari bilan almashadi:  

Ko‘zlarida II porlaydi I  

Dilbar oqshom II yulduzi, I  

Qalbni silar II gul yuzi. I  

Salom bersam II olmaydi, I  



 

214 
 

Uzoqlarga II qaraydi I  

Dilbar oqshom II yulduzi... 

“Ko‘rdim cho‘pon qizini” shaklidagi anaforik kompozitsiya lirik qahramondagi ilk 

sevgi kechinmalarini aks ettiradi. Bu sevgining sababchisi tasvirini izchillashtirish 

barobarida “Dilbar oqshom yulduzi” satrlari takrori asosidagi kompozitsion zanjir go‘zal 

chizgilardagi cho‘pon qizi qiyofasini namoyon etadi. Endi u she’rning dastlabki bandida 

tasvirlangan cho‘pon qizidan farqlanib, shoir qalb osmonida qo‘l yetmas dilbar oqshom 

yulduziga aylangan obraz shaklida ko‘rinadi. Ana shu tarzdagi kompozitsion anaforalar 

vositasidagi bandlanish she’rni go‘yo ikki mustaqil bo‘lakka bo‘lib tashlaydi. Har bir band 

o‘ziga xos tasviriylikka ega bo‘ladi. Bu esa vazndagi, ohangdorlikdagi va obrazlar talqinidagi 

mukammallikni ta’minlaydi. Shuningdek, misralarni ikki bo‘lakka bo‘lib, o‘ziga xos ritm 

izchilligini ta’min etgan sezura (// belgisi bilan ifodalangan - S.A.) yuqoridagi bandlarda 

o‘zidan oldingi so‘zlar urg‘usini oshirish bilan birga ma’no va ohang ta’sirchanligini 

orttiradi. Zero, “Ayrim tadqiqotchilar turoq(stopa)lar o‘rtasidagi barcha pauzalarni ham 

sezura deb ataydilar. Ular turoqlar o‘rtasidagi pauzalarni kichik sezura, turoqlarni ikki 

guruhga ajratuvchi asosiy pauzani esa bosh sezura deb ataydilar. Biroq turoq(stopa)larni 

ikki guruhga ajratuvchi asosiy pauzani sezura deb atash tug‘riroqdir”. Ushbu she’rda 

sezura tufayli yuzaga kelgan izchil musiqiy to‘lqin vaznning ohang tovlanmalarini yanada 

yorqin yuz ko‘rsatishiga yordam bergan. Izosillabizm - teng hijolilikning o‘ziga xos namunasi 

bo‘lgan yuqoridagi she’rlarda turoqlanish, ritmik pauzalar hamda evfonik vositalar 

ohangdorligi vazn opqali  yuz ko‘rsatadigan ta’sirchanlikka xizmat qiladi. Oybek 

she’rlaridagi izosillabizm vaznning ohang izchilligini va ta’sirchanligini ta’min etadi. 

“Ritm - matn elementlarining ma’lum masofada izchil takrorlanishi” ekan, Oybek 

ham takror asosida vazn salmog‘ini oshirishga, ohang izchilligini yuzaga chiqarishga 

erishadi. Goh tovush va so‘zlar, goh ibora va misralar takroridan foydalanib, yuksak 

ifodaviylik va ma’nodorlikni namoyon etadi. Shoir fikricha, so‘z ulkan salmoqqa ega 

bo‘lmog‘i, har bir misraning tovush, ritm va vazn jilolariga mos kelmog‘i shartdir. “Lirikada 

so‘z ritmli, ohangdosh qatorlarni tashkil etadi. So‘z yolgiz mazmunni ifoda qilish vositasi 

emas, ma’lum tovush, ohang kompleksi kabi badiiy element bo‘lib xizmat etadi”. Ayniqsa, 

“Kech kuzda” she’ridagi ritmik jilolarning o‘ziga xos falsafiy fikrlar ifodasida o‘n to‘rt bo‘g‘inli 

vazn ohangdorligi muhim o‘rin tutadi. Muttasil harakatdagi olam, umrning o‘tkinchiligi, 

abadiylik haqidagi nekbin tuyg‘ular ifodasida parallelizm orqali yuzaga kelgan 

musiqiylikning ahamiyati kattadir. Asosiy turoqlar 7+7 tarzida bo‘lgan birinchi satr 

4+3+5+2 shaklda, ikkinchi va to‘rtinchi satrlar 4+3+4+3 tarzda, uchinchi satr 4+3+3+4 

shaklda ichki turoqlanib, chuqur falsafiy mushohadalar bayoniga xizmat qilgan: 

Havo bulut...1 Shamollar II yana yig‘laydi I sekin, I  

Bo‘sh dalalar I ko‘ksida II alam mudrab I yotadi. I  

Eshagiga I yuk ortib, II bir bola I oldin ketin I  

Ufqlar-la I o‘pishgan II yo‘lda ketib I boradi. (1,176)  

Oybek mahorati shundaki, ramziy ishora va obrazlar orqali olamning muttasil 

aylanma harakati hamda borliqning bir shakldan ikkinchi shaklga o‘tib turishi 

muqarrarligini, avlodlar almashinuvi tabiiy hol ekanligini hayotiy tafsillar vositasidagi 

she’riy kartinada ifodalashga erishadi. Shoirning o‘tkinchilik va abadiylik, hayot va borliq, 

inson va olam haqidagi falsafiy o‘y-kechinmalari ifodasida kuz manzaralari tasviridan 

foydalanishi bejiz emas. Chunki u umrlar shomini eslatadi. Kuzda olamning abadiy 



 

215 
 

harakati, jumladan, inson ham tabiatning zarrasi ekanligi yaqqolroq ko‘zga tashlanadi. U 

yig‘layotgan shamollarda o‘t-o‘lanlari qovjirab, hosili yig‘ib olingan bo‘sh dalalarning alamli 

holatini chuqur his etadi. Abadiylik timsoli – “ufqlar-la o‘pishgan yo‘l”, to‘xtovsiz 

almashinuvdagi avlodlar – “eshagiga yuk ortib borayotgan bola” tasvirlari bir qarashda juda 

oddiy tuyulgan, ammo chuqur falsafiy fikr va tuyg‘ular singgan satrlarning yaratilishiga 

asos bo‘ladi. Ushbu o‘rinda Xondamirning “Vaznli va qofiyali so‘z toza va porloq bir 

gavhardir”, degan so‘zlarini Oybekning yuqoridagi satrlariga ham bemalol qo‘llash mumkin. 

Undagi vazn izchilligi nafaqat so‘zlarni o‘ziga xos tovlantirgan, balki borliqning abadiy 

muttasil harakati tasviriga ham yordam bergan. 

Vazn xilma-xilligi va mukammalligini ta’minlash borasida tinimsiz ijodiy izlanishlar 

olib borgan shoir ilk to‘plami “Tuyg‘ular»dayoq katta muvaffaqiyatlarga erishdi. Ushbu 

to‘plamdan joy olgan qirq uch she’ridan eng ko‘pi sakkiz (14 she’r), yetti (11 she’r), besh (8 

she’r) bo‘g‘inli vaznlarda, besh she’r 11 bo‘g‘inli vaznda, qolgan besh she’r (bittadan) olti, 

to‘qqiz, o‘n. o‘n ikki bo‘g‘inli va erkin vaznda yozilgandir. Tabiiyki, turli vaznlardan 

foydalanish borasidagi ushbu miqdor shoir mahoratini belgilovchi o‘lchov emas. Balki 

ularning ijodkor uslubiga xos jihatlardagi o‘rni va ahamiyati muhimdir. Ushbu xilma-

xillikni o‘rganish esa Oybekning she’r tuzilishini takomillashtirish, vaznning mazmun, 

g‘oyaviy pafos va obrazli ifoda bilan mushtarakligini ta’minlash borasidagi tinimsiz ijodiy 

izlanishlari haqida ma’lum tasavvur hosil qilishimizga yordam beradi. “She’r ritmi, odatda 

vazn, bo‘g‘in, turoq, pauza, band, qofiya, intonatsiya, badiiy figuralar, badiiy fonetika bilan 

uzviy bog‘liq bo‘ladi... barmoq vaznidagi she’rlarda ritm misralardagi bo‘g‘inlarning miqdor 

jihatidan bir tekisda, turoqlarning bir tartibda, bandlarning bir xilda takrorlanishidan, 

qofiya, radif, refren, naqoratlar sistemasidan kelib chiqadi”. Oybek she’riyatining vazn 

tovlanishlari ham ana shu jihatlardagi o‘zaro bog‘liqlikda ko‘rinadi. Furqatning “Sayding 

qo‘yaber, sayyod” musaddasiga o‘xshatma tarzida yozilgan “Oltin qo‘ng‘izga” (1924) she’ri 

4+4+3 tarzidagi turoqlanishning o‘n bir bo‘g‘inli vaznida. Asosan, fe’l va ot qofiyalaridan 

tuzilgandir. She’rdagi “oltin qanotlar”, “olti yuz”, “oltin qo‘ng‘iz”  birikmalari vositasida 

yuzaga kelgan kompozitsion bog‘lama erkinlik haqidagi g‘oyaviy pafos ta’sirchanligini, 

bandlararo ohang va vazn uyg‘unligini yuzaga chiqaradi. Dastlabki “Quying, oltin 

qanotlarin bog‘lamang, Erka ko‘ngil chechaklardek yashnasin. Tutqunlikda uning qalbin 

dog‘lamang, Bo‘stonlarda bir oz kulib yayrasin!”(1,17) tarzdagi lirik da’vat bilan boshlangan 

satrlar keyingi bandda “oltin qo‘ng‘iz”ga qaratilgan lirik murojaat bilan almashadi. Ko‘klam 

go‘zalligi va sevgining totli damlaridan bahramand bo‘lishga undash g‘oyasi bilan 

uyg‘unlashib ketadi. Ko‘klam tasviri esa qiyoslashlar va jonlantirishlar, istioraviy so‘z va 

birikmalar vositasidagi o‘n bir bo‘g‘inli vazn ohangdorligida namoyon bo‘ladi. Ushbu 

ohangdorlik keyingi misralardagi “uch-kuch” qofiyalaridagi ch tovushi musiqiyligi bilan 

qo‘shilib ketadi. Alohida tovlanmalarning, intonatsion ko‘tarinkilikning, erkinlik haqidagi 

nekbin tuyg‘ularning ifodalanishiga olib keladi: “Oltin qo‘ng‘iz, ipni uzdim, ko‘kka uch! 

Sevganingning yuzlaridan o‘pib, quch!”. Uchinchi va to‘rtinchi bandlardagi “qayrilmish - 

ayrilmish”, “kuylaysen - so‘ylaysen”, “uzay – tuzay”, “yayra – sayra” tarzdagi fe’l qofiyalar 

tarkibidagi a, y tovushlari takroridan tug‘ilgan alliteratsion ohangdorlik nozik kechinmalar 

ifodasiga yordam bergan. 

Ma’lumki, “She’rning ohang tuzilishida tovush takrorlari muhim bo‘lib, musiqiy 

tizimning asosi hisoblanadi. U orqali she’r badiiy ifodaviy ahamiyat kasb etadi”. Satrlari 

4+4+3 tarzdagi turoqlanishga asoslangan she’rning vazn barqarorligi keyingi misralarda 

ham saqlangan. Erkinlikni ulug‘lovchi, ozodlikka chorlovchi nekbin da’vat yuz ko‘rsatadi: 



 

216 
 

“Oyog‘ingga ip taqilmish, kel, uzay! Sen-da bir oz yaproqlarda kul, yayra. Erkinlikning 

yo‘llarini, kel, tuzay, Ruhim uchun sen nag‘ma chal, bir sayra!”, Tabiatning har bir narsa-

hodisalari va jonivorlaridan ruhiy yuksalish ola bilgan shoir yurtimizning betakror 

manzaralaridan beqiyos go‘zallik topa biladi. Uning o‘n bir bo‘g‘inli sodda vazn(4+4+3 

tarzdagi turoqlanish)ga asoslangan “Quyosh yo‘li” she’ridagi qiyoslashlar va leksik - 

morfologik parallelizm asosidagi satrlarda hayrat tuyg‘usi balqib turadi. Yurtimiz betakror 

manzaralarining keng, izchil ifodasida vaznning o‘rni katta bo‘lganligini ko‘ramiz. 

“O‘zbekiston - paxta yurti, bog‘lar diyori, O‘zbekiston - sevinch, gullar o‘sgan chamanzor. 

O‘zbekistan - go‘zal bir yurt, yangi mazmuni Yangi zafar tog‘larini oshar purviqor” (2,77) 

satrlaridagi abvb tarzidagi qofiyalanishdan yuzaga kelgan musiqiylik, birinchi turoq 

tarkibidagi o‘ tovushiga xos ohangdorlikning boshqa turoqlarda ham (faqat birinchi satrdagi 

ikkinchi va uchinchi turoq bundan mustasno) izchil takrorlanishi o‘ziga xos ritm va vazn 

izchilligidagi musiqiylik bilan mushtaraklik kasb etadi. Yuqoridagi bandning birinchi, 

ikkinchi, to‘rtinchi satrlari leksik-morfologik, uchinchi satri intonatsion parallelizm asosida 

tuzilgan. Dastlabki satrlarda bosh turoq birinchi turoqlar bo‘lib, ulardan so‘ng bosh ritmik 

pauzalar mavjud. Ular tufayli misralar ikki nisbiy mustaqil  bo‘laklarga ajraladi. Dastlabki 

uch satrning ikkinchi va uchinchi turoqlari hamda to‘rtinchi satrning birinchi va uchinchi 

turoqlari esa kichik turoqlardir. 

Oybekning tasvir predmeti bilan mazmunning uyg‘unligini ta’minlashda vazndan 

foydalanish mahorati “Quyosh va suv qo‘ynida” (1928) she’rining qo‘shma vazn asosidagi 

satrlarida ko‘rinadi. She’rning birinchi bandi o‘n misradan, ikkinchi bandi yetti misradan, 

uchinchi bandi sakkiz misradan tashkil topgan. Anhorning o‘ynoqi holati qo‘shma vaznning 

ohang jilolari orqali namoyon bo‘ladi. Unda shoirning xilma-xil turoqlanish va 

qofiyalanishdan foydalana bilish mahorati ham ko‘zga tashlanadi:  

  3  2                        =    5 

Feruza I anhor -11 

  3  2                        =    5 

O‘ynoqi I bir qiz, 11  

  2  3                        =    5 

Ko‘ngil I ochilar I  

5 

Quchoqlarinda, 11 

   5                   5             =   10 

Gullardan uqa I qirg‘oqlarinda. 11 

   2       3                       =         5  

Suvlar 11 qitiqlar, I 

          3    2             =         5  

       Cholg‘usin I chalar. I 

          2    3             =    5 

        Birga I kuylaymiz, I 

          2    3             =    5 

        Birga I o‘ynaymiz... I 

          5    5             =   10 

        Kumush suvlarning II yotoqlarinda. II (1.140) 



 

217 
 

She’rning birinchi va ikkinchi satrlaridagi turoqlanishda bir xillik saqlangani holda 

uchinchi misrada turoq o‘rinlari almashadi. To‘rtinchi satrda esa turoqlanish bir so‘zda, 

ya’ni besh bo‘g‘inli ichki turoqda  ifodalanadi. Beshinchi satrda o‘n bo‘g‘inli (har bir turog‘i 

besh bo‘g‘indan iborat) turoqlarga birlashadi. Oltinchi, sakkizinchi, to‘qqizinchi satrlar 2+3 

tarzda turoqlangan. Yettinchi satrda 3+2 bo‘g‘inli turoqlanish, o‘ninchi satr esa 5+5 tarzdagi 

bo‘g‘inlar turkumidan tuzilgandir. O‘ninchi satr bilan beshinchi misra o‘zaro  ohang 

uyg‘unligiga kirishib, turoqlanishdagi so‘zlarning son jihatidan o‘zaro mutanosibligi 

intonatsion va ohang izchilligini ta’minlagan. She’rda beorom anhor holatining o‘ynoqi qizga 

qiyoslanishi o‘ziga xos tasviriy ifodani yuzaga keltirgan. “Yotoqlarinda” istiorasi suvlar 

og‘ushining orombaxshligini, “suvlar qitiqlar”, “cholg‘usin chalar” jonlantirishlari o‘ynoqi 

to‘lqinlar va ular ovozidagi yoqimlilikni ifodalaydi. Shuningdek, feruza, kumush sifatlashlari 

anhor suvlaridagi rangin tovlanishlarning rassomona chizgisini ta’min etadi. 

“Qirg‘oqlarinda-yotoqlarinda” qofiyalaridagi “lar” qo‘shimchasi erkalovchilik 

xususiyatlarini, “kuylaymiz-o‘ynaymiz” qofiyalaridagi “miz”qo‘shimchasi ohangdorlikni 

ham namoyon etib, nozik tuyg‘ularning satrlarga singishiga yordam beradi. Tabiat va 

jamiyat, borliq va inson hayoti izchil takroriy harakatlardan, muayyan qonuniyatga 

bo‘ysunuvchi ritmlardan tashkil topgan. Bizning mavjudligimiz, hayotimiz, kundalik 

turmushimiz ana shu ritmlar asosidadir. Hatto “Arablar o‘z she’rlarining vaznini boshlab 

tuya yurishining “ritmi”dan olgani haqida ba’zi afsonalarni rivoyat qiladilar. Tuya yurishini 

tezlatish uchun arab tuyachilarining maxsus ashulalari bor. Bu ashulalardagi ritmni tuya 

yurishiga yaxshi ta’sir qilg‘onini ko‘rgan sayyohlar xabar beradilar”. Binobarin, «She’rdagi 

har bir bo‘g‘in, har bir so‘z va har bir gap ritm qonuniyatlariga bo‘ysungani holdagina 

yashay oladi”. She’r davomida kesma va orttirma satrlarning turoqlarga bo‘linish jarayoni 

mazmun talabi bilan yanada maydalashadi. Natijada, o‘ziga xos vazn yuz ko‘rsatadi. 

Birinchi bandning dastlabki misrasidagi “anhor”, “bir qiz”, “ko‘ngil”, “gullardan uqa”, 

“suvlar”, “cholg‘usi”, “kumush suvlarning” so‘zlari vositasidagi turkumlanish bosh 

turoqlarni, “quchoqlarinda” so‘zi vositasidagi turkumlanish ichki turoqni, 

“qirg‘oqlarinda”, “yotoqlarinda” so‘zlari vositasidagi turkumlanish oxirgi turoqni, “feruza”, 

“o‘ynoqi”, “ochilar”, “qitiqlar”, “chalar”, “birga”, “kuylaymiz” so‘zlari asosidagi turkumlanish 

ichki turoqni tashkil etadi. Oybek she’rlarining asosini, aksariyat, voqeabandlik tashkil 

etadi. Akademik N.Karimov “Uning qariyib barcha she’rlaridagi tabiat va inson tasviri nozik 

kuzatishlarga boy. Hayotiy detallar tizmasi uning she’rlariga voqeabandlikni olib kiradi. 

Voqeabandlik esa Oybek she’rlarini harakatga keltiruvchi kuchga aylanadi”3 deya to‘g‘ri 

ta’kidlaydi. Voqeabandlik asosidagi yuqoridagi she’rda ham obrazlar tasviriga xos 

mukammal ifodaviylikda vazn, ritm jilolarining ahamiyati kattadir. Dastlabki satr so‘ngidagi 

katta ritmik pauza zangori sifatlanishiga bo‘lgan urg‘uni kuchaytirib, osmonning go‘zal 

chizgisida malum o‘rin tutsa, keyingi satrdagi katta ritmik pauza porloq nurlar og‘ushidagi 

quyosh obrazining o‘ziga xos qabartma talqinini ta’minlagan. Uchinchi, to‘rtinchi va 

beshinchi satrlardagi katta ritmik pauzalar quyosh nurlarining suvlarga singish 

jarayonidagi izchil tasvirga yordam berayotir. Oltinchi satrdagi katta ritmik pauza quvnoq 

anhordagi shiddatkorlikning urg‘u yordamidagi kuchaytirilgan tasvirini yuzaga chiqargan. 

Tasvirdagi  “o‘ynoqi qiz”dek “feruza anhor”ning rangin jilvalari ritmik pauzalar orqali yuzaga 

kelgan ohangdorlikda namoyon bo‘ladi.  

Shuningdek, “...she’riy so‘zlar ma’lum vaznga tushirilib, she’riy bo‘laklarga 

bo‘linsagina aytilgan so‘zlar she’r bo‘la oladi”. Abu Nasr Forobiyning ushbu fikrlarida 



 

218 
 

musiqiylikni ta’minlash, ritmik izchillikni yuzaga keltirish, cheklangai so‘zlar vositasida 

ta’sirchanlikka erishish poeziya uchun xos jihatligi ta’kidlanadi. Qo‘shma vazn asosidagi 

satrlarni “Qish kechasi”, “Abadiy yo‘lchilar”, “Sevgi qurboniga”, “Balkonimda”, “Tovshim”, 

“Samarkand oqshomi”, “Bulutlar kuldi porloq...”, “Afrosiyob yo‘lida”, “Qish kuylari”, 

“Chechaklar siri”, “Yalta kechasi”, “Sochlaringning, ey yosh qiz...”, “Qora  dengizga”, 

“Og‘ochlarning orasidan...” kabi she’rlarda ham uchratish mumkin. 

XULOSA 

Demak, Oybekning vazn orqali shakl va mazmun, maʼno va ohang, ifoda va 

kompozitsion birlikni yuzaga chiqarish borasidagi poetik mahorati hamda uslubiy 

izlanishlari: 

birinchidan, sheʼriyatdagi mavjud barcha vaznlarda poetik fikr va tuyg‘ular 

taʼsirchanligidan, obrazli ifoda jozibadorligidan, ohangning xilma-xil ifoda tovlanmalaridan 

foydalana bilganligida; 

ikkinchidan, vaznning musiqiy jilolari obraz va mazmunni, evfonik kontekst va 

g‘oyaviy pafosni yoritishga xizmat ettirilganligida; 

uchinchidan, obrazli ifodaning ritm bilan, tuyg‘u-kechinmalar tasvirining 

ohangdorlik bilan uyg‘unligi vazn orqali yuzaga kelganligida; 

to‘rtinchidan, qofiya va bandlanishning, ritm va alliteratsion vositalarning poetik 

kontekstdagi muhim o‘rnini vazn taʼminlaganligida; 

beshinchidan, sheʼriy ifodaning shoir uslubiga xos namunalarini yaratishda vazn 

ohangdorligi ulkan ahamiyat kasb etganligida ko‘rinadi. 

 

ADABIYOTLAR RO‘YXATI 

Ойбек. Мукаммал асарлар тўплами. –Т. 14. –Б. 110. 

Воҳидов Э. Изтироб. –Т.: Ўзбекистон, 1992. –Б. 227. 

Медведов В.П. Изучение лирики в школе. –М.: Просвещение, 1985. –С. 58. 

Шервинский С.В. Ритм и мысл. –М.: Наука. 1961. –С. 36. 

Иззат Султон. Адабиёт назарияси. –Т.: Ўқитувчи. 1980. –Б. 406.  

Огнев В. Книга про стихи. –М.: Сов.писатель. 1963. –С. 188. 

Осим М. Ойбек ва унинг шеърлари // Ўзбекистон адабиёти ва санъати. -1989. - 11 август. 

Мирвалиев С. Ҳаёт ва кураш поэзияси. – Т.: Ўздавнашр, 1962. – 173 б. 

Ёқубов Ҳ. Ойбек лирикасида ғоявийлик ва маҳорат. – Т.: Ўзфанакаднашр, 1963. – 188 б. 

Ёқубов Ҳ. Адибнинг маҳорати. - Т.,1966.  – 310 б. 

Қўшжонов М. Ойбек маҳорати. –Т.: Бадиий адабиёт, 1965. – 355 б. 

Қаюмов Л. Олмос истеъдод. –Т.: Ўзбекистон, 1965. – 36 б. 

Собиров О. Ойбек ижодида фольклор.– Т.: Ғ.Ғулом номидаги Адабиёт ва санъат нашриёти, 

1975.– 104 б. 

Назаров Б. Бу сеҳрли дунё. –Т.: Ғ.Ғулом номидаги Адабиёт ва санъат нашриёти, 1980. – 173 б. 

Каримов Н. Илҳом чашмасининг ажиб мавжлари. – Т.: Фан, 1982. – 56 б. 

Ғафуров И. Юрак – аланга. – Т.: Ғ.Ғулом номидаги Адабиёт ва санъат нашриёти, 1985. – 294 б. 

Ҳамдамов У. “30-йиллар ўзбек шеъриятида “соф лирика” муаммоси” (Ойбек шеърияти 

асосида).: Филол.фанлари номзоди ... дис. – Т., 1997. – 142 б. 

Сабирдинов А. Ойбек шеъриятида сўз ва образ.:  Филол.фанлари номзоди ... дис. – Т., 1993. – 

138 б. 



 

219 
 

Тинянов Ю. Проблема стихотворного языка. -Л., 1924. -С. 8 // Лотман Ю.М. Анализ 

поэтического текста. Л., 1972. -С. 37. 

Кожинов В.В. Как пишут стихи. О законах поэтического творчества. -М.: Просвещение, 1970. 

- С. 90-91. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

  



 

220 
 

YAHYA KEMAL BEYATLI’NIN “AÇIK DENİZ” ŞİİRİNDE BALKAN MEVZUSU 

THE BALKAN THEME IN YAHYA KEMAL BEYATLI'S POEM "OPEN SEA" 

Valida SHİKHALİYEVA1 

 

 Özet 

 Yahya Kemal Bayatlı (1884-1958), Türk edebiyatının en büyük şairlerinden 

biri ve eserlerinde Balkanlar'ı sürekli işleyen bir sanatçı olarak bilinir. "Açık Deniz" 

şiiri, bu temanın en güzel şekilde dile getirildiği eserlerden biridir. 

Balkan Özleminin Kaynağı Yahya Kemal'in Balkanlar'a olan özlemi kişisel 

yaşamıyla bağlantılıdır: Günümüzde Kuzey Makedonya sınırları içinde bulunan 

Üsküp şehrinde doğdu. Çocukluğunu ve gençliğini Balkanlar'da geçirdi. Balkan 

Savaşları (1912-1913) sonucunda bu toprakların kaybı, onun için derin bir hayal 

kırıklığı kaynağı oldu. 

Açık Deniz" şiirinde Balkanlar, anıların, kayıpların, hüznün ve aynı zamanda 

bir ilham kaynağının temasıdır. Yahya Kemal için Balkanlar, unutulmaz bir geçmiş 

zaman; kişisel cennetini kaybetmiş bir Âdem'dir. Bu şiir, mermer kadar sert ama su 

kadar akışkan bir metindir ve hem geçmişine hem de bir zamanlar Osmanlı 

dünyasının ayrılmaz bir parçası olan bir coğrafyaya duyduğu özlemi ifade eder. Bu 

şiirde Balkanlar, artık fiziksel olana ait olmayan, ruhta ve hafızada sonsuza dek 

yaşayan manevi bir vatan haline gelir. Dolayısıyla Yahya Kemal'in Balkan temasına 

yönelmesi yalnızca kişisel bir nostalji değil, aynı zamanda daha derin ve çok boyutlu 

bir olaydır. Kişisel ve ulusalın, hafıza ve tarihin, hüznün ve ihtişamın buluştuğu bir 

yerdir. Ona göre Balkanlar kayıp bir cennettir, ancak aynı zamanda Türk 

kültürünün Avrupa'daki en büyük başarısının bir sembolü ve kişisel kimliğinin 

ayrılmaz bir parçasıdır. "Açık Deniz" şiiri de dahil olmak üzere neredeyse tüm 

eserleri bu merkez etrafında döner. Yahya Kemal Beyatlı'da "Balkan felsefesi"ni 

anlamak için onun şiirlerinin, düzyazılarının ve hatta siyasi duruşunun arka 

planındaki derin, çok katmanlı ve trajik dünya görüşünü kavramak gerekir. Bu, tek 

bir kavrama indirgenemeyecek, birbiriyle iç içe geçmiş birçok fikrin toplamıdır. 

Anahtar Kelimeler:Vatan, Balkan, hasret, Yahya Kemal Beyatli, kayıp. 

Abstract 

Yahya Kemal Bayatlı (1884-1958) is known as one of the greatest poets of Turkish 

literature and an artist who constantly works on the Balkans in his works. The poem "Open 

Sea" is one of the works in which this theme is expressed in the best way. 

 
1 Uzman; Azerbaycan Devlet Pedagoji Üniversitesi Türkoloji Merkezi; ORCID: 0009-0002-0708-8335; 
v.shikhaliyeva@gmail.com 
 
 



 

221 
 

The Source of Balkan Longing Yahya Kemal's longing for the Balkans is connected to 

his personal life: He was born in the city of Skopje, which is now within the borders of North 

Macedonia. He spent his childhood and youth in the Balkans. The loss of these lands as a 

result of the Balkan Wars (1912-1913) was a source of deep disappointment for him. 

In the poem "Açık Deniz", the Balkans are the theme of memories, losses, sadness and 

also a source of inspiration. For Yahya Kemal, the Balkans are an unforgettable past; an 

Adam who has lost his personal paradise. This poem is a text as hard as marble but fluid 

as water, and expresses his longing for both his past and a geography that was once an 

integral part of the Ottoman world. Thus, Yahya Kemal's approach to the Balkan theme is 

a deeper and more multidimensional event. According to him, the Balkans is a lost paradise, 

but at the same time, it is a symbol of the greatest success of Turkish culture and an 

integral part of his personal identity "Balkan" in Yahya Kemal Beyatlı In order to understand 

his philosophy, it is necessary to understand the deep, multi-layered and tragic world view 

in the background of his poems, prose and even his political stance. 

Key words: Homeland, Balkan, longing, Yahya Kemal Beyatli, loss. 

 

 Yahya Kemal Beyatlı'nın Balkan temasını seçmesinin ardında derin kişisel, tarihsel, 

kültürel ve felsefi nedenler var. Bu, rastgele bir seçim değil, kişiliğinin ve dünya görüşünün 

doğal bir tezahürüdür. 

İşte başlıca nedenler: 

1. Kişisel ve Biyografik Neden: Doğum Yeri, Kökenler 

Yahya Kemal'in en temel motivasyonu kişisel olanı ifade etmektir. 

Kendi sözleriyle: "Çocukluğum, gençliğim, anılarım, her şeyim Rumeli'de kaldı." 

Üsküp'te doğdu: Kosovalı bir ailenin oğlu olarak 1884 yılında Üsküp'te (şimdiki Kuzey 

Makedonya'nın başkenti) doğdu. Çocukluğu ve ilk gençliği burada geçti. 

 Zorunlu Göç: Balkan Savaşları (1912-1913) ile birlikte doğduğu topraklar sonsuza 

dek kaybedildi. Bu, vatanından koparılmışlık hissi ve onun için büyük bir travmaydı. Kendi 

sözleriyle, "Rumeli kayıp bir cennet." Şiirleri, bu cennete duyulan özlemin, bir "hüznün" 

ifadesidir. 

2. Tarihsel Sebep: Bir İmparatorluğun Kaybettiği Gönül Diyarı 

Yahya Kemal sadece bir şair değil, aynı zamanda derin bir tarih bilincine sahip bir 

aydındı. 

Rumeli'nin Önemi: Balkanlar (Rumeli), kuruluşundan çöküşüne kadar Osmanlı 

İmparatorluğu'nun en hassas, en üretken ve en kültürel topraklarıydı. İmparatorluğun 

"kalbi"ydi. 

Büyük Bir Kaybın Sembolü: Balkanlar'ın kaybı, Osmanlılar için yalnızca coğrafi bir 

kayıp değil, aynı zamanda bir medeniyet projesinin, 600 yıllık bir tarihin ve şanlı bir 

geçmişin sonu anlamına geliyordu. Yahya Kemal, kişisel kaybını bu büyük ulusal ve tarihi 

kayıpla birleştirerek dile getirdi. Şiirlerinde Üsküp, yalnızca çocukluğunun değil, aynı 

zamanda bir dönemin sonunun da sembolüdür. 

3. Kültürel ve Estetik Akıl: Türk Kültürünün Avrupa'daki Zaferi 



 

222 
 

Yahya Kemal, Balkanlar'ı bir "Türk yurdu" olarak görüyordu. 

Kültürel Varlığın Kanıtı: Dolayısıyla Balkanlar'da kurulan şehirler (Saraybosna, 

Üsküp, Priştine, Selanik), inşa edilen camiler, köprüler, çeşmeler ve yazılan şiirler, Türk 

kültürünün Avrupa'da ne kadar derin kök saldığının ve incelikli bir estetik yarattığının 

kanıtıydı. 

Köklü Şair Kimliği: Kendini bu kültürün bir temsilcisi ve halefi olarak görüyordu. 

Şiirleriyle, yeni kurulan Türkiye Cumhuriyeti vatandaşlarına "biz kimiz?" ve "nereden 

geliyoruz?" sorularını hatırlatıyor ve köklerimizin Rumeli'de olduğunu göstermek istiyordu. 

Balkan teması, onun için ulusal kimliğin ayrılmaz bir parçasıydı. 

4. Felsefi Akıl: Zaman, Bellek ve Özlem 

Yahya Kemal'in eserlerindeki en güçlü temalardan biri "zaman" ve "bellek"tir. 

Kayıp Zamanın İzinde: Marcel Proust gibi, o da kayıp bir geçmişi anılar ve sanat 

aracılığıyla yeniden yaşamaya ve ölümsüzleştirmeye çalıştı. Balkanlar, kaybettiği ama asla 

unutmadığı "zamanı"dır. 

Hüzün ve Özlem: Eserlerindeki derin hüzün (hüzün), yalnızca bir yere duyulan özlem 

değil, aynı zamanda geçmiş bir zamana, bir çocukluğa, bir kadere ve bir medeniyet 

anlayışına duyulan özlemdir. Balkanlar, bu felsefi özlemin en mükemmel mekânsal 

örneğidir. 

5. Siyasi Akıl: Jeopolitik Bir Boşluk Hissi 

Arka Bahçenin Kaybı: Balkanlar'ın kaybı, Anadolu yarımadasını yalnız bıraktı ve 

Türkiye'yi bir arka bahçeden mahrum bıraktı. Yahya Kemal bu coğrafi ve siyasi izolasyonun 

farkındaydı. Balkan aksanı, bu kayıp stratejik derinliğe bir gönderme, bir yas ifadesi olarak 

da okunabilir. 

Sonuç: Kişisel ve Ulusalın Birleşimi 

Yahya Kemal, Balkan temasını tam da şu nedenle seçti: 

En iyi bildiği ve yaşadığı temaydı. 

En derinden hissettiği şey buydu. 

Kişisel trajedisiyle ulusal trajedisinin kesiştiği noktaydı. 

Onun için Balkanlar, kişisel hafızanın, ulusal yasın ve kültürel iddianın bir simgesidir. 

"Açık Deniz" şiiri de dahil olmak üzere neredeyse tüm eserleri, bu kayıp cenneti hafızada ve 

sözcüklerde yeniden inşa etme çabasıdır. Bu nedenle şiirlerindeki Balkan teması rastgele 

bir seçim değil, ontolojik bir zorunluluktur. 

Yahya Kemal Bayatlı, "Açık Deniz" şiirinde Balkan temasını bir kaza, bir kayıp ve derin 

bir nostaljiyle örer. Balkanlar yalnızca coğrafi bir yer değil, aynı zamanda şairin kişisel 

tarihinin, kimliğinin ve gönül yarasının da merkezidir. 

Şiirdeki Balkan teması birkaç ana eksende kendini gösterir: 

Yahya Kemal'in kendisi Üsküp'te doğmuştur ve Balkanlar, onun çocukluğunun ve ilk 

anılarının anavatanıdır. Ancak gençliğinde, Balkan Savaşları ve I. Dünya Savaşı sonucunda 

bu topraklar Osmanlı İmparatorluğu'ndan alınmıştır. Dolayısıyla Balkanlar çoktan 

kaybedilmiş, telafisi mümkün olmayan bir kayıptır. 



 

223 
 

Şiirden dizeler: 

"Ben de hayatımda derin bir nefes aldım, tıpkı Balkan kayalıklarından akan sabah 

gibi."Burada, "Balkan kayalıklarından akan sabah" metaforu, şairin uzak ve güzel 

anılarında kalan saf, temiz ve umutlu bir geçmişi temsil eder. Kayıp bir cennet burası. 

Yahya Kemal için Balkanlar yalnızca dağlar ve nehirler değil, aynı zamanda Osmanlı-

Türk kültürünün, tarihinin ve ruhunun Avrupa'daki izidir. Şiirde adı geçen "Vardar" nehri 

veya "Balkan kayaları" bu kültürel coğrafyanın sembolleridir. 

"Vardar'ın akışı zihnimde bir dağ selidir." 

Vardar Nehri (şimdiki adıyla Axéos, Yunanistan/Makedonya), Makedonya'nın en 

önemli sembollerinden biridir ve dolayısıyla Osmanlı İmparatorluğu'nun Balkanlar'daki 

merkezidir. "Akışını" bir "dağ seline" benzetmesi, hem doğanın gücünü hem de anılarda 

yavaş yavaş kaybolan ama her zaman mevcut olan bir şeyi anlatır. 

Şiirin ana teması olan "açık deniz" metaforuyla Balkanlar arasında bir bağlantı vardır. 

Açık deniz, mecazi anlamda özgürlüğü, manevi arayışı ve sınırsızlığı temsil eder. Balkanlar 

bu arayışın kaynağıdır. Şairin o "derin nefesi" almasının ilham kaynağı Balkan doğası ve 

anılarıdır. Bu, kökleriyle bağ kurarak hissettiği özgürlük hissidir. 

"Balkan kayaları" ifadesi, şiirde kişisel bir acı olarak başlasa da, arka planda büyük 

bir ulusal trajediye işaret eder. Bu, yitirilen vatan için bir neslin acısı. Yahya Kemal'in kişisel 

nostaljisi, Balkan savaşlarında vatanlarından koparılan binlerce insanın acısıyla birleşir. 

Bu, şiirde kişisel ve ulusal olanın nasıl mükemmel bir şekilde örtüştüğünün güzel bir 

örneğidir. 

Yahya Kemal Bayatlı'nın Balkan temasını eserlerinin merkezine yerleştirmesinin ve 

sık sık bu temaya değinmesinin birkaç temel ve birbiriyle yakından ilişkili nedeni vardır: 

Bu nedenler dört ana başlık altında özetlenebilir: 

Vatan: Yahya Kemal, 1884 yılında o zamanlar Osmanlı İmparatorluğu'nun bir parçası 

olan Üsküp'te (şimdiki Kuzey Makedonya'nın başkenti) doğdu. Çocukluğu ve ilk gençliği 

Balkanlar'ın doğası, kültürü ve yaşam tarzıyla iç içe geçti. Bu nedenle Balkanlar onun için 

"anavatan", "ilk vatan", doğup büyüdüğü ve en saf ve en taze anılarını yaşadığı yerdir. 

Zorla Ayrılma: 1912'de yaşanan Balkan Savaşları sonucunda Osmanlı İmparatorluğu 

Balkanlar'ın neredeyse tamamını kaybetti. Yahya Kemal'in doğduğu topraklar da elinden 

gitti. Bu, geri dönüşü olmayan bir kayıp ve vatanını terk etmek zorunda kalmanın bir 

trajedisiydi. Edebiyatın en güçlü motiflerinden biri olan "vatandan ayrılma" (kurbet), onun 

yaratıcılığının temel itici gücü haline geldi. 

Osmanlı Büyüklüğünün Son Yurdu: Yahya Kemal için Balkanlar, Osmanlı-Türk 

kültür, örgütlenme ve geleneğinin Avrupa'da inşa ettiği son ve en görkemli anıttı. Rumeli 

(Balkanlar), Osmanlı devletinin temelini oluşturdu. Balkanların kaybı yalnızca bir toprak 

kaybı değil, aynı zamanda görkemli bir geçmişin, bir medeniyet dalgasının sonuydu. 

Milli Acının Somutlaşmış Hali: Şiirlerinde anlattığı Üsküp, Priştine, Vardar Nehri, 

Balkan Dağları vb. yalnızca kişisel anıların değil, aynı zamanda tüm bir milletin yaşadığı 

kolektif bir hüznün ve nostaljinin de sembolleridir. Kişisel kaybını dile getirerek, bir neslin 

ve bir halkın yüreğindeki o büyük yaranın sesi olur. 3. Kültürel ve Estetik Nedenler: Bir 

Kültür Peygamberi Olarak 



 

224 
 

Türk Kültürünün Rumeli Kolu: Yahya Kemal sadece bir şair olarak değil, aynı 

zamanda bir tarihçi ve düşünür olarak da hareket etmiştir. Balkanlar'daki Türk varlığının 

ve kültürünün önemini ısrarla vurgulamıştır. Eserlerinde Balkan doğası, şehirleri ve 

insanları bu kültürün ayrılmaz bir parçası olarak sunulmaktadır. 

Fantastik ve Gerçek Arasındaki Balkanlar: Eserlerinde Balkanlar, gerçeklikten daha 

güzel, ancak bir daha asla ulaşılamayan bir düşler diyarına dönüşür. Bu, şiirine kendine 

özgü bir hüzün (derin hüzün) ve nostalji (geçmişe özlem) lirizmi katar. Balkanlar, onun için 

en güzel metafor ve ilham kaynağıdır. 

Ulusal Kimliğin Peşinde: Yahya Kemal, Türkiye Cumhuriyeti'nin kuruluş döneminde 

yaşamıştır. Bu dönemde yeni bir ulusal kimlik şekillenmektedir. Bu yeni kimliğin köklerini 

inkâr etmemesi, aksine Osmanlı İmparatorluğu'nun en parlak dönemini yaşadığı Rumeli 

topraklarındaki köklerimizle bağ kurması gerektiğine inanıyordu. 

 "Köken Şairi" Kimliği: Bu nedenle sıklıkla "köken şairi" olarak anılır. Yeni Türkiye'nin 

şairi olmasının yanı sıra, kökleri Rumeli'ye uzanan bir şair olarak topluma "kimiz, nereden 

geliyoruz" sorusunu hatırlatır. 

İşte Yahya Kemal'in düşünce dünyasında şekillenen "Balkan Felsefesi"nin temel 

taşları: 

Yahya Kemal için Balkanlar (veya onun deyimiyle Rumeli) sıradan bir coğrafi bölge 

değildir. O, bu toprakları: 

 Türk Tarihinin ve Ruhunun Zirvesi: Osmanlı medeniyetinin Avrupa'da ulaştığı en 

yüksek noktadır. Burada inşa edilen şehirler (Üsküp, Priştine, Mostar, Selanik), camiler, 

çeşmeler, köprüler ve tekkeler, bir medeniyetin estetik ve ruhani ifadesidir. 

Bir "Vatan"ın Metafizik Tanımı: Vatan, sadece siyasi sınırlarla çizilen bir yer değil, 

ataların kanıyla, emeğiyle, şiirleriyle ve dualarıyla yoğrulmuş, manevi bir cevherle bezenmiş 

toprak parçasıdır. Balkanlar, bu tanımın somutlaşmış halidir. Kaybedilmiş olması, onun 

bu metafizik değerini yok etmez; aksine, onu bir "yitik cennet" olarak daha da değerli kılar. 

Yahya Kemal'in felsefesinin merkezinde "zaman" ve "hafıza" kavramları vardır. 

Balkanlar, bu kavramların üzerine inşa edildiği temeldir. 

Kaybedilmiş Zamanın Peşinde: Onun Balkan temalı şiirlerindeki o derin hüzün 

(hüzün), basit bir geçmiş özlemi değildir. Marcel Proust'un "Kayıp Zamanın İzinde" 

eserindeki gibi, geçmişe dönülmez bir şekilde kaybolmuş ama hafızada ve sanat aracılığıyla 

yeniden yakalanabilir, ebedileştirilebilir bir zaman olarak bakar. 

 Ezeli ve Ebedi "Şimdi": "Açık Deniz" şiirindeki "Çıktım O gün Rumeli'ne / Geçtim 

İstanbul'dan" dizesi, geçmişte yaşanmış bir anı, şimdiki zamana taşır. Şair, şiir aracılığıyla 

o "an"ı dondurur ve onu ebedi kılar. Balkanlar, bu donmuş, ebedileştirilmiş zamandaki 

mekândır. 

Yahya Kemal'in Balkan felsefesi, derin bir trajedi bilinci ile yüklüdür. 

Kaçınılmaz Çöküş: Bir tarihçi olarak Osmanlı'nın dağılma sürecini çok iyi analiz 

etmiştir. Balkanların kaybı, ona göre kaçınılmaz bir kaderdir. Milliyetçilik akımları, 

jeopolitik dengeler ve iç zayıflık, bu sonu hazırlamıştır. 



 

225 
 

Asil bir Kaybediş: Bu kayıp, onun eserlerinde bir şikayet ve sızlanma havasında değil, 

asil bir hüzün ve kadere boyun eğiş olarak yansır. "Bin atlı akınlarda çocuklar gibi şendik 

/ Bin atlı o gün dev gibi bir orduyu yendik" dizelerinde olduğu gibi, geçmişin ihtişamı ve 

kaybedişin trajedisi iç içe geçer. 

Yahya Kemal, Balkanları bir çatışma alanı değil, bir kültürler mozaiği olarak görür. 

Türkün Avrupa'daki Yurdu: Onun için Rumeli, Türk'ün Anadolu'dan sonraki ikinci 

anavatanıdır ve orada yüzyıllarca kök salmıştır. Bu, Türk kimliğinin Avrupalı, modern ve 

aynı zamanda geleneksel yönünün bir kanıtıdır. 

 Yeni Türkiye'nin Kökleri: Yahya Kemal, yeni kurulan Türkiye Cumhuriyeti'nin kimlik 

arayışında, Batı'ya yönelirken kendi köklerini unutmaması gerektiğini düşünüyordu. 

Balkanlar, bu köklerin en önemli parçasıydı. Onun felsefesi, "Biz kimiz?" sorusuna 

"Rumeli'nde kökleri olan bir medeniyetin çocuklarıyız" cevabını verir. 

Bu felsefe sadece edebi değil, aynı zamanda siyasi ve stratejik bir boyuta da sahiptir. 

Jeopolitik Derinlik: Yahya Kemal, Balkanları Türkiye'nin arka bahçesi, jeopolitik 

derinliği ve Avrupa ile tarihi bağının kanıtı olarak görür. Onun kaybı, Türkiye'yi bir anlamda 

dar bir alana hapsolmuş hissettirir. "Açık Deniz"deki o özgürlük arayışının arka planında, 

bu coğrafi ve siyasi sıkışmışlık duygusu da vardır. 

Yahya Kemal Beyatlı'nın Balkan Felsefesi, bir medeniyetin kendi kaderi, kimliği ve 

hafızası üzerine derin bir tefekkürdür. 

Bu felsefe: 

Geçmişe (kayıp bir cennet ve ihtişam), 

Şimdiye (bu kaybın yarattığı hüzün ve kimlik arayışı), 

 Geleceğe (yeni nesillere köklerini hatırlatma ve bir vizyon oluşturma) dair bütüncül 

bir bakış açısı sunar. Balkanlar, onun için hem bir sızı hem de bir ilham, hem bir trajedi 

hem de bir gurur kaynağıdır. Bu nedenle, onun eserlerinde Balkanlar basit bir mekân 

olmaktan çıkar, adeta kendisiyle hesaplaşan bir ruhun, bir milletin vicdanının sembolüne 

dönüşür. 

"Açık Deniz", Türk edebiyatının en ünlü ve en analize açık şiirlerinden biridir. Yahya 

Kemal Bayatlı, bu şiirinde derin yurttaşlık duygularını, tarihsel düşüncelerini ve felsefi 

arayışlarını güzel bir şekilde dile getirir. Şiir aynı zamanda "Rumeli" (Balkanlar) temasına 

olan bağlılığının en güzel örneklerinden biridir.Şiirin başlığı olan "Açık Deniz", ana 

metafordur. Bu ifade: 

Özgürlüğü temsil eder: Sınırların, kuralların, kısıtlamaların olmadığı bir alan. 

Hayatı temsil eder: Bilinmeyen, tehlikeli ama aynı zamanda ilginç ve çekici. Manevi 

arayışı temsil eder: Şairin kendini, geçmişini ve geleceğini anlama yolculuğu. Rumeli'ye 

(Balkanlar) yolculuğu temsil eder: Bu, fiziksel bir yolculuk olduğu kadar, zamanda geriye, 

anılara doğru bir yolculuktur. 

Şiir, şairin İstanbul'dan ayrılıp Rumeli'ye (Balkanlar) doğru yola çıktığı bir deniz 

yolculuğunu anlatır. Ancak bu sadece fiziksel bir yolculuk değil, aynı zamanda içsel bir 

yolculuktur. 



 

226 
 

1-2 dize: Şair, geçmiş yaşamını (İstanbul'daki yaşamını) tamamladığını ve yeni bir 

manevi yolculuğa ("Rumeli'ye") çıktığını belirtir. "Zaten doyasıya yaşamış, doyasıya sevmiş" 

ifadesi, hayatın eski bir bölümünü kapatıp yeni bir sayfa açma kararı olarak anlaşılabilir. 

Balkan şehirlerinden geçerken çocukluğum; 

Her an alev gibi bir özlem hissettim. 

Yüreğimde "Byron"ı perişan eden bir özlem vardı. 

O yaşlarda dağlarda sersemlemiş bir şekilde yürüdüm. 

 

Rakofça tarlalarının özgür havasını içime çektim. 

Akıncı atalarımın tutkusunu duydum. 

Her yaz, yüzyıllardır kuzeye doğru bir yarış. 

Yüreğimde bir yansıma gibi kalan kükreyen ses... 

3-6 dize: Denizde hissettiği özgürlük ve sonsuzluk duygusu anlatılır. Deniz onun için 

hayatın kendisi kadar engin ve tuhaftır. "Gökyüzünden daha beyaz, dalgalardan daha mavi" 

ifadesi, doğanın soyut ve ilahi güzelliğini vurgular ve onu sıradan imgelerin üzerine çıkarır. 

Ordu bozguna uğradığında, tüm ülke yas tutarken, 

Her gece rüyalarıma bir fatih girdi. 

Göçlerin kalıntıları hüzünlü duygulardır, 

Hüzünlü sınırların ötesine akan sular, 

 

Yüreğimde hep o düşünce yankılanırdı, 

Ufukta sonsuzluğun tadını biliyordum! 

Bir gün, "Artık ne toprak ne de ülke istiyorum!" dedim. 

Yurt dışına yaşamaya gittim, diyar diyar gezdim; 

7-9. dizeler: Bu, şiirin en güzel ve merkezi kıtasıdır. Şair burada Balkanlar'la olan 

bağını ortaya koyar. "Balkan kayalarından sızan sabah" metaforu onun için Rumeli'yi temsil 

eder. Bu, saf, umutlu ve güzel bir başlangıçtır. Hayatında alabileceği "en derin nefes"tir. Bu, 

nostaljinin en güzel ifadesidir. 

Yeryüzünün sınırı olan son diyara gittim, 

Engin denizlerin tuzu hâlâ ağzımda! 

Batı ucunda, son kıyıdan en gürültülü 

Bir zamanlar gökyüzü kurşunla kaplıydı, 

 

Sonsuz ufuktan, ah, ne coşkulu bir gelişme! 

Nasıl da birdenbire toplandı! 

Bir yelken, bir vapur, her neyse, kaçıp giden limanlara, 



 

227 
 

Sadece onun koskoca meydanı ve manzarası! 

 

Ortada sadece o kaldı, âsî ve bağrı hün, 

Bir maghra ağzını açtı, uzun uzun uluyarak, 

Büyük hüznünü bir yıldırım gibi hissettim! 

O gün ruhunla yüzleştim, 

Son kıta: Anılara dal. Vardar nehri (Balkanlar'ın meşhur nehri) hafızasına bir "dağ 

seli" olarak yansıyor. Yani hafıza zaten puslu ama bir o kadar da güzel ve şiirsel. Bu anı, 

"unutulmuş bir masal" gibi büyüleyici ve büyülü. 

Ebediyen acı çeken deniz Şekvan'ı dinledim! 

Bu sürgünde ruhumuzla birlikte olduğunu duydum. 

Anladım ki hiçbir güzel kıyı bu acıyı dindiremez; 

Bu acı, bitmek bilmeyen bir susuzluk gibidir. 

Son dizeler: Şair, hayatı denize benzetir. Hayat da deniz kadar engin, tuhaf, güzel ve 

ağırdır. Bu, hayatı tüm zorlukları ve güzellikleriyle kabul eden felsefi bir yaklaşımdır. 

1. Vatan ve Kök Nostaljisi (Balkanlar / Rumeli): Şair, Rumeli'yi anavatanı olarak kabul 

eder ve ona olan özlemini derin bir şekilde dile getirir. 

2. Özgürlük Arayışı: Açık deniz, şairin hem fiziksel hem de ruhsal özgürlük arayışının 

bir simgesidir. 

3. Hayatı Anlamak: Şair, hayatın anlamını, güzelliğini ve zorluklarını deniz aracılığıyla 

analiz eder. 4. Geçmiş ve Hafıza: Geçmiş, şairin hafızasında güzel ama biraz bulanık bir 

şekilde yaşar. Ancak bu bulanıklık, güzelliğini azaltmaz, aksine daha da zenginleştirir. 

Yahya Kemal, şiirlerinde çok sade, ancak derin ve anlamlı bir dil kullanır. 

Tekrarlama sanatından bolca yararlanır: "En geniş, en uçsuz bucaksız, en uçsuz 

bucaksız", "Hayat ne güzel, hayat ne ağır". 

Doğa imgeleri (deniz, dağ, sabah) şairin iç dünyasını ve geçmiş anılarını ifade etmek 

için kullanılır. 

Şiirin akıcılığı ve müzikalitesi, okuyucuyu denizin dalgaları gibi sürükler. 

 

Sonuç 

Açık Deniz" şiiri, Yahya Kemal Bayatlı'nın kişisel yaşam felsefesini, vatan sevgisini ve 

köklerine olan bağlılığını yansıtan bir başyapıttır. Bu şiir, okuyucuyu denizin serin 

sularında ve şairin anılarında saklı Balkan dağlarında bir yolculuğa çıkarır. Şiir, tıpkı 

hayatın kendisi gibi hem hüzünlü hem de umutludur; Hem ağır hem de güzel. Bu 

çelişkilerin ortasında insanın hayatıyla ve geçmişiyle barışık yaşaması gerektiğini öğretiyor.  

Edebiyyat  

1.Nihad Sami Bonarlı. Resimli türk edebiyyatı tarihi.1994 

2.Ertan Erol. Yahya Kemal Beyatlı’nın Eserlerinde Balkanlar. 2016, DergiPark 



 

228 
 

3.Salim Pilav.Yahya Kemal Beyatlının Kaybolan şehri: Üsküp, 2018 

4.Osman Nuri Ekiz. 20. Yüzyil türk şiirinin büyük ustası Yahya Kemal Beyatlı. Kişisel Arşivlerde 

İstanbul Belleği Taha Toros Arşivi. https://core.ac.uk/download/pdf/38310088.pdf 

5. Yahya Kemal Taştan. Balkan Savaşları ve Türk Milliyetçiliğinin Doğuşu, İstanbul,2019. 

  

https://www.researchgate.net/scientific-contributions/Salim-PILAV-2135181028
https://core.ac.uk/download/pdf/38310088.pdf


 

229 
 

BİRİNCİ TÜRKOLOJİ QURULTAYDAN BAŞLANAN YOL TÜRK DÜNYASININ 

BİRLİYİNDƏ APARIR 

THE PATH THAT BEGAN WİTH THE FİRST TURKOLOGİCAL CONGRESS LEADS TO 

THE UNİTY OF THE TURKİC WORLD 

 

Musayev DƏYANƏT1 

 

Xülasə 

Məqalədə I Türkoloji Qurultayın hazırlanması, keçirilməsi və tarixi missiyası araşdırılır. 

Qurultayın məqsədləri və bu məsələdə Sovet İttifaqının əsl niyyəti təhlil olunur. Qeyd olunur 

ki, Qurultayda türklərin və bütövlükdə türk dünyasının tarixi, dili, əlifbası, etnogenezi, 

etnoqrafiyası, ədəbiyyatı, mədəniyyəti və digər mövzularla bağlı ümumilikdə 14 məsələ üzrə 

40-a yaxın məruzə dinlənilib. Qurultayın gündəliyində müzakirə olunan mühüm məsələlər 

və elmi məruzələrin nəticələri ümumiləşdirilir.  Qurultayın heç bir seçkili orqanı geridə 

qoymadı və türkologiyaya dair materialların toplanması və sistemləşdirilməsi, əlyazmaların 

qeydə alınması və saxlanması, yerli dialektlərin öyrənilməsi və s. üçün bütün türk respublika 

və bölgələrinə yerli Türkoloji Komitələr təşkil etməyi tövsiyə etməklə kifayətləndiyi vurğulanır. 

Daha sonra 1991-ci ildə SSRİ-nin dağılmasından sonra Sovet İttifaqının bütün keçmiş türk 

respublikalarında latın əlifbasının bərpası hərəkatı başlaması və hazırda Azərbaycan, 

Özbəkistan və Türkmənistan latın əlifbasına keçdiyi qyed olunur. Qazaxıstan və Qırğızıstan 

bunu mərhələli şəkildə həyata keçirmək niyyətində olduğu diqqətə çatdırılır. Məqalədə müasir 

dövrdə vahid türk əlifbasının qəbulu məsələsinə də baxılır. Məqalənin sonunda I Türkoloji 

Qurultayın tarixi əhəmiyyəti ümumiləşdirilir.  

Açar sözlər: türk xalqları, latın əlifbası, türkologiya, türk cümhuriyyətləri, yazı, müasir, 

türkoloji qurultay. 

Abstract 

The article examines the preparation, holding and historical mission of the First 

Turkological Congress. The goals of the Congress and the true intentions of the Soviet Union 

in this matter are analyzed. It is noted that about 40 reports on a total of 14 issues related 

to the history, language, alphabet, ethnogenesis, ethnography, literature, culture and other 

topics of the Turks and the Turkic world as a whole were heard at the Congress. The 

important issues discussed in the agenda of the Congress and the results of the scientific 

reports are summarized. It is emphasized that the Congress did not leave behind any elected 

body and was content with recommending the organization of local Turkological Committees 

in all Turkic republics and regions for the collection and systematization of materials on 

Turkology, registration and storage of manuscripts, study of local dialects, etc. Later, after 

the collapse of the USSR in 1991, it is noted that a movement to restore the Latin alphabet 

began in all former Turkic republics of the Soviet Union and that currently Azerbaijan, 

Uzbekistan and Turkmenistan have switched to the Latin alphabet. It is noted that 

Kazakhstan and Kyrgyzstan intend to implement this in stages. The article also examines 

the issue of adopting a unified Turkic alphabet in modern times. At the end of the article, 

the historical significance of the First Turkological Congress is summarized. 

 
1 Pedaqogika üzrə fəlsəfə doktoru,dosent; ORCHİD: 0000 0001 8503 2244; Dayanat.Musayev@adpu.edu.az 

mailto:Dayanat.Musayev@adpu.edu.az


 

230 
 

Keywords: Turkic peoples, Latin alphabet, Turkology, Turkic republics, writing, modern, 

Turkological congress. 

 

Giriş 

Türkologiya türk və türkdilli xalqların keçmişində, bu günündə və gələcəyində dillərini, 

ədəbiyyatını, tarixini, folklorunu, dinini, etnoqrafiyasını, mənəvi və maddi mədəniyyətini 

öyrənən elmi humanitar fənlər məcmusudur.  

Azərbaycanda şərti olaraq türkoloji adlandırıla bilən ilk tədqiqatlar XVII əsrə, yerli 

alimlər tərəfindən tərtib edilmiş fars-türk və türk-fars lüğətlərinin meydana çıxdığı vaxta 

təsadüf edir. Onlardan birinin müəllifi Mehdi Xan Astarabadi idi. Onun XVII əsrdə yazdığı 

təsirli əsərində 170 səhifəlik geniş müqəddimədə Azərbaycan dilinin qrammatik qaydalarını 

fars dili ilə müqayisə edərək təsvir etmişdir. Mehdi Təbrizinin 1794-cü ildə yazdığı başqa bir 

lüğət də ön söz, qrammatik esse və lüğətin özündən ibarət idi. Şimali Azərbaycan Rusiyanın 

tərkibinə daxil olduqdan sonra ümumən şərqşünaslıq, xüsusən də türkologiya sahəsində 

silinməz iz qoyan alimlər yetişdi. 

Onların arasında təkcə Rusiyada deyil, bütün Avropada tanınan məşhur 

ədəbiyyatşünas alim, dilçi, islamşünas, tarixçi, coğrafiyaşünas, pedaqoq və tərcüməçi, 

həmyerlimiz Mirzə Kazımbəy (1802-1870) xüsusi yer tutur. Tanınmış şərqşunas, 

islamşunas, tarixçi alim V.V.Bartold Mirzə Kazımbəyi "şərqşünaslığının yaradıcısı", görkəmli 

türkoloq, akademik A.N.Kononov isə onun “Avropa elmini Şərq elmi ilə birləşdirdi”yini 

yazırdılar. O, Azərbaycan, tatar, türk, ərəb, fars, rus, ingilis, fransız, alman və ivrit dillərini 

mükəmməl bilirdi, danışırdı və yazırdı [1].  

Latınlaşma ideyası təkcə ərəb qrafikasından istifadə edən və SSRİ-də yaşayan xalqları 

əhatə etmədi, həm də onun hüdudlarından çox-çox kənara da nüfuz etdi. Digər türk-tatar 

xalqlarını mədəni inqilaba cəlb etmək üçün Yeni Azərbaycan Əlifbası Komitəsi 1-ci Türkoloji 

Qurultayın çağırılmasına hazırlaşmağa başladı. 

1926-cı il fevralın 26-dan martın 6-dək Azərbaycanın paytaxtı Bakıdakı İsmailiyyə 

sarayında keçirilən I Türkoloji Qurultay türk xalqlarının mədəni inteqrasiyasında yeni 

mərhələnin başlanğıcını qoyan ən əlamətdar hadisələrdən biridir. 

Hələ 1925-ci ilin avqustunda SSRİ Xalq Komissarları Soveti (Sovnarkom) Ümumittifaq 

Türkoloji Qurultayın çağırılması haqqında qərar qəbul etdi. Qurultay məsələsi ilk dəfə bir il 

əvvəl Azərbaycan tərəfindən qaldırılaraq SSRİ hökumətinə təqdim edilmişdir. Azərbaycan 

qrafikasının latın qrafikalı əlifbaya keçidinə icazə verilməsi zərurəti SSRİ Xalq Komissarları 

Sovetinin Türkoloji Qurultayın çağırılması haqqında qərarından altı ay əvvəl SSRİ Elmlər 

Akademiyası və Ümumittifaq Şərqşünaslıq Assosiasiyası tərəfindən I Azərbaycan 

Diyarşünaslıq Qurultayında qaldırılmışdı. 

SSRİ-nin türkdilli respublikalarından və SSRİ-nin digər vilayətlərindən qurultaya 131 

nəfər həlledici səsə malik nümayəndə gəlmişdi. Bundan əlavə, qurultayda türkdilli 

respublikaların və SSRİ-nin digər bölgələrinin elmi və ictimai təşkilatlarından 600 

nümayəndə, o cümlədən SSRİ Elmlər Akademiyasının, Şərqşünaslıq Assosiasiyasının, 

Moskva Şərqşünaslıq İnstitutunun, Kazan Universitetinin, Bakı Dövlət Universitetinin, 

Daşkənd Universitetinin, Leninqrad Universitetinin nümayəndələri iştirak edirdi. 



 

231 
 

İclasa Azərbaycan SSR Mərkəzi İcraiyyə Komitəsinin sədri Səmədağa Ağamalıoğlu 

sədrlik etmiş, qurultayın Rəyasət Heyətinə aşağıdakılar seçilmişlər:  

✓ Səmədağa Ağamalıoğlu,  

✓ Ruhulla Axundov,  

✓ Hənəfi Zeynallı,  

✓ Əziz Qubaydulin,  

✓ Xalid Səid Xocayev,  

✓ Bəkir Çobanzadə,  

✓ Müseyib İlyasov,  

✓ Həmid Sultanov, 

✓ İbrahim Rza Şəbustari,  

✓ və qurultayın yeganə qadın üzvü Ayna Sultanova. 

Məşhur şərqşünas, tarixçi-alim, akademik V.Bartold, akademik S.Oldenburq, Avropa 

alimlərinin nümayəndəsi professor T.Menzel, RSFSR Xalq Maarif Nazirliyindən İ.Naqovitsın, 

professor B.Çobanzadə, Özbəkistandan İ.Nahamov, Qara-Qırğızıstandan K.Tınıstanov, 

Yakutiyadan, Tatarıstandan, Başqırdıstandan, Türkiyədən, Dağıstandan, 

Türkmənistandan, Krımdan, Şimali Qafqazdan və b. iştirak etmişlər.  

Qurultayda türklərin və bütövlükdə türk dünyasının tarixi, dili, əlifbası, etnogenezi, 

etnoqrafiyası, ədəbiyyatı, mədəniyyəti və digər mövzularla bağlı ümumilikdə 14 məsələ üzrə 

40-a yaxın məruzə dinlənildi. Qurultayın gündəliyinə türk xalqlarının mədəniyyətinin inkişaf 

yolları və latın əlifbası əsasında yazı ilə bağlı məsələlər daxil edilib. 

Birinci Türkoloji Qurultayda türk dillərinin aşağıdakı yeddi mühüm məsələsi müzakirə 

edilmiş və müvafiq qərarlar imzalanmışdır:  

1. əlifba haqqında məsələ; 

2. orfoqrafiya problemi; 

3. terminologiya məsələsi; 

4. təhsil metodologiyası məsələsi; 

5. qohum və qonşu dillərin qarşılıqlı əlaqəsi və müdaxiləsi problemləri; 

6. türk dillərinin ədəbi-linqvistik problemləri, o cümlədən vahid ədəbi dil məsələsi; 

7. Türk dillərinin protodil nəzəriyyəsi və tarixi problemləri [2, s.154]. 

Birinci Türkoloji Qurultayda qəbul edilən qərarlar arasında ortaq əlifba, ortaq ədəbi dil, 

ortaq terminologiya kimi məsələlər xüsusi əhəmiyyət kəsb edirdi. 

Ərəb əlifbasında islahatların aparılması və latın qrafikalı əlifbanın qəbulu, türk-tatar 

xalqları üçün milli terminologiyanın və ədəbi dilin yaradılması məsələləri müzakirə olunub. 

Qurultay yeni əlifbanın ərəb əlifbası üzərində üstünlüyünü və texniki üstünlüyünü, 

onun “böyük mədəni, tarixi və mütərəqqi əhəmiyyətini” qəbul edərək, Azərbaycanda və SSRİ-



 

232 
 

nin digər rayon və respublikalarında (Yakutiyada, Kabardin-Balkariyada) yeni latın qrafikalı 

əlifbanın tətbiqini böyük bir müsbət əlamət kimi qeyd etdi. 

Konqres zamanı bir çox elmi məruzələr dinlənilib,  

V.V.Bartoldun “Tarixin müasir vəziyyəti və türk xalqlarının öyrənilməsinin vəzifələri”,  

A.A.Müllerin “Türk xalqları arasında təsviri obrazlar sənəti haqqında”,  

F.Köprülüzadənin “Türk xalqları arasında ədəbi dillərin inkişafı”, 

A.N.Samoyloviçin “Türk dillərinin öyrənilməsinin müasir vəziyyəti və gələcək vəzifələri”,  

B.Çobanzadənin “Türk dialektlərinin sıx əlaqəsi haqqında”,  

Bu təqdimatlar Qurultayın işinə dərinlik və zənginlik qatmışdır [3, s.73-75]. 

Görkəmli özbək şairi Əlişir Nəvainin 500 illik yubileyinin qeyd edilməsində Qurultayın 

nümayəndələri də iştirak etmişdilər. Qurultay II Türkoloji Qurultayın 1927-ci ildə Səmərqənd 

şəhərində keçirilməsi barədə qərar qəbul etsə də, məlum səbəblərdən bu qərar həyata 

keçirilmədi. 

Birinci Türkoloji Qurultayın ən mühüm vəzifələrindən biri ərəb əlifbasından latın 

əlifbasına keçid idi. Türk dünyasında bu ideyanı ilk həyata keçirən Azərbaycan olmuşdur. 

1922-ci il sentyabrın 21-də Azərbaycan SSR-də əlifba yazısının dəyişdirilməsi, yeni əlifbanın 

yaradılması və tətbiqi məqsədi ilə Səmədağa Ağamalıoğlunun rəhbərliyi ilə Yeni Türk 

Əlifbasının Tətbiqi Komitəsi yaradıldı. Azərbaycan 1923-cü il oktyabrın 20-də rəsmi olaraq 

latın əlifbasına keçib [5, s.3]. 

1928-ci ildə Qazi Mustafa Kamal Atatürkün (Türkiyə Cümhuriyyətinin qurucusu) 

təşəbbüsü ilə aparılan dil islahatından sonra Türkiyə latın əlifbasına keçdi, 1929-cu ildən 

isə qurultayın qərarı ilə Sovet İttifaqına daxil olan digər türk respublikaları ortaq latın 

əlifbasından istifadə etməyə başladılar. 

1929-cu il yanvarın 1-dən Azərbaycan tamamilə latın əlifbasına keçib. Birinci Türkoloji 

Qurultayın qərarına uyğun olaraq həmin il digər türkdilli xalqlar və cümhuriyyətlərlə yanaşı 

Türkiyə Cümhuriyyəti də latın əlifbasına keçdi. Bu keçid xalqın kütləvi savadsızlığının 

aradan qaldırılmasında, türkdilli xalqlar arasında mədəni əlaqələrin möhkəmlənməsində 

müstəsna rol oynamışdır. Bu “ssenari”ni yaddaşlardan silmək üçün kütləvi kitab yandırma 

kampaniyası da aparıldı. 

Qurultay heç bir seçkili orqanı geridə qoymadı və türkologiyaya dair materialların 

toplanması və sistemləşdirilməsi, əlyazmaların qeydə alınması və saxlanması, yerli 

dialektlərin öyrənilməsi və s. üçün bütün türk respublika və bölgələrinə yerli Türkoloji 

Komitələr təşkil etməyi tövsiyə etməklə kifayətləndi. Qurultay biblioqrafik nadirliyə çevrilmiş 

və hazırda yeganə olan Radlovun türk dialektləri lüğətinin yenidən nəşrinin 

məqsədəuyğunluğunu qəbul etdi [7]. 

Tezliklə latın qrafikası xalqların sürətləndirilmiş yaxınlaşması və birləşməsi siyasətini 

həyata keçirməyə başlayan Sovet rəhbərliyini qane etmədi. 1939-cu ildə bu proses (latın 

əlifbası ilə bağlı) Sovet İttifaqının o zamankı lideri Stalin rejiminin təzyiqi ilə dayandırıldı. Bu 

siyasətə uyğun olaraq SSRİ xalqlarının bütün dillərinin kiril əlifbasına əsaslanan yazıya 

keçirilməsinə başlanıldı. 

1926-cı ildə “Birinci Türkoloji Qurultay” filmi nümayiş olundu.  



 

233 
 

Qurultaydan sonra yeni əlifbadan istifadə xüsusilə geniş vüsət alsa da, təəssüf ki, 

1940-cı ildə siyasi səbəblərə görə dayandırıldı. 

Amma Azərbaycan elminin yüksək potensialını, Azərbaycan rəhbərliyinin mədəni 

inkişaf problemini həll etməyə hazır olduğunu qeydə alan türkoloqların qurultayı eyni 

zamanda repressiyaya məruz qalanların qurultayı kimi nəsillərin yaddaşında qaldı. Bolşevik 

hökumətinin sonradan “xalq düşməni” adlandırdığı şəxslər düşərgələrə göndərilir və ölümə 

məhkum edilirdi. Onların arasında görkəmli Azərbaycan şairi Hüseyn Cavid, Azərbaycan 

pedaqoqu, dilçi, yazıçı, tərcüməçi Sultan Məcid Qənizadə, tanınmış dövlət və siyasət 

xadimləri Qəzənfər Musabəyov və Dadaş Bünyatzadə, türkoloq-alim, professoru Bəkir 

Çobanzadə, Ruhulla Axundov, Salman Mümtaz, Hənəfi Zeynallı, və b. var idi. Ümumilikdə 

100-dən çox Qurultay iştirakçısı müxtəlif repressiyalara məruz qalıb. 

1991-ci ildə SSRİ-nin dağılmasından sonra Sovet İttifaqının bütün keçmiş türk 

respublikalarında latın əlifbasının bərpası hərəkatı başladı. Hazırda Azərbaycan, Özbəkistan 

və Türkmənistan latın əlifbasına keçib. Qazaxıstan və Qırğızıstan bunu mərhələli şəkildə 

həyata keçirmək niyyətindədir, lakin Rusiya Federasiyasının muxtar türk birləşmələri 

Rusiya prezidentinin veto hüququna görə bunu edə bilmir [6]. 

Birinci Türkoloji qurultay dövlət səviyyəsində öz qiymətini Azərbaycanın dövlət 

müstəqilliyini bərpa etdikdən sonra almışdır. 2005-ci il noyabrın 5-də Azərbaycan 

Respublikasının Prezidenti İlham Əliyev “Birinci Türkoloji Qurultayın 80 illik yubileyinin 

keçirilməsi haqqında” Sərəncam imzalamışdır. Həmin sərəncama əsasən 2006-cı ildə Bakıda 

Birinci Türkoloji Qurultayın 80 illiyinə həsr olunmuş beynəlxalq konfrans keçirilmişdir. 

Birinci Türkoloji Qurultayın 90 illik yubileyinin layiqincə qeyd olunmasını təmin etmək 

məqsədilə Azərbaycan Respublikasının Prezidenti İlham Əliyev 2016-cı il fevralın 18-də 

Sərəncam imzalayıb. Sərəncama əsasən, 2016-cı il noyabrın 14-də və 15-də Azərbaycan Milli 

Elmlər Akademiyasının (AMEA) I Türkologiya Qurultayının 90 illik yubileyinə həsr olunmuş 

Beynəlxalq konfrans keçirilib (AMEA) Birinci Türkoloji Qurultayın ideya və çağırışları milli-

mənəvi dəyərlərin, milli mədəniyyət və ədəbiyyatın inkişafında, elmi-mədəni inteqrasiyada 

mühüm rol oynamışdır. 

Hazırda Azərbaycanda türkşünaslıq əsasən dilçilik, ədəbiyyat, şərqşünaslıq, folklor 

institutlarında, qismən də AMEA-nın arxeologiya və etnoqrafiya, tarix, əlyazmalar və bəzi 

digər bölmələrində aparılır. Türkologiya Azərbaycan Dövlət Pedaqoji Universiteti, Bakı Dövlət 

Universiteti və Bakı Slavyan Universitetinin türkologiya kafedralarında intensiv şəkildə 

öyrənilir. 

2024-cü ildə Bakıda Beynəlxalq Türk Akademiyası və Türk Dilçilik Cəmiyyətinin birgə 

təşkilatçılığı ilə sentyabrın 9-dan 11-dək Ortaq Türk Əlifbası Komissiyasının üçüncü iclası 

öz işini uğurla başa vurdu. Türk Akademiyası Azərbaycan, Qazaxıstan, Qırğızıstan və 

Türkiyəni birləşdirən Türk Dövlətləri Təşkilatının nəzdində yaradılmış beynəlxalq təşkilatdır. 

Bundan əlavə, Macarıstan və Özbəkistan müşahidəçi statusuna malikdir. Təşkilatın baş 

qərargahı Astanada yerləşir və əsas məqsədi türk ölkələri və regionları arasında elm və təhsil 

sahəsində əməkdaşlığı inkişaf etdirməkdir [6]. 

2024-cü il sentyabrın 11-də Türk Dövlətləri Təşkilatının Bakıda təşkil etdiyi 

komissiyanın latın əlifbasına əsaslanan 34 hərfdən ibarət vahid əlifbanın təsdiq edilməsi 

barədə qərar qəbul ediblər.  



 

234 
 

Nəticə 

Mütəxəssislərin fikrincə, vahid əlifbanın hazırlanması türk ölkələri arasında təhsil və 

mədəniyyət sahələrində daha sıx əməkdaşlıq istiqamətində mühüm addım olacaq. Türk 

Akademiyası bu nailiyyətin tarixi əhəmiyyətini vurğulayır, elm və təhsil müəssisələrini 

təşəbbüsü dəstəkləməyə və onun həyata keçirilməsinə kömək etməyə çağırır. 

Ortaq türk əlifbasının inkişafı türk xalqlarının dil irsini qoruyub saxlamaqla, onların 

qarşılıqlı anlaşma və əməkdaşlığına təkan verir. Ortaq türk əlifbasının yaradılması türk 

xalqları arasında qarşılıqlı anlaşma və əməkdaşlığı gücləndirməklə yanaşı, onların dillərinin 

qorunub saxlanmasına da töhfə verəcək. 

Bu gün də türkdilli xalqların yaxınlaşması və ortaq türk tarixinin yaranması yolunda 

davamlı işlər aparılır.  Beləki, 31 mart 2025-ci il tarixində Qırğızıstan, Tacikistan və 

Özbəkistan liderləri üç ölkənin dövlət sərhədlərinin birləşməsi qovşağı haqqında tarixi Saziş 

imzalayıblar. Xucənd Bəyannaməsi adlanan “Sərhəd qovşağı haqqında” Saziş və “Əbədi 

dostluq” haqqında bu mühüm sənədlər [4].  

Bir çox alimlərin və siyasətçilərin təbiri ilə desək, XXI əsr türk dilli xalqlarının əsri 

olacaqdır. Ortaq türk əlifbasının qəbulu və “Əbədi dostluq” haqqında mühüm sənədlərin 

imzalanması qardaş türk dilli ölkələr arasında möhkəmlənən dostluq, mehriban qonşuluq, 

qarşılıqlı etimad və strateji tərəfdaşlıq münasibətlərinin mühüm rəmzinə çevriləcək. 

 

Ədəbiyyat 

Hacıyeva Z.Ə. Azərbaycanı tədqiq edən və öyrənən cəmiyyət (Tətəbbö): Azərbaycanda elmin inkişaf 

tarixindən, Bakı, Elm, 2021. 108 s. 

Qasımov C.Ə. Bəkir Çobanzadə: monoqrafiya, Bakı: DTX-nin Heydər Əliyev adına Akademiyasının 

nəşriyyatı, 2018, 328 s. 

Tahirov İ. I Türkoloji Qurultay və müqayisəli dilçilik məsələləri. “Türkoloji Qurultayın 90 illiyinə həsr 

olunmuş beynəlxalq konfrans: Türkoloji elmi-mədəni hərəkatda ortaq dəyərlər və yeni çağırışlar” 

beynəlxalq konfransın materialları, I hissə, Bakı, 2016. S. 72-75 

Мустафаев Ш. Глава Тюркской академии: единый тюркский алфавит важен для языкового и 

духовного единства, https://www.aa.com.tr/ru  

Özbəkistan, Tacikistan və Qırğızıstan liderləri dövlət sərhədlərinin birləşməsi qovşağı haqqında sənəd 

imzalayıb, 31.03.2025,  https://www.xalqqazeti.az/az/dunya/219753-ozbekistan-tacikistan-

qirgizistan-liderleri-dovlet 

Жанбирова А. Страны тюркского мира приняли единый алфавит из 34 букв на основе 

латиницы, https://kz.kursiv.media/2024-09-12/dlzh-turk-alphabet/ 

Агаев Н. Форум отложенных надежд, Азербайджанские известия, 2016, 25 февраля, с.3. 

  

https://www.aa.com.tr/ru
https://www.xalqqazeti.az/az/dunya/219753-ozbekistan-tacikistan-qirgizistan-liderleri-dovlet
https://www.xalqqazeti.az/az/dunya/219753-ozbekistan-tacikistan-qirgizistan-liderleri-dovlet
https://kz.kursiv.media/2024-09-12/dlzh-turk-alphabet/


 

235 
 

QƏRBİ AZƏRBAYCAN MİLLİ MƏDƏNİ İRSİNİN ÖYRƏNİLMƏSİNİN AKTUAL 

PROBLEMLƏRİ 

EXPLORING OF ACTUAL PROBLEMS OF THE NATİONAL AND GULTURAL HERITAGE 

OF WESTERN AZERBAIJAN 

 

Mirvari İSMAYILOVA1 

 

Xülasə 

Hər bir xalqın milli kimliyini, mənsubiyyətini əsrlər boyu, tarixin sınaqlarından 

keçərək yaratmış olduğu, qoruyub saxladığı milli maddi və mənəvi dəyərləri, adət-ənənələri, 

həyat tərzi, həyata baxış fəlsəfəsi əks etdirir. Qədim və zəngin mədəniyyətə malik Azərbaycan 

xalqı bəşər mədəniyyətinə əvəzsiz töhvələr vermiş, milli mənəvi dəyərlərimizin sönməyən 

cazibəsi insanları həmişə öz sehrində saxlamışdır. Tarix boyu qədim və zəngin mədəniyyətə 

malik Azərbaycan xalqının düşüncəsində, həyata baxış fəlsəfəsində kult səviyyəsinə 

çatdırılmış bu prosesin izlənməsi Azərbaycan xalqının milli kimliyinin, identikliyinin 

təsdiqlənməsində mühüm amildir. Bir kult səviyyəsinə çatdırılmış Azərbaycan mətbəx 

mədəniyyətinin Qərbi Azərbaycan kontekstində öyrənilməsi Qərbi Azərbaycanın qədim və əzəli 

əhalisinin, milli-mənəvi dəyərlərinin, adət-ənənələrinin, həyat tərzinin, həyata baxış 

fəlsəfəsinin ümumən Azərbaycana aid olduğunun göstəricisi kimi qəbul olunmalıdır. Qərbi 

Azərbaycanın milli mədəni irsinin hərtərəfli tədqiqi bu məsələnin həll olunmasında Qərbi 

Azərbaycanın aborigen əhalisinin milli kimliyinin təsdiqində təkzibolunmaz faktlar verir. 

Qərbi Azərbaycan, İrəvan xanlığının milli mədəni irsinin tərkib hissəsi olan mətbəx 

mədəniyyəti də Azərbaycan türklərinin məşğuliyyəti, düşüncə tərzi, həyata baxış fəlsəfəsinin, 

yüksək mədəniyyətinin göstəricisidir və  çox qədim köklərə bağlıdır. Qərbi azərbaycanlıların 

yaşadıqları həyat tərzi, coğrafi şərait, flora və fauna, qışın sərt keçməsi ərazinin mətbəx 

mədəniyyətinin identikliyini şərtləndirmişdir: caş, balıq çörəyi, qurut yeməyi, ələyizli plov, 

körəməz, axtarma motal. Qərbi Azərbaycan milli mədəni irsinin öyrənilməsində dəyərli 

mənbələrdən biri də bölgənin aşıq məktəbinin görkəmli nümayəndələri Aşıq Alı, Aşıq Ələsgərin 

yaradıcılığıdır.  

Açar sözlər: milli identiklik, milli kimlik, Azərbaycan mətbəx mədəniyyəti, milli mənəvi 

dəyərlər.   

Abstract 

The national identity of each nation, its belonging over the centuries, created by 

passing the tests of history,national material and spiritual values,customs, traditions, way 

of life have been preserved, and they reflects the philosophy of life.The Azerbaijani people 

have an ancient and rich culture,making an invaluable contribution to human culture, and 

has always fascinated people the unfading charm of our national spiritual values.National 

identity of the Azerbaijani people, is an important factor in confirming identity, following 

this process, which has reached the level of the culture on the life philosophy, throughout 

history in the consciousness of the Azerbaijani people, who has an ancient and rich culture. 

National identity of the Azerbaijani people, is an important factor in confirming identity, 

following this process, which has reached to the level of a cult on the life philosophy, 

 
1 Filologiya elmləri doktoru, professor; Orcid: 0000-0002-2085-544X; ismayilova.mirvari1960@gmail.com 

mailto:ismayilova.mirvari1960@gmail.com


 

236 
 

throughout history in the consciousness of the Azerbaijani people, who has an ancient and 

rich culture.Exploring in the context of Western Azerbaijan Azerbaijani   cuisine 

culture,which reached to the cult level, the ancient and local population of Western 

Azerbaijan, national and spiritual values, customs and traditions, lifestyle, philosophy of 

wholy Azerbaijani life, should be considered as an indicator. The culinary culture, which is 

an integral part of the national cultural heritage of the Western Azerbaijan and Iravan 

Khanate, is also an indicator of the occupation, way of thinking, philosophy of life, and high 

culture of the Azerbaijani Turks, and is linked to very ancient roots. The lifestyle of Western 

Azerbaijanis, geographical conditions, flora and fauna, and the harsh winter have 

determined the identity of the culinary culture of the area: cash, fish bread, gurut food, 

alayizli pilaf, koremaz, axtarma motal. One of the valuable sources in studying the national 

cultural heritage of Western Azerbaijan is the work of prominent representatives of the 

region's ashug school, Ashug Ali and Ashug Alasgar. 

Keywords: national identity, national personality, West Azerbaijan, Azerbaijani cuisine 

culture, national spiritual values. 

 

Giriş 

Müasir dövrümüzdə insanların bir toplum olaraq etnos, xalq kimi milli özünüdərk hissi 

ilə milli kimliyini qorumağa çalışması, ümumbəşəri dəyərlər sırasında milli-mənəvi dəyərləri 

ilə təmsil olunmaq istəyi ilə bağlıdır. Çox qədim və zəngin mədəniyyətə malik Azərbaycan 

xalqının milli mədəni irsinin öyrənilməsi kontekstində bu prosesin izlənməsi Azərbaycan 

xalqının milli kimliyinin, identikliyinin təsdiqlənməsində mühüm amildir. Dünyanın yenidən 

müstəqillik əldə etmiş Azərbaycan faktoruna marağı neft oyanışı, geosiyasi məkan 

baxımından olsa da milli, maddi və mənəvi dəyərlərimizin sönməyən cazibəsi, bəşər 

mədəniyyətinə verdiyimiz töhfələr də insanları həmişə öz sehrində saxlayıb. Müasir 

dövrümüzdə tarixi, ictimai-siyasi baxımdan aktual olan  qədim oğuzların vətəni, 

Azərbaycanın dilbər guşəsi Dərələyəz, Göyçə mahalı, Göyçə gölü öz əzəli sakinlərini milli 

kimliyinin təsdiq olunmasında bu ərazilərin milli mədəni irsinin tədqiqi böyük əhəmiyyət 

daşıyır.  

Qərbi Azərbayan mili mədəni irsinin öyrənilməsində qədim mənbələrin, aşıq 

yaradıcılığının rolu. Tarixi mənbələrdə, toponimlər birbaşa həmin ərazinin tarixini özündə 

əks etdirir, həmçinin bu ərazilərin tarixən kimlərə mənsub olduğunu birbaşa sübut edən 

təkzibedilməz faktlardır. “Kitabi-Dədə Qorqud” dastanlarında adları çəkilən Göyçə gölünün, 

ətraf ərazilərin, adları çəkilən qəhrəmanların adları bu müqəddəs torpaqların oğuz türklərinə 

aid olduğunu sübut edən danılmaz faktlardır. Eləcə də bir çox mənbələrdən ermənilər 

tərəfindən işğal olunmuş Dərələyəz mahalının bizim e.ə. çox əvvəllər türk dövləti Albaniyanın 

tərkibində olduğu göstərilir. Tarixin bütün dövrlərində türk-oğuz yurdu olan bu torpaqlar 

azərbaycanlıların məskunlaşdıqları ərazi olmuş, məsələn, Dərələyəz mahalı 1920-ci ilə qədər 

Azərbaycanın tərkibində olmuşdur. Qədim türk-oğuz yurdu olan Qərbi Azərbaycanda saysız-

hesabsız qoç, at heykəlləri, türk Alban tarixi abidələri, kəndlər dağıdılmış, adları 

dəyişdirilmiş, bütövlükdə ərazilərin azərbaycanlılara mənsub olduğunu unutdurmaq üçün 

erməniləşdirilməsinə cəhd göstərilmişdir.  

Qərbi Azərbaycanın milli mədəni irsinin hərtərəfli tədqiqi bu məsələnin həll 

olunmasında Qərbi Azərbaycanın aborigen əhalisinin milli kimliyinin təsdiqində 



 

237 
 

təkzibolunmaz faktlar verir. Qərbi Azərbaycan, İrəvan xanlığının milli mədəni irsinin tərkib 

hissəsi olan mətbəx mədəniyyəti də Azərbaycan türklərinin məşğuliyyəti, düşüncə tərzi, 

həyata baxış fəlsəfəsinin, yüksək mədəniyyətinin göstəricisidir və  çox qədim köklərə bağlıdır. 

Qərbi azərbaycanlıların yaşadıqları həyat tərzi, coğrafi şərait, flora və fauna, qışın sərt 

keçməsi ərazinin mətbəx mədəniyyətinin identikliyini şərtləndirmişdir: caş, balıq çörəyi, 

qurut yeməyi, ələyizli plov, körəməz, axtarma motal. Mətbəx mədəniyyəti hər bir xalqın milli 

maddi və mənəvi dəyərləri zəminində təşəkkül tapır. Çünki qida maddi nemət olmaqla yanaşı, 

xalqın mənsub olduğu ərazi, həyat tərzi, adət-ənənələri, inam və etiqadı, dünyagörüşü ilə 

tənzimlənir, milli kimliyini müəyyən edir. Qərbi Azərbaycan milli mədəni irsinin 

öyrənilməsində dəyərli mənbələrdən biri də bölgənin aşıq məktəbinin görkəmli nümayəndələri 

Aşıq Alı, Aşıq Ələsgərin yaradıcılıdır. Məsələn, Aşıq Ələsgərin “Narın üz” təsnisində identik 

qaymaq növü belə fərqləndirilir: 

                               Ləzzət verir bal qatanda qaymağa 

                               Qaymaqdan da ləziz olur narın üz (Aşıq Ələsgər). 

Yaxud, “Dağlar” şeirində Qərbi Azərbaycan, eləcə də Qarabağ, Qazax bölgəsinə xas 

motalın ayrıca növü təsvir olunur: 

                                        Axtarma motalın, yağın, qaymağın (Aşıq Ələsgər). 

Azərbaycan milli mətbəxi bolluq, yüksək mədəniyyət, firavanlıq, kübarlığı təcəssüm 

etdirir. Dadlı, nəfis, çox çeşidli və rəngli qida məhsulları həm də zənginlik rəmzidir. Bu 

zənginlik Azərbaycanın çox qədim tarixinə söykənir. Göründüyü kimi çox qədim və zəngin 

Azərbaycan mətbəxi mənsub olduğu xalqın mədəni nailiyyətlərinin tərkib hissəsini təşkil edir. 

Azərbaycan türklərinin həyata baxışının tərkib hissəsi olan mətbəx mədəniyyəti dərin fəlsəfi 

düşüncələr zəminində ona yüksək estetik münasibətin nəticəsi kimi yaranmışdır. 

Azərbaycan milli yeməkləri bolluq, yüksək mədəniyyət, zənginlik, firavanlıq, kübarlıq rəmzi 

kimi çox çeşidli, dadlı və rənglidir və bu barədə məlumatlar bir çox qədim və orta əsr 

mənbələrində əks olunmuşdur. Azərbaycan mentalitetində “qonaqlıq” anlayışı geniş məzmun 

kəsb edir və qədim köklərə bağlıdır. “Kitabi-Dədə Qorqud” da təsvir olunan Oğuz elinin 

adətinə görə şülən (qurban) zamanı ağca qoyun; toy, qonaqlıq üçün isə atdan ayğır, dəvədən 

buğra, qoyundan qoç kəsilirmiş: “Dəpə kibi ət yığ, göl kibi qımız sağdır”. Ağqoyunlu Uzun 

Həsənin adına yazılmış “Kitabi-Diyarbəkriyyə” adlı tarix kitabında göstərilir ki, Bayındır 

xanın qışlağı Qarabağ yaylağı, Göyçə dəniz (Göyçə gölü) sahilləri olub. Bayındır xan burada 

“ban ev” deyilən altun otaq tikdirib (çadır qurdurub), 120 min erkək, 9 min qısır qoyun, 18 

min mal kəsdirib, üç böyük göl-hovuz düzəltdirib, birini şərbət, birini süd, birini süzmə bal 

ilə doldurub, böyük bir qurultay, ulu bir yığıncaq çağırıb (3, 441). “Dastani-Əhməd 

Hərami”də rast gəlinən aşağıdakı yemək və içki adları: yəxni (ət qovurması), ərişə (ərişdə), 

tuturqan (tuturqu), qəlyə, borani (düyü və qatıqlı səbzə), zərdə, pilav, şərbət, abi-əngur, şir 

(süd), şirin (tatlı), kand (nabat şəkəri), aş, dane (qaynadılmış, qabığı çıxarılmış buğda) və s. 

süfrə nemətlərinin bir çoxu Qərbi Azərbaycan mətbəxində geniş işlənib.  

Xarici səyyahların da bizim yeməklərə, qonaqpərvərliyə verdiyi qiymət həmişə yüksək 

olmuşdur. Azərbaycan mətbəx fəlsəfəsinin kökündə çox mühüm bir faktor durur. Bu qonaq 

kultudur. Azərbaycan mətbəx fəlsəfəsinin başlıca amillərindən olan qonaq kultu 

azərbaycanlıların həyata baxış fəlsəfəsinin əsasını və tərkib hissəsini təşkil edir. Azərbaycan 

xalqının ana kitabı “Kitabi-Dədə Qorqud”da oğuz elinin qonaqpərvərliyi, zəngin süfrə 

mədəniyyəti, bolluq çox gözəl təsvir olunmuşdur. “Kitabi-Dədə Qorqud” da təsvir olunan 



 

238 
 

Oğuz elinin adətinə görə şülən (qurban) zamanı ağca qoyun; toy, qonaqlıq üçün isə atdan 

ayğır, dəvədən buğra, qoyundan qoç kəsilirmiş: “Dəpə kibi ət yığ, göl kibi qımız sağdır”.  

Çox qədimdən süni yolla od əldə etməyi öyrənən əcdadlarımız ocaqda çörək və başqa 

yeməkləri hazırlamağı öyrənərək həyatlarında kardinal dəyişikliklər etmişlər. Çörəyin çox 

fərqli növləri (yuxa, laylı yuxa, qalın (lavaşın əksi), yayma, səngək (xırda daşların üstündə 

qırmızı kərpicdn hazırlanan kürədə bişirilir; bozbaş, piti və s. duru, yağlı yeməklər üçün 

hazırlanır), xörəkli çörəyi, qaymaq çörək, bozdamac çörəkləri, kəpək çörək, fətir, külləmə, 

közləmə, qalınca, kələfətir (tez-tələsik, acımamış xəmirdən hazırlanan, sacda tezbişən çörək. 

Qərbi Azərbaycanın Əştərək, Hamamlı şivələrində) kömbə, qoz çörəyi, badam çörəyi, xamralı, 

işdi çörək (Qafan, Dovus şivəsi), mal dili, çaparma, qalac, somu, cad, ajıtma); hazırlanma, 

bişirilmə texnologiyaları və ocağın təkmilləşməsi ilə yeni ocaq formaları (təndir (yeraltı, 

yerüstü təndirlər – döymə, dadlı, təndrəsər), kürə, buxarı, külfə, çala, sac (gil, daş, dəmir 

sacları), manqal) yaranır. Azərbaycanlı təfəkküründə çörək və ocaq müqəddəs hesab olunur. 

Bura su və duz da daxildir. Dərələyəz mahalında maraqlı bir çörək növü də hazırlanırdı. 

Xəmirin müxtəlif müalicəvi otlarla, qoz, meyvə quruları ilə yoğrularaq bişirilməsi. Çörək 

bişirilərkən xəmiri yoğuran şəxs fiziki və mənəvi təmiz olmalıdır. “Halal ocaq”, “halal çörək” 

anlayışı geniş məzmun kəsb edir və azərbaycanlılar ona xüsusi önəm verirlər. Ocaq ərzağın 

bişirilməsi və ətrafına toplanaraq qızınmaq üçün də istifadə olunurdu. Sonra bu sözün 

funksiyası ilə bağlı ailənin ətrafına yığışaraq, bir araya gəlmək, həlledici məqamlarda 

məsləhətləşmək mənası da “ocağa yığışmaq” yaranmışdır. Bu mənada “ocaq” sözü 

inteqrasiya edərək türk dillərində həm də “nəsil, tayfa” mənasını bildirir. 

Azərbaycan dilində yemək adlarının yaranması Azərbaycan mətbəxinin özünəməxsus 

səciyyəvi xüsusiyyətləri və qanunauyğunluqlarla bağlıdır. Yemək adlarının yaranmasına 

təsir edən amillər müxtəlifdir. Xörək adları hazırlandığı ərazinin adı ilə (Qarabağ basdırması, 

Bakı paxlavası, Gəncə paxlavası, Quba paxlavası, Şəki paxlavası, Şəki pitisi, Şəki halvası, 

Göyçə xəngəli, Corat qutabı, İrəvan kətəsi, İrəvan xan paxlavası, Eçmiədzin // Üçmüəzzin 

(yəni, Üç məscid) küftəsi, Naxçıvan çöçəsi, Şamaxı mütəkkəsi və s.); xörəklərin 

hazırlanmasında istifadə olunan ərzaqların adı ilə (südlü plov, südlü sıyıq, içalat, balqabaq 

qutabı, səbzi plov, qızıl balıq sırdağı, süyüd plov, qurut kələcisi, qarın qutabı, gicitkən 

qutabı; xörəyin hazırlanmasında istifadə olunan texnologiyaya görə (çərtmə, basdırma, 

dondurma, bozartma, qızartma, soyutma, pörtləmə, döymə-döşəmə plov, basdırma plov 

(Ərdəbil), daşma plov); xörəyin hazırlanma formasına görə (yuxa, qalın, lülə kabab, nazik 

yarpaq xəngəl, dindili küftə, dürmək, parça bozbaş); ocağın növünə görə (təndir kababı, 

manqal salatı, təndir çörəyi, sac qovurması, sac lavaşı, kürə çörəyi, xərək çörəyi, tava kababı, 

tas kababı, daş küftəsi, daşarası kabab); xörəyin hazırlanma texnikasına, texniki üsullara 

görə (dolma, qatlama, doğramac, əzmə); xörəyin dadına, orqanaleptik xassəsinə görə (şirin 

dolma, turşu qovurma, şirin qovurma, şor qoğal, acılı zəngi çörəyi (zəncəfilli, Qərbi 

Azərbaycan), acılı əriştə, acıtərəli aş, turşulu plov, turşu kabab və s.) adlanır.  

Eləcə də xörəyi hazırlayan şəxsə, peşə-sənətinə və s. görə (çobanbasdırması, çobanaşı, 

çoban salatı, çoban dürməyi Qərbi Azərbaycanlıların həyat tərzinin identikliyinin, məişətə 

praktik yanaşmanın göstəricisidir.  

Azərbaycan mətbəxində xüsusi yeri olan qida məhsullarına süddən hazırlanmış 

ərzaqlar da daxildir. Əsasən dağlıq ərazilərdə yaşayan, daha çox heyvandarlıqla məşğul olan 

əhalinin qida rasionunda süd məhsulları geniş yer tutmuşdur. Burada süfrələrin bəzəyi olan 

pendirin çox müxtəlif adları var: Məsələn, üzlü, üzsüz, qaşar, sərmə, axtarma, ovma, döymə, 



 

239 
 

cılğı, baş, motal və s. Azərbaycan mətbəxinin zəngin və çoxfunksiyalı olduğunu göstərən 

amillərdən biri də xörəklərin gündəlik, bayram, ziyafət yeməkləri, fəsillərə uyğun mövsümi və  

müxtəlif mərasimlərə və s. aid olmasıdır.  

Məsələn, Azərbaycanda plovun 200-250-dən çox növü var (şah plov, bükmə plov, meyvə 

plov, albalı plov, həlim aşı (buğda ilə bişirilən plov, Qərbi Azərbaycan), şiləplov, paxla plov, 

müsənbə plov (Qərbi Azərbaycan) parça döşəmə plov, yarma plov, şeşrəngli aş (Şuşa), şüyüd 

plov (Şuşa), irza plov (düyü, kök, noxud, xırda küftələr, qoz, kişmiş, nazik dilim yağda 

qovrulmuş soğan), çipovu plov (düyü, yağ, soğan, zirinc, şüyüd – Qafan, Dovus şivəsi) və s. 

Onlardan biri də şeşəndaz plovdur. Şeşəndaz plov yalnız Novruz bayramı axşamı bişirilən və 

xuruşuna çoxlu yumurta qatılmış xüsusi plov növüdür (6). 

Novruz bayramında bişirilən özəl xörəklər, plovlar, şirniyyatlar çoxdur. Məsələn: Səməni 

halvası, ilaxır çərşənbədə bişirilən daşma plov, pişi (yağda bişirilən yuxa – Əştərək, Hamamlı), 

qovurğa, İrəvan xan paxlavası, badımcan qapama, qırxbuğumlu çəkmə plov, ələyizli çəkmə 

plov əmənkömənci dolması, əvəlik dolması kimi yeməklər Qərbi Azərbaycan mətbəxinin 

identikliyinin göstərici olmaqla bu ərazilərdə yaşayan əhalinin həyat tərzi, iqlim şəraiti ilə sıx 

bağlıdır.   

Eləcə də mərasim yeməklərinə (hədik, quymaq, halva, umac halvası, tər halva); 

mövsümi yeməklərə qovut, doğramac, yay dovğası, yaylağa-qışlağa köç edərkən: ağız suluğu 

(sərinləşdirici), süd və qatıqdan hazırlanmış körəməz, qar körəməzi // qarlı körəməz (qara 

qoyunun təzə sağılmış südü qarla qarışdırılır,) ayran və s. daxildir. Qərbi Azərbaycanda Kiçik 

Çillə və ya Xıdır Nəbi // Xizer Nəbi adlandırılan “Qış bayramı”nda (Novruzdan 6 həftə əvvəl) 

xəşil, plov bişirilib. Qərbi Azərbaycanın Əştərək, Hamamlı şivələrində isə “Xıdır Elləz” adlanan 

bayramda (qışın tən ortasında keçirirlib) qovut hazırlanıb. Anadolu türkləri, Göyçəlilər də bu 

yeməyə qovut deyirlər. M.Kaşğarlıda bu yemək kagut formasında verilmişdir. Bu sözün 

kagut/kogut kimi  qədim praformaları türk dilləri və dialektərində özünü qoruyub saxlayır.  

Ayran türk xalqlarının mətbəxində geniş istifadə olunur. Bəzi türk dillərində 

oyran/oren şəklində işlənən sözün digər türk dillərində çanggit, ak, akça, katık, çalkama, 

çalkamak, gövertmeç, katık, tutma kimi variantları da var.  Qırğız dilində ayran kimi işlənən 

bu termin, bəzi qırğız dialektlərində çalap, monqollarda “airan” (Radlov ayrana monqolların 

ayiran dediklərini göstərmişdir), monqol dialektlərində “eerq”, tatarlarda “əyrən” 

formalarında işlənir. Monqolca bu sözün mənası “içki” deməkdir. Qədim türk sözü olan 

ayranla düyünün qarışığından ayranaşı yemək adı yaranmışdır. Azərbaycan dilinin 

Qarabağ, Quba dialektlərində ayranaşına (ayran xörəyi) dovğa da deyilir. Qərbi Azərbaycanın 

Göyçə, Amasiya şivələrində, eləcə də Lənkəranda da dovğaya ayranaşı deyilir. (15 , 41). 

Qərbi Azərbaycanın sərt iqlim şəraiti qış aylarında onun mətbəxində sulu yeməklər 

xüsusi yer tutur və bir çox yemək adları sulu olmasına görə yaranmışdır: sulu xəngəl, qaşıq 

xəngəli, əriştə, əvəlikli əriştə və s.   Yaxud, ümumiyyətlə, başqa sulu yemək adları (düşbərə, 

əvəlikli isti (əvəlik şorbası Qərbi Azərbaycan), qovurmanın suyu (təngov, şorsu, isgənə, cıqata 

Naxçıvan dialekti), kəlləpaça, gupa, xan atlandı, ət şamısı, qan bozbaşı və s. yemək adları 

mənşəyinə görə Azərbaycan dilinin leksikasına aiddir və bu yemək adlarının tarixi-etimoloji 

izahı dialektlər əsasında təsnif olunaraq tədqiq olunmalıdır. Azərbaycan Respublikasının 

Prezidenti İlham Əliyev 26 aprel 2011-ci ildə AMEA-dakı çıxışında demişdir: “... Bizim milli 

mətbəximiz yenə də ermənilər tərəfindən oğurlanır. Onlar bunu müxtəlif yollarla erməni 

mətbəxi kimi təqdim etməyə çalışırlar. Halbuki milli yeməklərimizin adları da Azərbaycan 

sözləridir. Əgər ermənidən soruşsan dolma ermənicə nə deməkdir, onu deyə bilməz. Necə ki, 



 

240 
 

Qarabağ deyəndə onlar üçün bu sadəcə bir sözdür, onu anlamırlar. Çünki bu erməni sözü 

deyildir. Ona görə də belə hərəkətlər, əlbəttə ki, bizi çox üzür. Biz öz milli, mədəni irsimizi 

qorumalıyıq”. Göründüyü kimi dövlət səviyyəsində görülən hər iş, hər bir addım Azərbaycan 

mədəniyyətinin zəngin mədəni irs kimi qorunmasına və təbliğinə yönəldilmişdir.  

Azərbaycan Respublikasının I vitse-prezidenti Mehriban xanım Əliyeva Azərbaycanın 

qeyri-maddi mədəni irsinin qorunması sahəsində xeyli işlər görmüşdür. Mehriban xanım 

Əliyevanın təşəbbüsü ilə Azərbaycandan YUNESKO-nun qeyri-maddi irs siyahısına 

Azərbaycan muğamı, xalça, kələğayı, Qız qalası, Şirvanşahlar sarayı, İçərişəhər abidələri, 

musiqi alətləri və s. ilə yanaşı, Azərbaycan milli mətbəxindən lavaş, dolma, plov da daxil 

edilmişdir.  

Azərbaycan mətbəxinin, o cümlədən Qərbi Azərbaycanın əvəzolunmaz təamlarından biri 

də “lavaş”dır. Azərbaycan dialektlərində lavaşa yuxa da deyilir. Dilçilikdə “lavaş” mənşəyinə 

görə iki hissədən ibarət söz kimi (“lav//lay” qat; “aş” isə türk dillərində qida mənasında) izah 

edilir. Lavaş həmişə türklərin qida rasionunda xüsusi önəm daşıyıb. Onlar həyat tərzinə, 

yaşadıqları iqlim şəraitinə uyğun olaraq hərbi yürüşlər, səyahət zamanı, arandan yaylağa 

köç edərkən çox praktik olan bu çörək növündən istifadə etmişlər. Lavaşın bişirilməsi xüsusi 

çətinlik törətmir. Onu açıq səma altında, istənilən yerdə bişirmək olur. Bunun üçün türklər 

daşınması çətinlik törətməyən sacdan istifadə etmişlər. Ən qədim sac nümunəsi e.ə. IV 

minilliyə (gil sac) aiddir. Dəmir saclar sonrakı dövrə aiddir. Bir dəfəyə bir neçə həftəlik 

tədarük olunan lavaş öz keyfiyyətini itirmir. Lavaşın üzərinə azca su səpməklə yeməyə hazır 

vəziyyətə gətirmək olur. Yola çıxarkən pendiri, şoru, qaymağı, yağı lavaşın arasına bükərək 

atdan enmədən çox rahat yemək olur. Bu yeməyi Azərbaycan, eləcə də başqa türklər dürmək 

(dürüm) adlandırırlar. Sac üstündə nazik yayılaraq bişirilən lavaş təndirdə bişən lavaşdan 

daha dadlı, zərif və praktik olur. Qışa azuqə kimi bişirilən lavaş həftələrlə, aylarla öz 

keyfiyyətini itirmədən yaza çıxana kimi saxlana bilir. Bu daha çox Azərbaycanın sərt təbiətli 

bölgələrinə, eləcə də Qərbi Azərbaycana aiddir. Qərbi Azərbaycanın bəzi bölgələrində lavaşdan 

hazırlanan “qurut” adlanan yemək də vardır.  Bu gün ermənilər lavaşı öz adlarına çıxmaq 

üçün hər cür yalan uydururlar. Lakin ermənilər lavaşı nazik yayılaraq sacda bişirmirlər. 

Məhz bu fakt lavaşın sacda bişirilməsi ənənəsinin identikliyi onun azərbaycanlılara, türklərə 

aid olduğunu sübut edir. Azərbaycanlılar təbiətlə həmahəng, bir tam kimi yaşamağı 

bacarmışlar. Yol üstündə dağlardan yığılan müxtəlif müalicəvi otlardan, pencərdən sac üstə 

bişirilən kətə - qutab çox ləzzətli və doyumlu olur. Sacdan həm də yemək bişirmək üçün 

istifadə olunur. Sacın içində hazırlanan yeməklər “saciçi” adlanır. Ən qədim və məşhur saciçi 

yeməyi sac qovurmasıdır.  

“Kitabi-Dədə Qorqud”da işlənən yemək adları (yəxni (qovurma), qara qovurma, şişlik, 

yoğurt, bazlamac, küməc, ətmək, qımız (at südü, içki) öz tarixi etibarilə çox qədimdir və Qərbi 

Azərbaycanın bir çox bölgələrində hzırlanmışdır. Lakin bu yeməklər indi əksər türk 

xalqlarının, eyni zamanda müasir dövrümüzün ümumdünya qida rasionuna inteqrasiya 

olunaraq dünya xalqlarının mətbəxində geniş istifadə olunur (yoğurd//yoqurt, 

qolbasar//kolbasa, somu). Yəxni sözü Meğri rayonu şivələrində (“Yəxni bişireydilər çölçülər 

bunnan əzələ heyvan dərisində”) qovurma, bozartma mənalarında istifadə olunub. E.Əzizov 

göstərir ki, dialekt leksikasında işlənən yaxnıkeş “ət və sair qızartmaq üçün qab” 

(Zəngibasar), yaxınkeş “boşqab” (Bakı, Quba, Göyçay, Gəncə, Naxçıvan, Ordubad) sözlərinin 

əsasında yaxnı “qovurma” sözü dayanır (5, 240). Yoğurt sözü yovurt şəkilində Dərbənd, 

Tabasaran, Təbriz, Qazax, Tovuz, eləcə də Türkiyə (Arpaçay) şivələrində işlənir. Yoğurt sözü 



 

241 
 

həm də yazılı abidələrdə, müasir türk dillərində fəal işlənir. Hətta fars dilinin dialektlərinə 

(11, 752) də inteqrasiya etmişdir.  

 Bu adların Azərbaycan dilinin dialekt və şivələrində işlənməsi, Azərbaycanın müxtəlif 

bölgələrində hazırlanma qaydaları, eləcə də yaxın və uzaq türk dilləri dialekt və şivələrində bu 

yemək və içki adlarının işlənmə formaları, necə hazırlanması barədə məlumatlar bizə 

əhəmiyyətli elmi nəticələrə gəlməyə imkan verir. Azərbaycan dilinin yemək və içki adlarının 

hərtərəfli linqvistik təhlili  bir böyük həqiqəti təsdiq edir ki, bütün bu yemək və içki adları 

Azərbaycanın milli mətbəxinə aid nümunələrdir və Qərbi Azərbaycanlıların mətbəxində geniş 

istifadə olunmuşdur. Demək olar ki, Azərbaycanın müxtəlif dialekt və şivələrində müəyyən 

fərqlərlə tələffüz olunaraq işlənir. Bu fərqlilik onların hazırlanmasında, eləcə də buraya daxil 

olan məhsullarda da özünü göstərir: Ərzuman küftəsi, ballı qayğanaq (Naxçıvan), əppək 

qatığı, falafel, qurutaşı kələcisi (qurut kələcisi), ətdaş və s. Yeməklərin bölgələr üzrə fərqli 

şəkildə hazırlanması süfrələrimizin zənginliyini və maddi nemətlərin bolluğunu göstərir. 

Kömbə – iri, girdə, qalın, lakin  xüsusi üsulla hazırlanan çörək növü kimi göstərilir. Yəni 

kömbə adi sac çörəyi, təndir çörəyi kimi bişirilsə də, kömbə adi çörək deyil. Buna görə xüsusi 

ustalıq tələb edən kömbə bişirib satan şəxs kömbəçi adlandırılır. Kömbənin içliyinə görə fərqli 

növləri və buna müvafiq adları var: ətli kömbə, şirin kömbə, quymaq kömbəsi. Hesab edilir 

ki, kömbə süfrəyə başqa xörəklərlə verilməz, sərbəst yeyilər, çünki onun özünəməxsus dadı 

itə bilər. Könbə çörək adı “könbəcə” formasında Qərb qrupu dialekt və şivələrində (Qazax 

dialektində və Tovuz kənd şivələrində) “yağda un ilə bulamadan və ya yumurtadan bişirilmiş 

yemək” növü mənasında Qərbi Azərbaycan bölgəsində işlənmişdir (4, 98).  Tarixən bir çox 

bölgələrimizdə hazırlanan və dilin qədim leksik qatını mühafizə edən dialekt və şivələrdə əks 

olunması faktı bu yemək və içki adlarının mədəniyyətimizin ayrılmaz tərkib hissəsi olan 

mətbəx mədəniyyəti nümunələri kimi Azərbaycan xalqına mənsubluğunu bir daha təsdiq 

edir. Süddən hazırlanmış qida məhsulu kimi İrəvan şivəsində çortman şəklində tələffüz 

olunan “qatıq qarışdırılmış şor” yemək adı isə Naxçıvan dialektində cortdan şəklində işlənir. 

Cortdanın hazırlanma qaydasını öyrənməklə onun çortman sözünün fərqli fonetik dəyişikliyə 

uğramış şəkli, yaxud başqa yemək növü olduğunu müəyyənləşdirmək olar. Azərbaycan 

yemək və içki adlarının türk xalqlarının, xüsusilə Türkiyə (daha çox Qars, Anadolu) və başqa 

türk xalqlarının mətbəxləri ilə qarşılıqlı təhlili Azərbaycanın yemək və içki adlarının məhz 

ümumtürk mətbəxinin bir hissəsi olduğunu göstərir. Buna görə Azərbaycan yemək və içki 

adlarını həm də ümumtürk kontekstində araşdırılması, bunun üçün “Qədim türk lüğəti”nə, 

M.Kaşğarlının “Divani-lüğət-it-türk” əsərinə və s. mənbələrə müraciət edərək yemək adlarının 

etimologiyası haqqında maraqlı faktlar əldə etmək olar. Məsələn, avzuri, arxaikləşmiş çörək 

növünün adı (4, 55); ağız pendirə bənzər yemək adı (4, 17); aş – hər cür xörək; ziyafət, 

qonaqlıq, xörək adı kimi (4, 23-24-25).  

Nəticə 

Azərbaycan mətbəx kultu, zəngin və rəngarəng yemək adlarının bir çoxunun Qərbi 

Azərbaycan mətbəxində əks olunması bizə cəsarətlə belə fikir söyləməyə imkan verir ki, 

Azərbaycan mətbəx mədəniyyəti çox qədim tarixə malikdir, bu ərazidə yaşayan oğuz 

türklərinin milli identikliyi ümumən Azərbaycan mətbəx mədəniyyətinin ayrılmaz tərkib 

hissəsi olduğunu sübut edir. Bir çox yeməklərin identikliyi isə bu ərazilərdə yaşayan 

azərbaycanlıların həyat tərzi, iqlim şəraiti, daha çox mühafizəkarlığı ilə səciyyələndirmək olar. 

Nəhayət, sonda bir məsələni xüsusi qeyd etmək lazım gəlir. Qərbi Azətbaycan milli mədəni 

irsinin hərtərəfli tədqiqi aktual siyasi məsələ kimi öz həllini gözləyir.  



 

242 
 

Ədəbiyyat 

Azərbaycan tarixi (ən qədim zamanlardan XX əsrə qədər). (1994) I c., Bakı, Azərbaycan Dövlət 

Nəşriyyatı. 

Aşıq Ələsgər Bütün əsərləri. (2014). Bakı, OL MMC. 

Əlibəyzadə E. “Avesta” Azərbaycan xalqının mənəvi mədəniyyət tarixidir. (2005) Bakı, “Yurd” NPB. 

Kazımov Q. Azərbaycan dilinin tarixi. (2003) (Ən qədim dövrlərdən XIII əsrə qədər). Bakı, Təhsil. 

Hüseynova M. Azərbaycan dilinin yemək və içki adlarının tarixi-etimoloji lüğəti. (2018). Bakı, ADPU. 

Əzizov E. Azərbaycan dilinin tarixi dialektologiyası. (2016). Bakı, Elm və təhsil 

Əlili E. “Lavaş” sözünün etimologiyası barədə. (2008) www. caucasianhistory. info. Novruz bayramı 

ensiklopediyası. Bakı, Şərq-Qərb  

Древнетюркский словарь. (1969). Ленинград. Наука,  

Cavad H. Türklərin tarixi və mədəniyyətinə bir baxış. (1993). Bakı, Azərnəşr,  

Tusi N. Əxlaqi-Nasiri. (2005). Bakı, Lider 

Персидско-русский словарь. (1983). II т. Москва, Русский язык. 

Əmiraslanov T, Əmiraslanova A. Qarabağ mətbəxi. (2012).  Bakı, Nurlan 

Sula B. Necə yaşayasan, yüzü haqlayasan. (1989). Bakı, Yazıçı,  

Cəfərov C. Hamamlı şivəsinə aid lüğət // Müasir Azərbaycan dili (leksikologiya, morfologiya, sintaksis 

məsələləri). (2016). Bakı, Orxan, (124-144). 

Məmmədova S. Azərbaycan dilinin kulinariya terminologiyası. (2004). Bakı, Nurlan 

İsmayilova M. Ethno cultural characteristics of the culinary culture of Azerbaijan. (2020). Bangladew 

The dailu observer. Saturday, 7 March, 2020; Saturday, 29 February.  

H.Mirzəyev. Azərbaycan toponimləri və şivə sözləri. (2006). III cild. Bakı, Elm. 

M.Hüseynova. Həsən Mirzəyevin yaradıcılığında filologiya məsələləri. (2013).  Monoqrafiya. Bakı 

H.Mirzəyev. Dərələyəz folkloru. (2006). 8-ci cild. Bakı, Elm. 

Ermənistan azərbaycanlılarının tarixi coğrafiyası. (1995) Bakı. 

И.Шопен. Исторические памятники состояние армянской области в эпоху ее присоединения к 

Российской империи (1852). Санкт-Петербург, с.350. 

  



 

243 
 

BADIIY RETSEPSIYANING NAZARIY ASOSLARIGA DOIR 

ON THE THEORETICAL FOUNDATIONS OF ARTISTIC RECEPTION 

 

Kasimov Abdugapir ABDIKARIMOVICH1 

 

 

Annotatsiya 

Maqolada retseptiv estetika va badiiy asar retsepsiyasining tarkibiy paradigmalari 

tahlilga tortilgan. Unda adabiy aloqalar adabiyot taraqqiyotini ta’minlashda muhim 

ahamiyat kasb etishi ta’kidlanib, “Adabiy munosabat” jarayonida ikkita asosiy omil – qabul 

qilayotgan va qabul qilinayotgan tomonlar faolligiga e’tibor qaratilgan. O‘zbek 

adabiyotshunosligidagi ta’sir va talqin masalasi Alber Kamyu ijodi misolida yoritilgan. 

Shuningdek, nemis tadqiqotchisi Reynard Dol ishlab chiqqan tasnifga “milliy retsepsiya” 

tushunchasi yangilik sifatida kiritilgan.  

Tayanch so‘z va iboralar: retsepsiya, Reynard Dol, D.A.Chugunov, dekodlash, ta’sir, 

A.Kamyu, talqin. 

 Abstract 

 The article analyzes the structural paradigms, receptive aesthetics and reception of 

a work of art. It is emphasized that literary relations are important in ensuring the 

development of literature, while attention is paid to the activities of two main factors in the 

process of “Literary Relations” - the receiving and receiving parties. The issue of influence 

and interpretation in Uzbek literary criticism is illuminated using the example of the work 

of Albert Camus. Also, the concept of “national reception” was included as an innovation in 

the classification developed by the German researcher Reinard Dohl. 

Supporting words and expressions: reception, Reynard Dole, D.A.Chugunov, decodization, 

influence, A.Camus, interpretation. 

 

Turli ko‘rinishdagi adabiy aloqalar barcha davrlarda adabiyotning yashashi va 

taraqqiyoti uchun muhim omil sanalgan. Adabiy aloqalar adabiyot taraqqiyotini 

ta’minlashda, adabiy jarayonni yangi badiiy asarlar, adabiy an’analar, adabiy oqim va 

yo‘nalishlar, adabiy janrlar bilan boyitishda muhim ahamiyat kasb etadi. “Adabiy 

munosabat” jarayonida ikkita asosiy omil – qabul qilayotgan va qabul qilinayotgan tomonlar 

faol bo‘ladi. Bu omillarning o‘zaro munosabati retsepsiya tabiatini oldindan belgilaydi, 

uning oqibati esa ham qabul qilayotgan, ham qabul qilinayotgan tomonlar bu hodisaga 

moyilligi va qiziqishiga bog‘liq bo‘ladi. 

Dunyoda madaniyatlararo muloqot masalalari har doimgidan ham ko‘proq dolzarb 

sanalayotgan bir vaqtda, adabiyotdagi retsepsiya masalalari ham alohida ahamiyat kasb 

etadi.  

 
1 FarDU professori, filologiya fanlari doktori; abdugapirkasimov@mail.ru 

mailto:rustamumrzoqov@mail.ru


 

244 
 

“Retsepsiya” so‘zi lotin tilidan olingan bo‘lib, “receptio” – “qabul qilish” degan ma’noni 

anglatadi. “Retsepsiya” atamasidan ilm-fanning turli sohalarida, jumladan, tibbiyot, 

fiziologiya, informatika, madaniyatshunoslik va huquqshunoslikda foydalaniladi. 

Zamonaviy retsepsiya nazariyasi adabiy tanqidning yangi yo‘nalishi bo‘lib, XX asrning 

60-70-yillarda Germaniya va AQShda adabiyot inqiroziga munosabat sifatida paydo 

bo‘lgan. Uning shakllanishi va rivojlanishiga, asosan, germenevtika (falsafiy germenevtika) 

va fenomenologiya o‘z ta’sirini ko‘rsatgan. 

Retsepsiya nazariyasi ustida tadqiqotlar olib borgan madaniyatshunos Stuart Xoll 

retsepsiyaning“ kodlashva dekodlash” konsepsiyasini, H.R.Yauss “kutish ufqi” (горизонт 

ожиданий) atamasini kiritadi. M.M.Baxtin esa retsepsiya atamasiga “kommunikatsiya”, 

“dialog” deb ta’rif bergan. 

Polyak faylasufi va adabiyotshunosi Roman Ingarden (1893-1970) retseptiv 

estetikaning asoschisi hisoblanadi. Retseptiv estetikada barqaror ma’no yadrosi mavjud 

emas, u faqatgina matn va o‘quvchining cheksiz, ko‘p qirrali o‘zaro ta’siri natijasida paydo 

bo‘ladigan asar ma’nosining turfa xilligi va o‘zgaruvchanligini nazarda tutadi. Retseptiv 

estetika adabiyot va san’at haqidagi qarashlarni kengaytiribgina qolmay, an’anaviy 

nazariyalardan voz kechishga yo‘l ochishi mumkin. Ingarden o‘z tadqiqotlarida matn-

o‘quvchi-asar munosabatlarini o‘rganib, “aktuallashtirish”, “konkretlashtirish”, 

“kommunikativ noaniqlik” va “estetik tajriba” kabi asosiy tushunchalarni izohlashga 

harakat qilgan. Olim metaforaga asoslangan holda o‘quvchini vaziyat, matnni esa mazmun 

deya ataydi. Ingardenmajoziy ma’noda o‘quvchini “g‘ilof”, matnni esa “shu g‘ilofda joylanishi 

nazarda tutilgan va unda mavjud bo‘lgan narsa” deya ta’riflaydi. Chunki har bir kitobxon 

asar mutolaasidan o‘ziga kerakli, g‘oya, tushunchava zavqni oladi. Shu bilan birga, u 

matnni turlicha talqin qilish imkoniyatini “o‘quvchining retseptiv va konstruktiv” faoliyati 

bilan bog‘laydi. Ingarden fikricha idrok, asarning turli qatlamlariga kirib borib, uning 

tagma’nosini yuzaga chiqaradi. Demak, badiiy retsepsiya asar ma’nosining o‘zagiga yanada 

chuqurroq  kirib borgandagina retsepiyent asarni to‘g‘ri talqin qila oladi. 

Nemis tadqiqotchisi Reynard Dol tasnifiga ko‘ra retsepsiyaning samarali-ijodiy 

(produktiv), reproduktiv, ilmiy, siyosiy va mafkuraviy turlari farqlanadi. Ularning har biri 

asar retsepsiyasi tadqiqi izchil bo‘lishi uchun xizmat qiladi. Chunki olim ta’rif bergan 

barcha retsepsiya turlaridan bugungi kunda ham keng foydalanib kelinmoqda. 

Shu o‘rinda Reynard Dol ishlab chiqqan tasnifga “milliy retsepsiya”ni ham qo‘shish 

mumkin deb hisoblaymiz.  

Xalqlarning mavjud tarixi, milliy-madaniy qadriyatlari, urf-odatlari, afsonasi, 

qahramonlari va o‘z mentaliteti xalq olamini tashkil etadi. Badiiy asarlar orqali turli 

xalqlarning madaniyati, tarixi, turmush tarzi, an’analari va milliy qadriyatlari, bir so‘z bilan 

aytganda shu xalqning mentaliteti bilan yaqindan tanishish barobarida madaniyatlardagi 

universal va differensial holatlarni o‘rganish, tahlil qilish hamda qiyoslash mumkin bo‘ladi. 

Badiiy asarlarda ham ma’lum bir xalq mentalitetining milliy manzarasi aks etadi. Har bir 

millat dunyoni o‘zgacha ko‘radi va uning dunyoqarashi ham bir-biridan batamom farq 

qiladi. Chunki boshqa mamlakatda yoki boshqa bir davrda paydo bo‘lgan turli xil madaniy 

matnlar yoki badiiy asarlar ma’lum bir jamiyat tomonidan mutolaa qilinadi, o‘rganiladi, 

idrok qilinadi, tahlil qilinadi va bu jarayonda aynan milliy retsepsiya shakllanadi. Kitobxon 

chet el adabiyotidagi ma’no-mazmun to‘g‘ri dekodlanishi uchun o‘sha davr va o‘sha 



 

245 
 

hududning sharoiti, muhiti, insonlarning yashash tarzi va dunyoqarashlarini qisman 

bo‘lsada bilishi yoki to‘g‘ri tasavvur qila olishi kerak bo‘ladi. Bejizga Gyote “…Shoirni 

anglash uchun uning mamlakatiga borish kerak,” deya ta’kidlamagan. Mashhur rus va 

amerikalik yozuvchi, adabiyotshunos V.V.Nabokov “Lolita” romanini ham rus ham 

amerikalik kitobxon uchun ikki tilda yozgan. Lekin asarning matni bir xil emas, chunki 

muallif o‘z o‘quvchilarining madaniy va ma’naviy munosabatlardagi farqlarni, shuningdek, 

mentalitetni hisobga oladi.  

XX asrda ta’sir va talqin masalalarini qiyosiy adabiyotshunoslik doirasida tadqiq etgan 

M.Jirmunskiy, M.P.Alekseyev, I.F.Belzu, R.Yu.Danilevskiy, G.A.Time, G.A.Fridlander 

(Rossiya), P.Van Tigem, F.Baldansperger (Fransiya), X.Rudiger (Germaniya), C.Laage 

(Germaniya), A.Dima (Ruminiya), R.Vellek (AQSh), P.Vaddington (Yangi Zelandiya) singari 

chet el olimlari bilan bir qatorda F.Sulaymonova, Y.Solijonov, A.Rasulov, D.Quronov, 

I.Sulton, A.Qosimov, G.Sattorova, Sh.To‘ychiyeva, M.Qo‘chqorova singari o‘zbek 

adabiyotshunoslarini ham sanab o‘tish lozim bo‘ladi.  

Badiiy ijod jarayoni bilan uzviy bog‘liq bo‘lgan, turli milliy adabiyotlarning aloqaga 

kirishuvi natijasida yuzaga keladigan ta’sir va o‘zaro ta’sir adabiyotshunoslikning g‘oyat 

murakkab, g‘oyat sertarmoq masalalaridandir. U o‘z ichiga, avvalo, ichki va tashqi ta’sir 

mavhumini oladi. Ichki ta’sir bir xalqning o‘z adabiyoti doirasida davom etadigan hodisa 

bo‘lib, o‘tgan asrning yirik san’atkori keyingi asr yozuvchilariga o‘lmas g‘oyalarni ifoda 

qilishdagi ravon uslubi, xalqchil tili va janrlar xilma-xilligi bilan ta’sir etishi mumkin. Bu 

ta’sir alohida yozuvchilar o‘rtasida bo‘lganidek, bir davr adabiy harakatining ikkinchi davr 

adabiy harakatiga butunicha yaxlit ta’sir shaklida ham ko‘rinadi. Chunonchi 

D.A.Chugunov adabiy aloqalar, o‘zaro ta’sirlar va asar interpretatsiyalari (talqin) doirasiga: 

1) turli mamlakatlar va turli davrlarning yozuvchilari o‘rtasidagi o‘xshash motivlar; 2) 

o‘xshash syujetlar; 3) turli yozuvchilar asarlaridagi badiiy obrazlarning o‘xshashligi; 4) turli 

adabiyotlar o‘rtasida mavjud bo‘lgan chuqur aloqalar kiradi, degan fikrni olg‘a surgan. 

Mustaqillik yillarida adabiyotshunoslikda A.Kamyu ijodining O‘zbekistonda 

o‘rganilishi, uning o‘zbek adabiy jarayoniga ta’siri muammosi paydo bo‘ldi. XX asrning 

ikkinchi yarmida jahon adabiy jarayonida o‘z o‘rniga ega bo‘lgan Kamyu ijodi, uning uslubi, 

badiiyati, tafakkur tarzi ta’siri so‘nggi yillar o‘zbek nasrida ham sezila boshladi. Ushbu 

masala fransuz-o‘zbek adabiy aloqalarining tarkibiy qismi bo‘lib, muammoni ilmiy, nazariy 

jihatdan o‘rganish va tegishli xulosalar chiqarish tadqiqotimizning asosiy vazifalaridan biri 

qilib belgilandi. Mazkur holatdan kelib chiqib, A.Kamyu ijodining O‘zbekistonga kirib 

kelishi, ya’ni Kamyu asarlari retsepsiyasi va bu asarlarning o‘zbek adabiyotiga ta’siri bilan 

bog‘liq masalalar tadqiqi muhim ahamiyat kasb etmoqda.  

XX asrning 90-yillaridan e’tiboran o‘zbek nasri va she’riyatida inson “men”ini tadqiq 

etishga e’tibor kuchayib, bunda insonni o‘ziga xos olam sifatida o‘rganish, qayta kashf etish 

mezonga aylanib qoldi. Murod Muhammad Do‘st, Xurshid Do‘stmuhammad, Tog‘ay Murod, 

Nazar Eshonqul va Shodiqul Hamro asarlarida noan’anaviylik realistik tasvir bilan 

sintezlashtirilgan tarzda olib borilganligi fikrimizning isbotidir. Bugungi kun milliy nasrda 

modernistik yo‘nalish asoschilari Jeyms Joys, Alber Kamyu va Frans Kafka qalamiga xos 

falsafiy mushohadakorlik hamda poetik joziba ta’siri yaqqol bo‘rtib ko‘rinadi. Milliy nasrimiz 

jahon nasri bilan bo‘ylasha boshlaganini alohida e’tirof etish lozim. 

O‘zbek adabiyotshunosligidagi shakl-mazmun yangilanishlari, jahon hikoyachiligiga 

yaqinlashuvi shiddat bilan rivojlanib bormoqda. Ayniqsa, bugungi faol poetik 



 

246 
 

eksperimentlar haqida gapirganda, birinchi navbatda, Xurshid Do‘stmuhammad va Nazar 

Eshonqul ijodi ko‘z oldimizga keladi. Bu ikki adibning hikoyalarida Gʻarb qissachiligining 

ilg‘or ijodiy ana’analari, xususan, Kamyu asarlarining ta’sirini payqash qiyin emas.  

Adabiyotshunoslikda talqin atamasi “interpretatsiya” so‘zining sinonimi sifatida 

qo‘llaniladi. Interpretasiya (lot.interpretation-tushuntirmoq) talqin adabiy asar mazmunini 

idrok qilish, badiiy konseptsiyasini anglash, tushunish demakdir.  

Tushunish va talqinqilish jarayonining nazariy muammolarini o‘rganuvchi soha – 

germenevtikadir. Germenevtika matn talqinini – tushuntirish, tahlil, sharhlashni 

tasvirlaydi. XIX asrda germenevtikaga har qanday tavsifdagi matnlarga ishora qiluvchi 

umumiy talqin nazariyasi sifatida qarala boshladi. Ushbu faslda Fridrix Shleyermaxer, 

Martin Xaydegger, Hans-Georg Gadamer, Fridrix Avgust Volf, Erik Donald Xirsh, Pol Rikyor, 

Sharl Augustin de Sent-Byov kabi olimlarning germenevtika va talqin borasida olib borgan 

izlanishlari atroflicha tadqiq etildi.  

Demak,qiyosiy adabiyotshunoslik sohasi, milliy adabiyotlarning o‘ziga xosligini, 

ularning tarixiy rivojlanishini va o‘zaro ta’sirni u yoki bu milliy adabiyotni boshqalar bilan 

taqqoslash asosida o‘rganish hamda interpretatsiya qilishni o‘z ichiga oladi. 

 

 

Adabiyotlar ro‘yxati 

Stuart Hall: Encoding, decoding in the television discourse. – London, 1973.– Р.65 

Jauss H .R. Pour une esthétique de la réception.–Paris: Gallimard. 1978.– Р.56 

Гайденко П.П. Герменевтика и кризис буржуазной культурно-исторической традиции. – Вопр. 

Лит., 1977, № 5. – С.130-165.  

Ингарден Р. Исследования по эстетике. –М.,1962. – С. 81.  

Теории, школы, концепции. (Критические анализы). Художественная рецепция и герменевтика. 

Москвa: Наука, 1985. – С. 16. 

Döhl R. Das Neue Hörspiel. German Edition. 2009. – Р.124. 

Жирмунский В. М.Гёте в русской литературе. ‒ Л.: Наука, 1981. ‒С. 558. 

Алексеев М.П. Русско-английские литературные связи (XVIII – первая половина XIX века). –

М.,1982. ‒ С. 345. 

Адабиёт назарияси. Адабий-тарихий жараён. – Тошкент.1979. – Б.65. 

  

https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%96%D0%B8%D1%80%D0%BC%D1%83%D0%BD%D1%81%D0%BA%D0%B8%D0%B9,_%D0%92%D0%B8%D0%BA%D1%82%D0%BE%D1%80_%D0%9C%D0%B0%D0%BA%D1%81%D0%B8%D0%BC%D0%BE%D0%B2%D0%B8%D1%87
https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%9D%D0%B0%D1%83%D0%BA%D0%B0_(%D0%B8%D0%B7%D0%B4%D0%B0%D1%82%D0%B5%D0%BB%D1%8C%D1%81%D1%82%D0%B2%D0%BE)


 

247 
 

GʻURBAT MOTIVLARINING BADIIY TALQINLARI 

 

ARTISTIC INTERPRETATIONS OF EXILE MOTIFS 

 

H. JO‘RAYEV1 

 

Annotatsiya 

Maqolada  mumtoz adabiyot tarixida  vatan sog‘inchi va g‘urbat  mavzusidagi 

namunalar o‘rganilgan. Xususan, Alisher Navoiy, Zahiriddin Muhammad Bobur asarlarida 

ona yurtga sog‘inch va ehtiromi, g‘urbat motivlari  ifodasi tadqiq etilgan. Bobur garchi 

Navoiyning g‘urbat va ayriliq haqidagi qarashlarini an’anaviy davom ettirayotgandek 

tuyulsa-da, ularning ijod namunalari o‘rtasida muayyan farqlar ham bor.  Alisher Navoiy 

ijodi namunalarida mumtoz she’riyatdagi an’analarga muvofiq   oshiq va ma’shuq 

o‘rtasidagi munosabatlar, ularni o‘rtayotgan hijron uqubatlari haqida so‘z borsa, Bobur 

ijodida aniq tarixiy shaxs, ya’ni Boburning o‘zi lirik qahramon sifatida maydonga chiqadi. 

Shuningdek, konkret tarixiy shart-sharoit – muallifning  haqiqatan ham  ona yurtidan judo 

bo‘lgan holda olislarda abadiy qolib ketishga majburligi, ya’ni hasbi hol xususiyatlar  uning 

she’riyati ta’sir kuchini yanada orttiradi. 

Shundan kelib chiqib, shoh va shoirning lirik hamda memuar asarlaridagi mavzuga 

aloqador o‘rinlar tarixiy va badiiy jihatdan tahlilga tortilgan. 

Kalit so‘zlar: Yurt sog‘inchi, adabiy ta’sir,  lirik ifoda, epik bayon, g‘urbat motivlari, 

ma’naviy-ma’rifiy tarbiya, estetik ta’sir. 

Abstract  

This article examines examples of longing for the homeland and exile in the history 

of classical literature. Specifically, it explores the expression of nostalgia and reverence for 

the motherland, as well as motifs of exile in the works of Alisher Navoi and Zahiriddin 

Muhammad Babur. Although Babur seems to traditionally continue Navoi's perspectives 

on exile and separation, there are notable differences between their creative works.  While 

Alisher Navoi's works, in line with classical poetry traditions, discuss the relationship 

between lover and beloved and the torments of separation that consume them, Babur's 

works feature a specific historical figure - Babur himself - as the lyrical hero. Moreover, the 

specific historical circumstances - the author's forced permanent exile far from his 

homeland - that is, the autobiographical nature of his work, further intensify the emotional 

impact of his poetry. 

Based on this, the relevant passages in the lyrical and memoir works of the king and 

poet were analyzed from both historical and artistic perspectives. 

Keywords: Nostalgia for homeland, literary influence, lyrical expression, epic narration, 

motifs of exile, spiritual and moral education, aesthetic impact. 

 

 
1 Farg‘ona davlat universiteti  professori, filologiya fanlari doktori 



 

248 
 

 Ulug‘ shoir va mutafakkir Alisher Navoiy  ijodida g‘urbat va ayriliq motivlari estetik-

falsafiy jihatdan mukammal ifodalangan namunalar ko‘plab uchraydi. Jumladan quyidagi 

ruboiysida g‘ariblik tuyg‘usi yuksak badiiy ifodasini topgan:                

           Munglug‘ boshim ostidagi toshimnimu dey? 

Tosh ustidagi g‘arib boshimnimu dey? 

Hasrat suyidin ko‘zimda yoshimnimu dey? 

O‘lmakdin sa’broq maoshimnimu dey? 

Zahiriddin Muhammad Bobur Navoiy ijodidagi ruboiyning mumtoz namunasi bo‘lgan 

ushbu she’rga payravlik qilib, quyidagilarni yozadi: 

Gʻurbat tug‘i yopqan ruhi zardimnimu dey? 

Yo hajr chiqarg‘on ohi sardimnimu dey? 

Holing ne durur, bilurmisen dardimni, 

Holing so‘raymu, yo‘qsa dardimnimu dey? 

Gʻurbat mavzusidagi  g‘oyibona mushoira ikki ulug‘ so‘z san’atkori ijodida yana 

davom etadi. Hijron azoblaridan  qiynalayotgan qalb, ayriliq g‘amidan hasratga to‘lgan 

ko‘ngil nolalarini Navoiy shunday lirik ifodalaydi: 

Andin berikim, qoshimda yorim yo‘qtur, 

Hijronda juz nolai zorim yo‘qtur. 

Dasht uzra quyun kebi qarorim yo‘qtur, 

Sargashtaligimda ixtiyorim yo‘qtur! 

Mutafakkir shoirning ta’sirchan misralari  taqdir taqozosi bilan ona yurtdan,  yoru 

diyoridan abadiy ayrilgan  Boburga kuchli ta’sir etib, u ham ana shu ohang, xuddi shu 

mavzu va shaklda quyidagi o‘tli misralarini yaratadi: 

Ko‘pdan berikim yoru diyorim yo‘qtur, 

Bir lahzavu bir nafas qarorim yo‘qtur. 

Keldim bu sori o‘z ixtiyorim birla, 

Lekin borurimda ixtiyorim yo‘qtur. 

Bobur garchi Navoiyning g‘urbat va ayriliq haqidagi qarashlarini an’anaviy davom 

ettirayotgandek tuyulsa-da, yuqoridagi har ikki ruboiy o‘rtasida muayyan farqlar bor. 

Alisher Navoiy ruboiysida mumtoz she’riyatdagi an’analarga muvofiq   oshiq va ma’shuq 

o‘rtasidagi munosabatlar, ularni o‘rtayotgan hijron uqubatlari haqida so‘z borsa, Bobur 

ruboiysida aniq tarixiy shaxs, ya’ni Boburning o‘zi lirik qahramon sifatida maydonga 

chiqadi. Shuningdek, konkret tarixiy shart-sharoit – muallifning  haqiqatan ham  ona 

yurtidan judo bo‘lgan holda olislarda abadiy qolib ketishga majburligi she’rning ta’sir 

kuchini yanada orttiradi. 

Ona yurt armoni bilan sargardonlikda yashagan ulug‘ shoh va shoir Zahiriddin 

Muhammad Bobur ijodidan ayriliq haqidagi dardli misralarni  yana ko‘plab keltirish 



 

249 
 

mumkin.  Savol tug‘iladi:  Bobur ona yurtidan judo bo‘lgachgina ana shunday g‘urbat 

ohanglariga berilganmi? 

Fikrimizcha, unday emas.  Shoir  murg‘ak bolaligidan o‘zi tug‘ilgan  tuproqqa   kuchli 

mehr  qo‘ygan.  “Boburnoma”ning  Andijonga bag‘ishlangan qismini yozganida muallif 12-

13 yoshlarda bo‘lgan. Mana,  uning ona shahri haqidagi bitiklari: “...Andijondurkim – 

Farg‘ona viloyatining poytaxtidur. Oshlig‘i vofir, mevasi farovon, qovun va uzumi yaxshi 

bo‘lur.” Ta’rifni shu yerda to‘xtatib, qisqacha izoh beramiz. Ma’lumki, Boburshoh umrining 

ko‘p qismini jang-jadallarda o‘tkazgan. U biror o‘lka, shahar yoki qal’ani zabt etishga 

kirishar ekan,  u yerdagi “oshliq” –  iqtisodiy zahiraga e’tiborni qaratadi,  qaysi yurtda 

bo‘lmasin, u yerning mevalari ta’mi haqida o‘quvchiga tasavvur berish uchun ona yurtidagi 

biror mevaning ta’mi bilan taqqoslaydi. 

Hindistonda  yashaganida  ona yurtidan tok qalamchalari oldirib keladi va uni 

parvarishlaydi,   nishona mevasini ko‘rib,  ich-ichidan quvonadi.  Ammo  Andijon 

qovunlarini  issiq o‘lkalarda yetishtirib bo‘lmaydi, palagi g‘ovlab, gulini to‘kib yuboraveradi. 

1528-yili Vatanidan Agraga olib borilgan qovunni  yer ekan, o‘zini yig‘idan to‘xtata olmaydi. 

Do‘sti Xoja Kalonga yozgan maktubida shunday yozadi: “Ul viloyatlarning  latofatlarini kishi 

nechuk unutqay. Alalxusus, mundoq toyib va torik bo‘lg‘onda  (may ichishni tark etganda)  

qovun va uzumdek mashru (shar’an halol) haz(ne’mat)ni kishi ne tavr xotirdan chiqargay. 

Bu fursatta bir qovun keltirib edilar, kesib yegach, g‘arib ta’sir qildi. Tamom yig‘lab edim.”           

[1.216]  Maktub so‘ngida esa muzaffar shoh, g‘arib musofir bo‘lgan muallif quyidagi dardli 

misralarni ilova qiladi: 

 Qovun birla uzumning hajrida ko‘nglumda g‘am har su 

 Oqar suvning firoqidin ko‘zumdin har dam oqar suv. 

Vatanga, elga muhabbat tilga muhabbat bilan chambarchas bog‘liqdir. Tilni sevish 

bilangina cheklanib bo‘lmaydi. Uni  kerak bo‘lganda himoya qilish, taraqqiy etishiga  xizmat 

ko‘rsatish lozim.  Boburning yurtga muhabbati  ona  tiliga bo‘lgan cheksiz ehtiromida ham 

ko‘zga tashlanadi: 

Andijon  “... eli turkdur.  Shahr va bozorisida turki bilmas kishi yo‘qtur. Elning lafzi 

qalam bila rosttur. 

Ani uchunkim, Mir Alisher Navoiyning musannafoti (asarlari) bovujudkim, Hiriyda 

nash’u namo topibtur, bu til biladur”. [1.17] Albatta bu satrlarni bitayotgan  o‘smir Bobur 

Alisher Navoiyning  o‘zbek adabiy tiliga asos solganligi, “mamlakatni yakqalam” qilganligini  

anglashdan hali ojiz bo‘lgan. Shuning uchun ham bolalarcha beg‘ubor iftixor bilan 

Navoiydek daho ijodkor o‘z asarlarini “andijonliklar  tili” da yozganligini qayd etadi. 

Bora-bora o‘zi ham zabardast so‘z ustasi bo‘lib yetishgach,  til boyliklarini namoyon 

qilish, kerak bo‘lsa ona tilining kamsitilishiga qarshi kurashish zarurligini his qiladi.  Til 

Vatanning tarkibiy qismi, millatning qiyofasini belgilovchi asosiy omillardan biri ekanligini 

tushunib yetadi.  

O‘zbek tilini, yuqorida aytganimizdek, xorlik burchagidan  she’riyat osmoniga  

ko‘tarish Alisher Navoiy uchun oson bo‘lmagan. Eski o‘zbek tilini dag‘al, ijod uchun 

yaramaydi, deya tahqirlovchilarning aksariyati o‘zi o‘zbek bo‘laturib,  fors-tojik tilida ijod 

qiluvchilar edi.  Kamoliddin Binoiy ana shundaylar toifasidan bo‘lib, bu haqda hatto Navoiy 

bilan yuzma-yuz tortishishdan ham toymagan. Birgina misol:  Binoiy turkman hukmdori 



 

250 
 

Yoqubbek huzurida bir necha vaqt bo‘lib, qaytib kelgach, Navoiy undan Yoqubbekning 

yaxshi fazilatlaridan so‘zlab berishini so‘raydi.  Shunda Binoiy:  “Uning eng yaxshi fazilati 

shuki,  birorta ham o‘zbekcha so‘zni og‘ziga olmas ekan”,  - deya javob beradi. 

Bobur shunga o‘xshash mojarolardan yaxshi xabardor bo‘lgan. Samarqand taxtiga 

ikkinchi bor  o‘tirgan kezlari, taqdir taqozosi bilan Bobur huzuriga kelib qolgan  Binoiy 

o‘zining qashshoq holga tushib qolganligi, yeyishga non-u, kiyishga kiyimi yo‘qligini fors-

tojik tilidagi ruboiysi orqali  bayon qiladi.  Shunda Zahiriddin Muhammad Bobur o‘ta 

zukkolik bilan bir vaqtlar o‘zbek tilini kamsitgan Binoiyga tanbeh berishning o‘ziga xos 

yo‘lini tutadi. Ya’ni uning fors-tojik tilidagi ruboiysiga o‘zbek tilida quyidagi  she’r  bilan 

javob beradi. 

 Ishlar bori ko‘nglungdagidek bo‘lg‘usidur, 

 In’om-u vazifa bori buyrulg‘usidur. 

 Ul g‘allau muhmalki deb erding  berdim, 

 Muhmalg‘a bo‘y-u, g‘alladin uy to‘lg‘usidur. 

Boburning zimdan qilgan nozik ishorasini fahmlagan Binoiy,  xijolat chekib, o‘z 

minnatdorchiligini o‘zbek tilida javob ruboiysini aytish bilan bildiradi. 

Shunga o‘xshash voqea Hindistonda ham bo‘lib o‘tadi. Boburning eng yaqin 

do‘stlaridan biri Xoja Kalon Hindiston jaziramalariga chiday olmasdan, ruxsat olib, 

Gʻazniga ko‘chadi.  Ketayotganida o‘zi yashagan uy devoriga fors-tojik tilida  “Hindni yana 

ko‘rishni istasam yuzim qaro bo‘lsin” mazmunidagi  misralarni yozib qoldiradi:  

Agar ba xayr-u salomat guzar zi Sind kunam, 

Siyoh ro‘y shavam, gar havoi Hind kunam. 

     Bobur bu zarofatga qarshi  ona tilining o‘tkir va tagma’noli xususiyatini ishga solib, 

quyidagi ruboiysini bitadi va Xoja Kalonga yuboradi: 

Yuz shukur de, Boburki, karim-u g‘affor 

 senga Sind-u Hind-u mulki bisyor. 

Issiqlig‘iga gar sanga yo‘qtur toqat, 

Sovuq yuzini ko‘ray desang Gʻazni bor! 

Ota-onaga  hurmat-ehtirom, xesh-aqrabolarga mehr-muhabbat ham  vatanga 

bo‘lgan cheksiz sadoqatning tarmoqlaridir. Bobur otasi Umarshayx mirzoning yaxshi 

fazilatlari qatorida uning o‘ta halolligi, birovning haqidan hazar qilishi haqida ham gapirib 

o‘tadi. Masalan,  Xitoydan kelayotgan katta karvonni  Andijon hududlarida qor ko‘chkisi 

bosib, ikki yuz kishidan faqat ikki kishi omon qoladi. Umarshayx mirzo karvon yuklarini 

ehtiyot qilib saqlab, halok bo‘lganlarning qarindoshlarini toptiradi va mollarni  to‘lasicha 

vorislarga  topshiradi. 

Ota sabog‘ini olgan Zahiriddin ana shunday halollikni umr bo‘yi shior qilib olgan. 

Ma’lumki, sarkarda Bobur o‘z qo‘shini o‘rtasida juda qattiq tartib-intizom o‘rnatgan. Xalqqa  

nohaq zulm qiladiganlar, talonchilarni aslo kechirmagan.  Oqsaroy degan joyda  mahalliy 

aholi vakillaridan birining  bir ko‘za yog‘ini tortib olgan navkarni ayovsiz tayoqlatadi. Yom 

degan  kentda esa sarkardadan beruxsat aholidan zo‘rlab tortib olingan buyum va jihozlarni 



 

251 
 

egalariga  tongga qadar qaytarishni navkarlariga qat’iyan amr qiladi. “Ertasiga, deb yozadi 

Bobur, - navkarlar qo‘lida nina sinig‘i-yu ip uchigacha qolmadi – bari elga qaytarib 

berildi.”[1.314] 

Onasi Qutlug‘ Nigorxonimga bo‘lgan ehtiromi ham yosh avlodga o‘rnak bo‘lsa arziydi. 

Ona yurtini tashlab ketayotganida   xos  chodirini onasiga berib, o‘zi  navkarlari bilan 

chaylada bir necha tonglarni ottiradi.  Hali Kobulni egallamay turib, onasi vafot etganida 

bor puliga kichikroq bog‘ sotib oladi va  onasini o‘sha yerga dafn etadi. Bu uning onasi  o‘z 

mulkida mangu orom olishini istab amalga oshirgan ishi edi. Hindiston mamlakati zabt 

etilgach, Toshkent bilan Agra shaharlari bir meridianda joylashganligini hisobga olib, 

poytaxt uchun shu shaharni tanlaydi. Kobul Andijon bilan iqlimi yaqin bo‘lganligi, 

qolaversa, yurt  nafasi urib turganligi  uchun o‘zini shu yerga dafn qilishlarini vasiyat qiladi. 

Tarixda shohlarning ulug‘ shayxlar jilovdori bo‘lganligi haqida ma’lumotlar uchraydi. 

Masalan,  Shayx Sayfiddin Boxarziyni yurt hukmdori otga mindirib, jilovdorlik qilganligi 

haqida  Alisher Navoiyning “Nasoyim-ul muhabbat” asarida hikoya qilinadi. Mir Alisherning 

o‘zi ham  “Xamsa” asarini yozib tugatganida shoh Husayn Boyqaro uni otga mindiradi va 

xaloyiq ko‘z o‘ngida Hirot ko‘chalarini aylantirib chiqadi.  Ammo Sharq mamlakatlari 

tarixida ayol kishiga  ehtirom ko‘rsatib, uning jilovdori bo‘lgan shohlar uchramaydi. Bu  

borada birinchisi ham, oxirgisi ham  Zahiriddin Muhammad Boburdir. Shoirning qizi 

Gulbadanbegimning yozishicha,  shohning rafiqasi Mohim begim Kobuldan  Hindistonga 

chaqirib olinganda, Bobur uni bir necha chaqirim piyoda yurib kelib, kutib oladi va  malika 

mingan ot jilovini tutgan ko‘yi yana  poytaxtga  piyoda yo‘l oladi.  Bu ham  ulug‘ shoh va  

zabardast shoirning  Vatan g‘urbatini birga tortayotgan ahli ayoliga, demakki,  sadoqatli 

vatandoshiga bo‘lgan  chuqur ehtiromi   ramzi edi, deyish mumkin. [5. 37] 

Shu tariqa, biz Bobur  adabiy merosini, xususan,  “Boburnoma” asarini mutolaa 

qilish jarayonida  ulug‘ hukmdor va g‘arib insonning, jahongir sarkarda hamda   majruh 

ko‘ngil sohibining  vatan sog‘inchi bilan bog‘liq iztiroblarini har qadamda dildan his qilib 

turamiz. 

 

F O Y D A L A N I L G A N     A D A B I YO T L A R 

1. Bobur Zahiriddin Muhammad. “Boburnoma”. Toshkent. 1990. 

2. Bobur Zahiriddin Muhammad. Devon. Toshkent. 1994. 

3. Jalilov S. Bobur va Andijon. Toshkent. 1993. 

4. Nuritdinov M. Boburiylar sulolasi. Toshkent.1994. 

5. Xondamir. Makorim-ul axloq. Toshkent. 2018 

5. Humoyunnoma. Toshkent. 1959. 

  



 

252 
 

AVTOBIOGRAFIK QISSALARDA BOLA OBRAZI 

IMAGE OF CHILDREN IN AUTOBIOGRAPHIC NARRATIVES 

 

Umurzakov Rustamjon MAXAMADOVICH1 

 

 

Annotatsiya 

  Ushbu maqolada bola obrazi yetakchi bo‘lgan avtobiografik xarakterdagi qissalar 

tahlilga tortilgan. Tahlillarga ko‘ra avtobiografik va avtobiografik xarakterdagi qissalar bir-

biridan farqlanishi aniqlangan. Bola obrazi yetakchi bo‘lgan qissalar avtobiografik 

unsurlardan holi bo‘lmasligi ilmiy isbotlashga harakat qilingan. Maqolada biografik va 

psixobiografik metodlardan foqdalanolgan. 

Kalit so‘zlar: avtobiografik qissa, avtobiografik xarakterdagi qissa, bola obrazi, davr, 

qahramon, prototip. 

Annotation  

This article provides a theoretical analysis of the artistic image and its nature. The 

manifestation of the image as an individualized generalization, in which things and events 

are a combination of particular features with the general aspects of the event, is explored. 

As tool that ensure the vitality of the artistic image, such elements of the image as the 

author’s description, portraiture, artistic psychologism and characteristic speech are 

studied.  

Keywords: narratives, artistic image, child image, typical image, prototype, types of image, 

psychogenetic theory soicogenetic theory, youth psychology. 

KIRISH 

Adabiyotshunoslar fikricha, XX asr jahon adabiyotida drama, roman, qissa, hikoya 

singari janrlar asosiy o‘rinni egalladi. O‘quvchining epiklikka, falsafiy mushohada 

yuritishga moyilligi, qahramon ichki dunyosi, psixologiyasi va orzu-o‘ylari bilan qiziqish ana 

shu janrlarda ko‘plab asarlar yaratilishiga sabab bo‘ldi. Yozuvchi va o‘quvchi qalbidagi bu 

intilishlar qarama-qarshiliklar asrida bolalikka – beg‘uborlikka qaytish motivining 

kuchayishi bilan ham izohlanadi. Tadqiqotimizning birinchi bobida xulosa qilganimizdek, 

bolalik mavzusi ijod ahlini qadimdan qiziqtirib kelgan. Insonni o‘zgartirishga ishonch paydo 

bo‘lgan Ilk Uyg‘onish davridan boshlab, bolalik mavzusiga e’tibor kuchaygan. U o‘zbek 

mumtoz adabiyotida fragmental xususiyat kasb etib, shaxs shakllanishidagi bosqich 

sifatida qaralgan bo‘lsa, XVII asrdan boshlab badiiy ifoda predmetiga aylana boshladi. Rus 

tadqiqotchisi Y.Shestakovaning fikricha, XIX asrning 2-yarmidan boshlab qahramonning 

yoshligiga badiiy tasvirning jiddiy obyekti sifatida qaraldi. Darhaqiqat, XX asrga kelib, 

bolalik mavzusiga qiziqish yana ham ortdi. Insonni bolalikdan boshlab tarbiya qilish 

lozimligi, bolalik kelajakning poydevori ekanligiga yanada jiddiy qarala boshlandi. Bu 

davrda ko‘plab so‘z san’atkorlari uchun bolalik hayot ramziga aylandi va chuqur ma’no 

 
1 FarDU, filologiya fanlari bo‘yicha falsafa doktori; ORCID: 0000-0002-3123-143X; rustamumrzoqov@mail.ru 
 

mailto:rustamumrzoqov@mail.ru


 

253 
 

kasb etdi. Bu ma’noni anglash orqali inson imkoniyatlari yana ham yorqinroq ochilishi 

isbotlandi.  

Rivojlangan bolalik statusini yoqlab chiqqan XX asr mutafakkirlari  bolaning 

shakllanish jarayonini nafaqat tarixiy hodisa, balki uning zaminida insoniyat madaniyati 

rivojlanishidagi izchillik va olg‘a intilish tamoyillarini alohida fenomen sifatida ham ko‘rib 

chiqadilar. XX asrdagi bola obrazlari o‘zgarayotgan vaqt makoniga uzviy kiritilgan tarix 

subyekti, u tarixni yaratuvchi va o‘z boshidan kechiruvchi, shuningdek, ushbu jarayonda 

o‘zini amalga oshiruvchi hisoblanadi. 

ADABIYOTLAR TAHLILI VA METODLAR 

Nega aynan XX asrda yozuvchilar bola obraziga ko‘proq murojaat eta boshladilar? 

Nega yozuvchi badiiy-estetik maqsadini amalga oshirishda aynan bola obrazini  tanlay 

boshladi? Buni muayyan yozuvchining bolalikdagi orzusiga erisha olmagani bilan izohlash 

mumkin. Uning muhitdan, jamiyatdan o‘chi bo‘ladi. Endi u badiiy bola bo‘lib qayta tug‘iladi. 

Obraz vositasida orzulariga yetadi yoki badiiy bolani qurbon qilib, jamiyatdan o‘ch oladi. 

Inson orzularining eng oliysi bu bolalikdagi orzu hisoblanadi. Shuning uchun ham Jan Pol 

Sartr “eng baxtli odam – bolalikdagi orzusiga yetishgan odamdir”, deydi. Bolalikda boy 

berilgan orzu eng katta armonga aylanadi. Bu hayotni boy berish bilan barobar.  

XX asr yozuvchilari uchun bolaga jamiyatning mukammal emasligidan azob 

chekayotgan jabrdiyda, kattalar muhitining qurboni sifatida qarash tipik hisoblanadi. Bu 

davr yozuvchilari uchun bolalik kattalar dunyosining illat va kulfatlarini aks ettiruvchi 

o‘ziga xos ko‘zguga aylangan. 

Bugunga qadar adabiyotshunosligimizda qissachiligimizga oid bir qancha tadqiqotlar 

amalga oshirilgan. Lekin ularning hech birida, ayrim fikr va boblarni hisobga olmaganda, 

bola obrazi davr va ruhiyat nuqtai nazaridan monografik planda maxsus tadqiq etilmagan.  

Zamonaviy qissachiligimiz tom ma’noda XX asrda shakllandi. Bunday zamonaviy 

qissalarni birlashtiruvchi umumiy xususiyat sifatida ularda biografik elementlarning 

ko‘proq qamrab olinishi tushuniladi. XX asrda o‘zining yangi bosqichiga ko‘tarila boshlagan 

o‘zbek nasrida qissaning o‘rni muhimdir. Bu davrga kelib qissachilikda bir talay ishlar 

amalga oshirildi. Yangi asr qissalarida ijtimoiy-psixologik tasvir yetakchi bo‘lganini 

ko‘rsatish lozim. F.f.d. A.Xolmurodovning ta’kidlashicha, XX asr qissachiligi 

transformatsiya orqali rivojlandi. Asr boshlarida shuning uchun ham mumtoz an’anaviy 

qissachilikdan chekinildi. Bu – obyektiv omil. Subyektiv omil esa, ijodkorning 

dunyoqarashidir. Bu asrda butun nasrimizda filtratsiya jarayoni kechdi. Qissachilik ham 

shu asosda rivojlandi va 30-yillarga kelib, ko‘tarilish davri boshlandi. Bu davrda 

kollektivlashtirish, quloqlar o‘tmishini ko‘rsatish kuchaydi. 40-yillarda Vatan mudofaasi, 

50-yillarda mamlakatni tiklash masalalari birinchi planga olib chiqilgan bo‘lsa, 70-80-

yillarda yangi to‘lqin sezildi. Bu davr qissachilikda burilish davri bo‘ldi. Milliylikka intilish 

kuchaydi, bu esa inson obrazini qalbi, ruhiyati bilan tasvirlash imkonini berdi. Shuning 

uchun bu davrda qissa janri “hukmron” bo‘ldi. Davr nuqtai nazaridan o‘zbek qissachiligi 

shu asosda rivojlandi. Undagi psixologizm esa, asosan 70-80-yillarda inson ichki olamini 

keng tasvirlash orqali ta’minlandi. Biroq chin san’atkor adiblarimiz har qanday sharoitda 

ham o‘z badiiy-estetik maqsadlarini badiiy psixologizm vositasida amalga oshira olganlarini, 

siyosiy tazyiq ostida ham badiiy so‘z orqali bola timsolida erk va ozodlik obrazlarini yaratib, 

yumor vositasida davr fojialari ustidan badiiy hukm chiqarganliklarini ta’kidlash joiz.  



 

254 
 

NATIJALAR VA MUHOKAMA 

O‘zbek adabiyotida bola obrazi yetakchi bo‘lgan qissalar asosan 60-80-yillarda 

yaratilgan bo‘lib, ularda XX asrning 10-20-yillari, 40-50-yillar va 80-90-yillar voqealari 

tasvirlangan. Voqelikni badiiy idrok etish va ifodalash usuliga ko‘ra bola obrazi yetakchi 

bo‘lgan qissalar rang-baranglikka ega. Ularni qissa nomi ostida umumiylik birlashtirib 

tursa-da, ichki bo‘linish asosida nazariy jihatdan bir qancha turlarga tasniflab o‘rganish 

mumkin. Tadqiqot davomida o‘rganib chiqilgan, bola obrazi yetakchi bo‘lgan, umumiy qissa 

nomi ostida nashr etilgan asarlarni avtobiografik qissa, biografik qissa (Oybek “Bola 

Alisher”), tarixiy qissa (Matyoqub Qo‘shjonov “Dagish”), sehrli-fantastik qissa (Turob 

Maqsud “Pariga oshiq o‘smir”), afsona qissa (Pirimqul Qodirov “Najot”), voqeiy qissa (Tohir 

Malik “Alvido, bolalik”), hikoyalar turkumidan iborat qissa (Pirimqul Qodirov “Akramning 

sarguzashtlari”), yumoristik qissa (Pirimqul qodirov “Yayra institutga kirmoqchi”), satirik 

qissa (O‘tkir Hoshimov “Ikki karra ikki – besh”) va sarguzasht qissa (Abdulla Qahhor 

“O‘tmishdan ertaklar”) kabi ichki turlarga bo‘lib, tahlil qilish mumkin. Lekin bu bo‘linish 

nisbiy bo‘lib, janr masalasiga oid tadqiqotlarda alohida o‘rganish talab etiladi.  

Sanab o‘tilganlar ichida avtobiografik qissa yetakchilik qiladi. “Adabiyotshunoslik 

lug‘ati”da ta’riflanishicha, avtobiografik asar – muallifning o‘z hayoti haqida izchil hikoya 

qilishiga asoslangan adabiy janr. Avtobiografik asar muallifi o‘z hayotini qaytadan yashab 

ko‘radi, uni bir butun sifatida idrok etishga intiladi. Bu janrning eng ko‘p tarqalgan turi 

avtobiografik qissa hisoblanadi. Avtobiografik qissalarda, asosan, muallifning bolalik yillari 

tasvirlanadi. Shu bilan birga, bola obrazi yetakchi bo‘lgan qissalarda avtobiografik ruh 

ustunlik qiladi. Bunga bir qancha sabablar mavjud. Birinchidan, davr va mafkura taqozosi 

bilan XX asr yozuvchilari (ayniqsa, asr boshida tug‘ilgan ijodkorlar) inqilobdan avvalgi 

“qoloq, nursiz” davrni tasvirlash uchun o‘zlarining bolalik yillariga murojaat qilgan 

bo‘lsalar, ikkinchidan, asar markaziga bola obrazining qo‘yilishi muallifning beixtiyor o‘z 

bolalik yillari xotiralariga suyanishga majbur qildi. O‘tgan asr qissalari ichida garchi 

mualliflarning o‘zlari e’tirof etmagan bo‘lsalar-da, Mo‘minjon Muhammadjonovning 

“Turmush urinishlari”, Sadriddin Ayniyning “Eski maktab”, Oybekning “Bolalik”, Abdulla 

Qahhorning “O‘tmishdan ertaklar”, Yo‘lmirza Oymirzayevning “Baxt beshigi” (“Yetimning 

yuragi”), Matyoqub Qo‘shjonovning “Dagish”, Nosir Fozilovning “Saraton” qissalarini 

avtobiografik qissa sifatida o‘rganish mumkin.    

Shu o‘rinda avtobiografik xarakterdagi ijod bilan san’at o‘rtasidagi farqni e’tiborga 

olish lozim. Avtobiografik asarda muallif obrazi ikkinchi bor reallashganda o‘zida tanlashni, 

umumlashtirishni aks ettirishini unutmaslik kerak. Avtobiografik faktlardan kuchsiz nusxa 

yuzaga keladi, u san’at asari bo‘lishi uchun qayta ishlanishi, badiiylashishi talab etiladi. 

Muallif tasvirlanayotgan xotira va kechinmalarni o‘z shaxsidan ajratishi va ularni 

obyektivlashtirishi, ya’ni o‘zini voqealar ishtirokchisi emas, xolis kuzatuvchi sifatida tutishi 

kerak. Shundagina asar kitobxonda muallif hayotining qayta bayoni, degan tasavvur 

uyg‘otmaydi. Demak, avtobiografik asarda tasvirlangan qahramon bilan hayotdagi muallif-

inson o‘rtasida katta farq bor. Garchi “Bolalik”dagi Musa, “O‘tmishdan ertaklar”dagi 

Abdulla obrazlari asosida Oybek, Qahhorlarning avtobiografiyalari yotsa ham, ularni Oybek 

– muallif, Qahhor – muallif bilan aralashtirib yubormaslik lozim.  

Adabiyotshunoslikda, xususan, biografik metod nazariyasida har qanday badiiy asar 

ijodkor qalbi modelidir, degan qarash bor. Tadqiqotimiz yo‘nalishi nuqtai nazaridan ushbu 

nazariyani yana ham konkretlashtirib aytish mumkinki, har qanday bola obrazi yetakchi 



 

255 
 

bo‘lgan qissa avtobiografiklikdan holi bo‘la olmaydi. Chunki bolalik tasviri va bola obraziga 

har bir ijodkor bu davrni yashab bo‘lgach, ma’lum davriy masofani bosib o‘tgandan so‘ng 

murojaat etadi. Negaki, normal kechmagan bolalik, yoshlikda to‘la qondirilmagan istak-

mayllar ijodkorga tinchlik bermaydi. Natijada u bola obrazi orqali ikkinchi bolalik davrini 

qayta yaratadi. Shuning uchun ham bir qancha bola obrazi yetakchi bo‘lgan qissalar, 

jumladan, o‘zbek adabiyotidagi “Shum bola” qissasini ham avtobiografik qissa deb 

ataguvchilar (H.Yoqubov, A.Abrorov) topiladi. Buning uchun ma’lum asoslar bor, albatta.  

Avtobiografik qissa muallifi biografik qissa muallifi kabi arxiv va tarixiy hujjatlarga 

emas, o‘z qalb shuuri, o‘tmishi, xotirasi sahifalariga murojaat etadi. Ayniqsa, u bolaligiga 

murojaat etganda boshdan kechirgan ruhiy hayajonlarni yoritadi. “Biografik qissa esa, bir 

inson hayotining hujjatlar bilan tasdiqlangan haqqoniy tarixi bo‘lib, unda hayotdan olingan 

hikoyalarga sayqal beriladi va muallif tomonidan chinakam badiiy asar darajasiga 

ko‘tariladi”. Shuningdek, o‘zining tabiatiga ko‘ra materialni qamrab olishi jihatidan 

biografik qissaga tarixiy qissa juda yaqin turadi. Oybekning Alisher Navoiy bolaligiga 

bag‘ishlangan “Bola Alisher” asari biografik qissa hisoblanadi.  

 

XULOSA 

Demak, avtobiografik asar bilan avtobiografik xarakterdagi asarlarni ham farqlab 

o‘rganish lozim. Shu jumladan, G‘afur G‘ulomning “Shum bola” asari avtobiografik 

xarakterdagi qissa hisoblanadi. Umuman, avtobiografik, biografik va bola obrazi yetakchi 

bo‘lgan qissalarda avtobiografiklik unsurlari yetakchi o‘rin tutishini ko‘rishimiz mumkin.  

 

ADABIYOTLAR RO‘YXATI 

Арасту. Поэтика. Ахлоқи кабир. Риторика. – Т.:Янги аср авлоди, 2011. – Б. 20. (Aristotle. 

Poetics. His morals are great. Rhetoric. - T.: New age generation, 2011. - Р. 20.) 

Саримсоқов Б. Бадиийлик асослари ва мезонлари. – Тошкент, 2004. – Б. 8. (Sarimsakov B. 

Fundamentals and criteria of art. - Tashkent, 2004. - Р. 8.) 

Қуронов Д. Адабиёт назарияси асослари. – Т.: “Навоий университети” нашриёти, 2018. – Б. 

89. (Kuronov D. Basics of literary theory. - T.: "Navoi University" publishing house, 2018. - 

Р. 89.) 

Қуронов Д. ва бошқалар. Адабиётшунослик луғати. –Т.:Академнашр, 2010. (Kuronov D. and 

others. Dictionary of literary studies. - T.: Akademnashr, 2010.) 

Голсуорси Ж. Адабиётда характер яратиш // Жаҳон адиблари адабиёт ҳақида. – 

Т.:Маънавият, 2010. –Б. 95. (Golsuorsi J. Creating a character in literature // Writers of 

the world about literature. - T.: Spirituality, 2010. -Р. 95.) 

UMURZAKOV, R. (2018). Social environment and spiritual world of teenager in narrative “Saraton” 

by N. Fozilov. Scientific journal of the Fergana State University, 1(4), 104-105. 

Umurzakov, R. (2021). ERA AND SPIRIT IN THE STORY “TWICE TWO IS FIVE”. Journal of Central 

Asian Social Studies, 2(02), 26-35. 

  



 

256 
 

BO’LG’USI PEDAGOGLARDA IJTIMOIY-MADANIY KOMPETENSIYALARNI 

RIVOJLANTIRISHNING PEDAGOGIK JIHATLARI 

PEDAGOGICAL ASPECTS OF THE DEVELOPMENT OF SOCIO-CULTURAL 

COMPETENCES OF MODERN TEACHERS 

Alimova Guliandom BAXODIROVNA1 

 

Annotatsiya 

        Ushbu maqolada bo’lg’usi pedagoglarda ijtimoiy-madaniy kompetensiyalarni 

rivojlantirishning pedagogik asoslari: ijtimoiy kompetensiya, ijtimoiy-madaniy 

kompetensiya tushunchalarining mazmuni va mohiyati, ijtimoiy-madaniy 

kompetensiyaning tuzilishi hamda ijtimoiy-madaniy kompetensiyani rivojlantirishning  

pedagogik jihatlari keltirilgan.  

Kalit so’zlar: Kompetentlik, ijtimoiy-madaniy kompetentlik, kognitiv, aksiologik, 

kommunikativ. 

 Abstract 

This article presents the pedagogical foundations for the development of sociocultural 

competencies among future teachers: the content and essence of the concepts of social 

competence, sociocultural competence, the structure of sociocultural competence, 

pedagogical aspects of the development of sociocultural competence. 

Key words: competence, sociocultural competence, cognitive, axiological, communicative. 

 

 Kirish 

Talaba-yoshlarning ijtimoiy faolliklarini rivojlantirish, ularda ijtimoiy-madaniy 

kompetensiyalarni rivojlantirish bugungi kundagi dolzarb masalalardan biri hisoblanadi. 

Fan va texnologiya rivojida inson aql-zakovati va ma’naviyati asosiy muvofiqlashtiruvchi, 

rivojlantiruvchi omil va vosita ekanligi tobora namoyon bo’lmoqda. Davlatimizning strategik 

rivojlanish dasturi ushbu maqsadlarni ko’zlaydi. 

O‘zbekiston Respublikasi Prezidenti Sh. Mirziyoyevning “2022-2026-yillarga 

mo‘ljallangan yangi O‘zbekistonning taraqqiyot strategiyasi to‘g‘risida”gi Farmonida 

barkamol avlodni shakllantirish va yuqori malakali mutaxassislarni tarbiyalab voyaga 

yetkazish bosqichlari, shu bilan birga yuqori malakali mutaxassilar tayyorlashni jahon 

ta’limi darajasiga ko’tarish, ta’lim jarayoni qatnashchilariga maqbul sharoitlar yaratib 

berish hamda pedagoglar mehnatini munosib rag’batlantirib borish maqsad qilib 

qo’yilgan[1].  

O’zbekistonda ta’lim tizimi islohotlarini amalga oshirish jarayonida shaxsning har 

tomonlama kamol topishi, yoshlarning samarali ta’lim olishi uchun keng imkoniyatlar 

yaratib berilmoqda. Bo’lgusi pedagoglarni ijtimoiy-madaniy kompetensiyalarini 

 
1 Xorazm viloyati Shovot tumani 38-son umumta’lim maktabi oliy toifali o‘qituvchisi 
 



 

257 
 

rivojlantirish, ularda faol ishtimoiy fuqarolik pozitsiyalarni tarkib toptirish bugungi 

kunning dolzarb masalasi sanaladi. 

So’nggi yillarda "ijtimoiy-madaniy kompetensiya" atamasi pedagogik, kasbiy hamda 

me’yoriy-uslubiy adabiyotlarda eng keng tarqalgan mavzu va tushunchalardan biriga 

aylandi. Tadqiqotchilar ushbu tushunchani ta’riflashda turlicha yondashuvlarga 

asoslanganligi sababli, har xil ma’nolarni keltirib, “kompetentlik”, “kompetensiyalarga 

asoslangan yondashuv” kabi murakkab  pedagogik xodisalarning muhim xususiyatlarni 

aniqlashda, ijtimoiy-madaniy kompetensiyaning tuzilishiga hamda uni ta’limning turli 

bosqichlari va darajalarida yagona mantiqqa muvofiq  metodologiyasini shakllantirishda 

muayyan qiyinchiliklar kelitirib chiqarmoqda. 

Mavzuga Oid Adabiyotlarning Tahlili 

Ijtimoiy-madaniy kompetensiya masalalari E. I. Vorobyova, Yu. I. Kostyushina va 

boshqalar tadqiqotlarida o’rganilgan[3]. Ijtimoiy-madaniy kompetensiya inson shaxsining 

ijodiy-yaratuvchanlik faoliyatida namoyon bo’ladigan tizimli xarakteristikasi sifatida 

qaraladi va u yaratgan mahsulotlarda, faoliyat natijalarida o’z aksini topadi. Uni yaxlit 

pedagogik jarayonda shakllantirish zarurati bir qator sabab va asoslarga tayanadi:  

- davlat siyosatining dolzarb muammolarini bilish;  

- ijtimoiy-iqtisodiy muammolar va jarayonlarni  mustaqil tahlil qila olish; xorijiy tillarni 

birida  kasbiy faoliyatga oid hujjatlarni  mohiyatini tushunishi, tabiiy-ilmiy fanlar 

bo’yicha  kasbiy faoliyati  doirasida zaruriy  bilimlarga ega bo’lishi hamda  ulardan 

zamonaviy ilmiy asosda  kasb faoliyatida foydalana bilish;  

- tabiat va jamiyatda kechayotgan jarayon va hodisalar haqida yaxlit tasavvurga ega 

bo’lishi, tabiat va jamiyat rivojlanishi haqidagi bilimlarni egallashi hamda ulardan 

zamonaviy ilmiy asoslarda hayotda va o’z kasb faoliyatida foydalana bilishi” lozim. 

Ijtimoiy-madaniy kompetensiyaning fenomenologik asoslarini ishlab chiqishda 

tadqiqotchilar quyidagi asosiy holatlarga diqqatini qaratadilar:  

- ijtimoiy borliq va ijtimoiy hayotga aloqador kompetentsiyalarning shaxs sotsiumi  

bilan o’zaro bog’liqligi va o’zaro ta’siri “ijtimoiy individ” kabi keng kamrovli tushuncha 

sifatida ta’riflanadi; 

- ijtimoiy-madaniy kompetensiya o’z tarkibiy tuzilmasi va mazmunga ega; 

- ijtimoiy-madaniy kompetensiya yosh xususiyatlari va ularning dinamik o’zgarishlari 

bilan bevosita bog’liq; 

- konseptual jihatdan ijtimoiy-madaniy kompetensiya tarkibida shaxslararo faoliyatda 

nima aniqlanishi hamda uni qay tarzda turli muloqot vosita va shakllari orqali 

namoyon bo’lishi muhimligi.   

Ijtimoiy-madaniy kompetensiyaning psixologik va pedagogik jihatlarini taxlil qilishda 

mualliflar uning bir qator muhim xususiyatlarini ta’kidlashadi: shaxsning psixologik 

harakatchanligi va ijtimoiyligi, ijtimoiy moslashuvchanligi va madaniy bag’rikengligi 

(A.Ya.Flier), harakatlarning ijtimoiy kontekstini idrok etish qobiliyati (Ya.G.Bagdasaryan, 

G.V. Panina), ijtimoiy-madaniy faoliyatga tayyorligi, shaxsning muayyan ma’anviy-axloqiy 



 

258 
 

qadriyatlarga egaligi, muloqotchanligi (D.P.Sadoxin), odamning jamiyat hayotiga 

moslashuvchanligi va ijtimoiy integratsiya qobiliyatlari (O.N.Astafyeva, O.A.Zaxarova) [3].  

Tadqiqot Metodologiyasi 

Madaniyatshunoslikka oid tadqiqotlarda ijtimoiy-madaniy kompetensiya, odatda, 

individning ma’lum ijtimoiy-madaniy sharoitda ijtimoiy ahamiyatga molik vazifalarni o’z 

vaqtida hal qilish uchun zarur bo’lgan qobiliyatlar, shuningdek hamkor bilan shaxsiy 

madaniyatiga oid bilimlarga ega holda muloqotga kirishishga tayyorligi sifatida ta’riflanadi  

Ijtimoiy-madaniy kompetensiyaning muhim xususiyatlarini batafsil o’rganishda 

uning funksiyalariga ham murojaat qilish maqsadga muvofiqdir. Bular qatorida, 

birinchidan, ijtimoiy-madaniy kompetensiya insonning ma’lum bir ijtimoiy guruhga 

mansubligida aks ettirilishi, guruh jamoasida ijtimoiy harakatlar holatlarida namoyon 

bo’lishidir. Ikkinchidan, ijtimoiy-madaniy kompetensiya ichki madaniy ijtimoiylashuv 

jarayonida shaxsning o’zi mansub bo’lgan madaniyat stereotiplari bilan hamohang  tarzda 

o’zligini anglab borishini bildiradi.  

Pedagogik, psixologik va sotsiologik tadqiqotlarning tahlili asosida ijtimoiy-madaniy 

kompetensiyaning quyidagi  asosiy semantik (ma’no) jihatlarini ajratib ko’rsatishimiz 

mumkin: 

1. Yoshlarning ijtimoiy hayotga tayyorligini aks ettiruvchi minimal talablarga 

muvofiqligi ijtimoiy buyurtmasining in’ikosi;  

2. Ijtimoiy muloqot va faoliyat muammolarini hal qilishda amaliy va nazariy 

bilimlardan o’zaro bog’liq holda foydalanilishi; 

3. Ta’lim-tarbiya va shaxsni rivojlantirish jarayonlarida o’quvchi yoki talabaning 

individual-madaniy xususiyatlarining aks ettirilishi. 

Ijtimoiy-madaniy kompetensiyani semantik ma’nolari bilan bir qatorda uni 

shakllantirish tamoyillari, tarkibi va tuzilishi masalalarini o’rganish ham muhim 

ahamiyatga ega. Qator psixologik tadqiqotlarda ijtimoiy-madaniy kompetensiya 

tuzilmasining tarkibiy qismlari sifatida nafaqat bilim, ko’nikma va malakalar, balki kognitiv 

(o’z madaniyatini bilish), aksiologik (madaniy qadriyatlar),  kontseptual (kasbiy, ijtimoiy-

madaniy faoliyatga oid bilimlar), hissiy-axloqiy (shaxsning ijimoiy-madaniy mas’uliyati), 

kommunikativ (verbal va noverbal muloqot texnikasi); baholi-refleksiv (mustaqil fikrlash, 

refleksiya, o’z-o’ziga baho berish); shaxsiy-operatsion (shaxslar va madaniyatlararo muloqot 

ko’nikmalariga ega bo’lish); harakatli-faoliyatli (motivatsiya, refleksiya va kreativlik) 

komponent va elementlarni kiritadilar[5]. 

Tadqiqotchi N. G. Muravyova ijtimoiy-madaniy kompetensiyaning tuzilishida 

quyidagi elementlarning muhimligini ta’kidlaydi:  

- kognitiv -  axborot (o’z mamlakati va boshqa mamlakatlarning  tili va madaniyati 

to’g’risidagi  ma’lumotni qabul qilish va foydalanish qobiliyati); 

- aksiologik (axborotga ongli munosabatda bo’lish, idrok, bag’rikenglik, madaniyatga 

qiziqish, motivatsiya, aks ettirish); 

- kommunikativ-faoliyatli (muloqotga kirishishga tayyorlik, aloqa usullari va uslublari, 

shaxs mustaqilligi, ijodkorligi, ijtimoiy harakatchanligi haqida bilim)[6]. Binobarin, 



 

259 
 

ijtimoiy-madaniy kompetentsiya nafaqat ijtimoiy-madaniy bilim va ko’nikmalarni, 

balki ijtimoiy muloqotning ma’nosini belgilaydigan muhim ko’rsatmalarni ham o’zida 

aks ettiradi.  

- Axborot jamiyati imkoniyatlarini faol anglash jarayonida bo’lgan inson o’ziga xos 

madaniy tajribani o’lashtiradi. Ijtimoiy-madaniy kompetensiyani  shakllantirish va 

rivojlantirish jarayonida talaba nafaqat ma’lumot oladi va undan foydalanadi, balki 

o’z madaniy tajribasini boyitadi hamda jamiyatdagi ustuvor  qadriyatlarni ongiga 

singdiradi.  

Ijtimoiy-madaniy kompetensiya tarkibida ijtimoiy-madaniy ma’lumot va axbortlarni 

bosqichma-bosqich o’zlashtirish va uni individual tajribaga aylantirish muhimligini 

ta’kidlash zarur: axborotni idrok etish (sub’ektiv tajribani aktuallashtirish); axborotni 

tushunish (ong va ijtimoiy-madaniy tajribaning sintezi); orttirilgan tajribani o’z faoliyatining 

samarali shakllariga tadbiq qilish (ijodiy faoliyatda qiymat-semantik holatini aniqlash); 

baholash va taqqoslash (talqin qilish, shaxsiy qadriyatlar ustuvorligini  ishlab chiqish).  

Ijtimoiy-madaniy kompetensiya tarkibidagi ijtimoiy-madaniy bilimlar va ko’nikmalar 

tizimi bilim va vaziyat o’rtasidagi aloqalarni o’rnatish imkoniyati, muammoni aniqlash, uni 

hal qilishning samarali usulini topishga xizmat qiladi. Ijtimoiy-madaniy mahoratni  

shakllanishi bevosita talabaning ijtimoiy-madaniy moslashish qobiliyatiga bog’liqdir.  Shu 

sababli, ta’lim jarayonida talabalarga turli xil faoliyat shakllarida madaniy me’yorlar va 

qadriyatlarni o’zlashtirishga imkon beradigan texnologiyalardan foydalanish maqsadga 

muvofiqdir. 

Ta’limning madaniyatshunoslikka oid paradigmasida ijtimoiy-madaniy 

kompetensiya insonning ajralmas xarakteristikasi sifatida qaraladi, turli xil ijtimoiy 

madaniyat (axloqiy, milliy, huquqiy, konfessional) sohalarida bilimlarning mavjudligida 

namoyon bo’ladi; uni o’rganishga qiziqish; uning qadriyatlariga muvofiq turli xil hayotiy 

vaziyatlarda odamlar bilan muloqot qilishga tayyorligi; xulq-atvorning ijtimoiy ahamiyatga 

ega motivlarining shakllanganligini bildiradi. 

Ijtimoiy-madaniy kompetensiya asosini jamiyatning ijtimoiy madaniyati, ustuvor 

ma’naviy-axloqiy qoidalar, shaxslararo muloqot shakl va usullari haqidagi bilimlar tashkil 

etadi. Umuman olganda, talaba sotsium yoki jamiyatni asosan keng (dunyo, mamlakat) va 

tor (oila,maktab, mahalla) ma’nolarda anglaydi hamda uning ijtimoiy-madaniy 

kompetensiyalarini aynan shu ikkita, o’zaro bog’liq tushunchalarni qay darajada 

o’zlashtirganligi bilan belgilanadi. Bunda gap nafaqat jahon, muayyan mintaqa, mamlakat 

yoki xalqning madaniy xususiyatlari, maktab va oila kabi ijtimoiy institutlar, balki 

insonlararo munosabatlarning o’ziga xos xususiyatlari, an’ana va urf-odatlar, odob-axloq 

qoidalari bo’yicha bilimlarga ega bo’lishi haqida ham ketadi.  

Xulosa va Takliflar  

Ijtimoiy-madaniy kompetensiyani rivojlantirishning eng samarali yo’llaridan biri bu   

talabalarda ijtimoiy-madaniyat, uning namoyon bo’lishi xususiyatlari, odob-axloq qoidalari 

hamda xar bir konkret  holatda insonlararo munosabatlar va o’zaro ta’sir ko’rsatish jihatlari  

haqidagi mustahkam bilimlarni shakllantirishdir.  

Insonning jamiyat, boshqa odamlar bilan o’zaro ta’sirini tavsiflovchi ijtimoiy-madaniy 

kompetentlik unga jamiyatdagi hayot normalari va qoidalarini yetarlicha bajarishga imkon 



 

260 
 

beradi. Demak, ijtimoiy-madaniy kompetensiya-bu muayyan ijtimoiy guruhning ijtimoiy 

rollari, odob-axloq me’yorlari va qoidalari, ustuvor qadriyatlari, madaniy xulq-atvor 

namunalarining yig’indisi bo’lib, shaxsning aynan shu jamiyatga xos xususiyatlarga 

asoslangan holda o’zini anglashidir. Shu nuqtai nazardan, ijtimoiy-madaniy kompetensiya 

deganda  uning ijtimoiy va madaniy tarkibiy qismlari bir-birini to’ldirishi va o’zaro bog’liqligi 

bilan ajralib turishini ham ta’kidlash mumkin.  

 

Adabiyotlar 

O‘zbekiston Respublikasi Prezidenti Sh. Mirziyoyev. Toshkent sh., 2022-yil 28-yanvar, PF-60-son. 

Lex.uz 

Костюшина Ю. И. Формирование социокультурной компетенции на занятиях по русскому 

языку как иностранному с использованием произведений живописи // Филологические 

науки. Вопросы теории и практики. 2015. № 1 (43): в 2-х ч. Ч. 2. C. 104-108 

5110900 – Pedagogika va psixologiya  bakalavriat  ta’lim yo’nalishining malaka talablari. – Toshkent, 

TDPU, 2020,  7-b.  

Полякова Е. И. Социокультурная, коммуникативная и профессиональная составляющие 

языковой подготовки будущих специалистов // Альманах современной науки и 

образования. 2015. № 2 (92). C. 100-102 

Муравьева Н. Г. Понятие социокультурной компетенции в современной науке образовательной 

практике // Вестник Тюменского государственного университета. 2011. № 9. С. 136-143 

  



 

261 
 

BOSHLANG'ICH SINF O'QUVCHILARIDA FUNKTSIONAL SAVODXONLIKNI 

RIVOJLANTIRISH 

DEVELOPING FUNCTIONAL LITERACY IN PRIMARY SCHOOL STUDENTS 

Yo‘ldosheva SADOQAT1 

 Annotatsiya 

Mazkur tezisda boshlang‘ich sinf o‘quvchilarida funksional savodxonlikni 

shakllantirishning dolzarbligi, uning ta’lim tizimidagi ahamiyati hamda samarali 

shakllantirish usullari atroflicha va chuqur tahlil qilinadi. Funksional savodxonlik 

o‘quvchining o‘rganilgan bilim va ko‘nikmalarini hayotiy faoliyatda faol qo‘llay olish, yuzaga 

kelgan turli muammolarni aniqlash, ularni mantiqan va ijodiy usullar bilan hal etish, 

shuningdek mustaqil fikrlash va qaror qabul qilish qobiliyatini rivojlantirishni o‘z ichiga 

oladi. Ushbu ko‘nikmalar yosh avlodning shaxs sifatida o‘sishida, o‘qishga bo‘lgan qiziqishi 

va o‘z-o‘zini rivojlantirishda muhim rol o‘ynaydi. Tadqiqotda boshlang‘ich ta’lim bosqichida 

aynan funksional savodxonlikni shakllantirish ta’lim jarayonining asosiy maqsadlaridan 

biri ekanligi ta’kidlanadi. Bu jarayonda interfaol metodlar, o‘yin texnologiyalari, muammoli 

topshiriqlar va fanlararo integratsiya kabi zamonaviy pedagogik yondashuvlar asosiy vosita 

sifatida ko‘riladi. Interfaol metodlar o‘quvchilarning faolligini oshiradi, ularni mustaqil 

fikrlashga undaydi, muloqot va jamoada ishlash ko‘nikmalarini rivojlantiradi. O‘yin 

texnologiyalari esa ta’lim jarayonini qiziqarli va samarali qiladi, shu bilan birga, muammoli 

topshiriqlar o‘quvchilarning tanqidiy fikrlashini rag‘batlantiradi va mustaqil bilim izlashga 

undaydi. Tadqiqot natijalari ko‘rsatadiki, ushbu pedagogik yondashuvlar yordamida 

boshlang‘ich sinf o‘quvchilarida nafaqat nazariy bilimlar, balki amaliy ko‘nikmalar ham 

muvaffaqiyatli rivojlantiriladi. Natijada, o‘quvchilar o‘z bilimlarini hayotiy vaziyatlarda 

mustaqil va samarali qo‘llay olishga, muammolarni hal etishda ijodiy yondashuvlar ishlab 

chiqishga qodir bo‘ladilar.  Maqolada ushbu yondashuvlarning amaliyotga tatbiq etilishi va 

ta’lim jarayonini yanada samarali tashkil etish bo‘yicha aniq tavsiyalar berilgan. Muallif 

ta’kidlaydiki, funksional savodxonlikni shakllantirish boshlang‘ich sinflarda ta’lim sifatini 

yaxshilash, o‘quvchilarni zamonaviy hayotga tayyorlash va ularning shaxsiy rivojlanishiga 

sezilarli ta’sir ko‘rsatadi. Shu bois, bu masala pedagogika va metodika sohasida dolzarb 

ilmiy-amaliy muammo hisoblanadi va uning yechimi uchun zamonaviy yondashuvlar 

doimiy ravishda izlanib borilishi lozim. 

Kalit so’zlar: funksional savodxonlik, boshlang‘ich ta’lim, innovatsion metodlar, 

fanlararo integratsiya, interfaol o‘qitish, ta’lim sifati, PISA, PIRLS, TIMSS. 

Abstract  

This thesis provides a comprehensive and in-depth analysis of the relevance of the 

formation of functional literacy in primary school students, its importance in the education 

system, and effective methods of formation. Functional literacy includes the student's 

ability to actively apply the acquired knowledge and skills in life activities, identify various 

problems that arise, solve them logically and creatively, as well as develop the ability to 

 
1 Urganch davlat pedagogika institute Boshlang‘ich ta’lim metodikasi kafedrasi  Stajyor-o‘qituvchisi  
 



 

262 
 

think independently and make decisions. These skills play an important role in the personal 

growth of the younger generation, their interest in learning, and self-development. The 

study emphasizes that the formation of functional literacy at the primary education stage 

is one of the main goals of the educational process. In this process, modern pedagogical 

approaches such as interactive methods, game technologies, problem-based tasks, and 

interdisciplinary integration are considered the main tools. Interactive methods increase 

the activity of students, encourage them to think independently, develop communication 

and teamwork skills. Game technologies make the educational process interesting and 

effective, while problem tasks stimulate students' critical thinking and encourage 

independent search for knowledge. 

The results of the study show that with the help of these pedagogical approaches, 

not only theoretical knowledge, but also practical skills are successfully developed in 

primary school students. As a result, students are able to independently and effectively 

apply their knowledge in real-life situations, develop creative approaches to solving 

problems. 

The article provides specific recommendations for the implementation of these 

approaches in practice and for a more effective organization of the educational process. The 

author emphasizes that the formation of functional literacy has a significant impact on 

improving the quality of education in primary schools, preparing students for modern life, 

and their personal development. Therefore, this issue is a pressing scientific and practical 

problem in the field of pedagogy and methodology, and modern approaches to its solution 

must be constantly sought. 

Key words: functional literacy, primary education, innovative methods, interdisciplinary 

integration, interactive teaching, quality of education, PISA, PIRLS, TIMSS. 

 

 Bugungi kunda ta’lim jarayonida o‘quvchilarda nafaqat o‘qish va yozish 

ko‘nikmalarini shakllantirish, balki ularni funksional savodxon shaxs sifatida tarbiyalash 

eng muhim vazifa hisoblanadi. Boshlang‘ich ta’limda savodxonlik – bu o‘quvchilarning 

o‘qish, yozish, nutqiy faoliyat, fikrlash va bilimlarni amaliy qo‘llay olish qobiliyatlarining 

shakllanish jarayonidir. 

O‘zbekiston Respublikasi Prezidentining so‘nggi yillarda ta’lim sifatini oshirish 

bo‘yicha qabul qilgan farmon va qarorlarida ham savodxonlikni rivojlantirish masalasiga 

alohida e’tibor qaratilgan. Xususan, xalqaro baholash dasturlarida, jumladan PISA 

tadqiqotida yuqori natijalarga erishish uchun boshlang‘ich ta’limda innovatsion 

metodlardan samarali foydalanish zarurligi ta’kidlanmoqda. Shu bois an’anaviy va 

innovatsion metodlarning o‘ziga xos jihatlarini tahlil qilish bugungi kunda dolzarb ilmiy 

masalalardan biridir. 

Boshlang‘ich sinf o‘quvchilarida funksional savodxonlikni shakllantirish bugungi 

ta’lim jarayonida dolzarb masalalardan biri bo‘lib, zamonaviy ta’lim tizimi oldida turgan eng 

muhim vazifalardan hisoblanadi. Chunki globallashuv va axborot asrida shaxsning faqat 

nazariy bilimlarga ega bo‘lishi yetarli emas, balki ularning mazmun-mohiyatini anglab, 

kundalik hayotiy faoliyatda qo‘llay olish, turli muammolarni hal etish, mavjud axborotni 

tahlil qila bilish, muloqotga kirisha olish, boshqalar bilan hamkorlikda ishlash va to‘g‘ri 

qaror qabul qilish qobiliyatlariga ega bo‘lishi talab etiladi. Funksional savodxonlik 



 

263 
 

mohiyatan o‘quvchining o‘zlashtirgan bilim, ko‘nikma va malakalarini nafaqat dars 

jarayonida, balki turmushda, ijtimoiy munosabatlarda, shuningdek, kasbiy faoliyatda 

amaliy tatbiq eta olish qobiliyatini anglatadi. Bu jarayon o‘quvchilardan o‘qish, yozish va 

hisoblash bo‘yicha tayanch bilimlarni egallash bilan cheklanmasdan, mustaqil fikrlash, 

mantiqiy va tanqidiy tahlil qilish, ijodiy yondashish, kommunikativ savodxonlikni 

rivojlantirish, texnologiyalardan oqilona foydalanish va muammoli vaziyatlarga samarali 

yechim topish ko‘nikmalarini talab etadi. Shu nuqtai nazardan, boshlang‘ich ta’lim bosqichi 

funksional savodxonlikni shakllantirishda asosiy tayanch davr hisoblanib, aynan shu 

davrda o‘quvchilarda o‘qishga bo‘lgan motivatsiya, bilishga qiziqish, mustaqil faoliyat olib 

borish, o‘zini anglash, ijtimoiy hayotda o‘z o‘rnini topish va bilimlarni qo‘llash jarayonlari 

shakllanadi. Shu sababli boshlang‘ich sinf o‘qituvchisining vazifasi faqat bilim berish bilan 

chegaralanib qolmasdan, balki o‘quvchilarda hayotiy faoliyatda foydalana oladigan malaka 

va ko‘nikmalarni shakllantirish, ularda zamonaviy dunyoqarashni rivojlantirish va 

jamiyatda faol ishtirok eta olish imkonini yaratishdan iboratdir. Funksional savodxonlikni 

rivojlantirishda zamonaviy pedagogik texnologiyalar, innovatsion metodlar va fanlararo 

integratsiya muhim ahamiyat kasb etadi. Interfaol metodlar, muammoli vaziyatlarni hal 

etishga yo‘naltirilgan topshiriqlar, mantiqiy va ijodiy mashqlar, kichik guruhlarda ishlash, 

rolli va didaktik o‘yinlar, milliy qadriyatlarga asoslangan topshiriqlar o‘quvchilarning dars 

jarayonida faol ishtirok etishiga turtki beradi, ularning bilimlarini mustahkamlashga 

xizmat qiladi, mustaqil va ijodiy fikrlashini rivojlantiradi. Shu bilan birga, fanlararo 

integratsiya – ona tili, o‘qish, matematika, atrof-muhitni o‘rganish kabi fanlarni o‘zaro 

bog‘liq holda o‘qitish orqali bilimlarni turli sohalarda qo‘llash, o‘zaro mantiqiy aloqalarni 

anglash va umumiy dunyoqarashni kengaytirish imkonini beradi. O‘zbekiston 

Respublikasida so‘nggi yillarda ta’lim tizimida olib borilayotgan keng ko‘lamli islohotlar ham 

aynan funksional savodxonlikni shakllantirishga yo‘naltirilgan bo‘lib, xalqaro baholash 

dasturlari – PISA, PIRLS, TIMSS kabi nufuzli tadqiqotlarda yuqori natijalarga erishish ta’lim 

tizimi oldiga ustuvor vazifa qilib qo‘yilmoqda. Bu dasturlar o‘quvchilarning matn bilan 

ishlash, o‘qiganini anglash, matematik va tabiiy fanlarga oid muammolarni yechish, 

mantiqiy xulosalar chiqarish va hayotiy vaziyatlarda to‘g‘ri qaror qabul qilish ko‘nikmalarini 

rivojlantirishga qaratilgani bois, ta’lim tizimini kompetensiyaga asoslangan yondashuv 

asosida modernizatsiya qilish, o‘quv dasturlarini amaliyotga yo‘naltirish, o‘quvchilarning 

individual imkoniyatlarini inobatga olish, ularni mustaqil ta’lim olishga va ijodkorlikka 

yo‘naltirish bugungi ta’lim jarayonining asosiy talablari hisoblanadi. O‘zbek ta’lim tizimida 

esa darsliklarning sifatiga oid kamchiliklar, o‘quv dasturlarining zamonaviy talablar bilan 

mos kelmasligi va o‘qituvchilarning malaka darajasi yetarli emasligi ko‘zga tashlanadi. Ona 

tili darsligi uchun tanlangan mantnlar ta’limiy va tarbiyaviy yo’nalishda, rang – barang 

mavzularda, shaklan va mazmunan mukammal, mantiqan to’g’ri, tili sodda va ravon, 

o’quvchi uchun tushunarli bo’lishi maqsadga muvofiqdir. Ana shundagina matn, matn 

yaratish sistemasi va matn tahlili o’quvchi uchun zarur bo’lgan natijani beradi – 

kommunikativ savodxonlik darajasini oshirishga xizmat qiladi. YuNESKOning tadqiqotlari 

shuni ko’rsatadiki, ko’pgina davlatlar erta yoshda ona tilini rivojlantirish uchun kam 

mablag’ sarflaydi va boshlang’ich ta’lim yoshidagi bolalar uchun mos o’quv dasturi va 

pedagogikalarni yaratish uchun juda oz kuch sarflaydi. Bundan tashqari, til o‘rganish 

jarayonida o‘quvchilarning yoshiga qarab, ular turli xil psixologik va pedagogik 

muammolarga duch keladilar. Bular orasida o‘z ifodasini topishda qiyinchiliklar, talaffuz va 

grammatikani o‘zlashtirishdagi noaniqliklar mavjud. O‘qituvchilar esa, aksariyat hollarda, 

yangi pedagogik metodlarni va texnologiyalarni qo‘llashda tajribaga ega emaslar, bu esa ona 



 

264 
 

tili o‘qitish sifatini pasaytiradi. So‘nggi yillarda innovatsion texnologiyalarning ta’lim 

tizimiga kirib kelishi ona tili darslarining sifatini oshirishda muhim rol o‘ynamoqda. 

Masofaviy ta’lim platformalari, interaktiv dasturlar va sun’iy intellekt texnologiyalari 

o‘quvchilarning qiziqishini oshirib, individual yondashuvni kuchaytirishga yordam beradi. 

O‘qituvchi ta’lim jarayonida o‘qitish shakllarini optimal darajada tash kil etishni, barkamol 

shaxsni shakllantirish nazariyasini turli yangi g‘oyalar bilan boyitishni puxta bilishi lozim. 

Hozirgi kunda o‘qituvchining peda gogik mahoratida “Bilish, tushunish, qo‘llash, tahlil 

qilish, sintez qilish, baholash” kabi didaktik qonuniyatlar ta’lim berishning muhim katego 

riyalari sifatida e’tirof etilgan. 

Xulosa qilib aytganda, boshlang‘ich sinf o‘quvchilarida funksional savodxonlikni 

shakllantirish ta’limning sifat va samaradorligini oshirishning eng muhim sharti bo‘lib, 

o‘qituvchilardan innovatsion metodlardan samarali foydalanish, ta’lim jarayonini 

o‘quvchilarning qiziqishlari, ehtiyojlari va shaxsiy rivojlanish imkoniyatlariga mos tashkil 

etishni talab qiladi. Funksional savodxonlik esa o‘quvchilarni nafaqat mustaqil fikrlashga, 

ijodkorlikka, tanqidiy yondashuvga va hayotiy muammolarni hal etishga tayyorlaydi, balki 

ularni jamiyatda faol shaxs sifatida shakllantiradi, ijtimoiy munosabatlarda samarali 

ishtirok etish, turli vaziyatlarda to‘g‘ri qaror qabul qilish, bilim va ko‘nikmalarini amaliyotda 

qo‘llash imkoniyatini yaratadi. Shu bois bu yo‘nalishda olib boriladigan ilmiy izlanishlar, 

pedagogik tajribalar va innovatsion yondashuvlar nafaqat boshlang‘ich ta’lim sifati, balki 

butun jamiyat taraqqiyoti uchun ham katta ahamiyat kasb etadi. 

Foydalanilgan Adabiyotlar 

1.O‘zbekiston Respublikasi Prezidentining 2020 yilning 5 oktabrdagi “Raqamli O‘zbekiston -2030” 

strategiyasini tasdiqlash va uni samarali amalga oshirish chora-tadbirlari” to‘g‘risidagi PF-

6079 son Farmoni.  

2. Xodjayev.B.X. Pedagogikaning pragmatik aspektlari. – T.: “Ijod nashr” 2023 408  

3. Mishra, P., & Koehler, M.J. (2006). Technological Pedagogical Content Knowledge (TPACK): A 

Framework for Teacher Knowledge. Teachers College Record.  

4. Omonov H.T. Pedagogik texnologiyalar va pedagogik mahorat. - T.: “Iqtisod-moliya” 2009. – 240 

b.  

5. Karimova M.O Pedagogik kompetentlik va kreativlik asoslari/O‘quv qo‘llanma. Farg‘ona, 2021. 

248 bet. 

  



 

265 
 

YAPAY ZEKÂ DESTEKLİ DİL ÖĞRETİMİ: PEDAGOJİK İLKELER 

ARTIFICIAL INTELLIGENCE-ASSISTED LANGUAGE TEACHING: PEDAGOGICAL 

PRINCIPLES 

 

Fidel ÇAKMAK1 

 

Özet 

 

Yapay zekâ (YZ) teknolojileri, özellikle büyük dil modelleri ve doğal dil işleme araçları 

aracılığıyla sınıf içi öğrenme-öğretme süreçlerini radikal bir şekilde dönüştürmektedir. Bu 

çalışma, dil öğretiminde YZ kullanımına dair dört temel pedagojik ilkeyi (bireyselleştirilmiş 

öğrenme, otantik ve sürükleyici öğrenme deneyimleri, öğrenen özerkliğinin desteklenmesi, 

eleştirel ve etik kullanım) ele almaktadır. Literatürde YZ araçlarının bireysel öğrenmeyi 

desteklediği, öğretmenin öğretim tasarımındaki rolünü değiştirerek rehber konumuna 

taşıdığı ve öğrenme motivasyonunu artırdığı görülmektedir. Öte yandan, teknolojik 

imkânların kullanım sınırlılıkları, öğretmen dijital okuryazarlığının düşük olması, etik ve 

içerik doğruluğu sorunları gibi sınırlamalar da sıklıkla dile getirilmektedir. Bu çalışmada 

bu dört ilkeyi öne çıkararak yabancı dil öğretiminde YZ’nin bilinçli entegrasyonu daha açık 

hâle getirerek teknoloji temelli çalışmaların kuramsal çerçevesine katkı sağlayacaktır.  

Anahtar kelimeler: Yapay zekâ, pedagojik ilkeler, teknoloji entegreli dil eğitimi, yapay zekâ 

aracılı dil öğretimi. 

Abstract 

Artificial intelligence (AI) Technologies, particularly large language models and natural 

language processing tools, are fundamentally transforming instructional processes within 

the classroom. This paper examines four core pedagogical principles related to the use of 

AI in language teaching: personalization, authentic and immersive learning experiences, the 

promotion of learner autonomy, and critical-ethical engagement. The literature indicates 

that AI-based tools support individualized learning, reposition the teacher from a 

transmitter of knowledge to a facilitator, and enhance learners’ motivation. However, 

frequent concerns are also raised regarding technological limitations, insufficient teacher 

digital literacy, and issues related to ethics and content accuracy. By foregrounding these 

four principles, this study aims to clarify the conscious and pedagogically grounded 

integration of AI in foreign language education and to contribute to the theoretical 

framework of technology-enhanced language learning. 

Keywords: Artificial intelligence, pedagogical principles, technology-enhanced language 

learning, AI-enhanced language instruction. 

 

GİRİŞ 

Günümüzde dil öğretiminde yeni teknoloji araçlarının kullanılması, öğrenme ve 

öğretme süreçlerini yeniden şekillendirmektedir. Özellikle büyük dil modelleri ve üretken 

YZ sistemleri, öğrencinin bireysel (öğrenme) ihtiyaçlarına, öğrenme hızına ve ilgi alanlarına 

uygun içerikler üretebilme kapasitesiyle dikkat çekmektedir. Bu durum dil öğretimini 

 
1 Doç. Dr., Alanya Alaaddin Keykubat Üniversitesi, Yabancı Diller Eğitimi, fidel.cakmak@alanya.edu.tr 



 

266 
 

yalnızca içerik aktarımı açısından değil; öğrenme deneyiminin tasarımı, geribildirim 

mekanizmaları ve öğrenme süreci yönetimi açısından da dil öğreniminin yeniden 

değerlendirilmesini ortaya koymaktadır (Aljanadbah vd., 2025). Hızlı ve yeni teknolojik 

gelişmelerde öğretmen rolü de değişmektedir. 

Öğretmen; bilgiyi aktaran bir birey olmaktan çıkmakta eğitimi gelişmeler ışığında takip 

eden ve etmesi gereken öğrenme tasarımcısı, öğrenme süreçlerini yöneten bir eğitim rehberi 

ve teknolojik pedagojik uzman rehber konumuna geçmektedir (Almegren vd., 2025; Yang, 

2024). Bu anlamda dil öğretimi artık yalnızca yapısal bilgi değil; öğrencinin aktif katılımına, 

kendini kendi öğrenmesinde yönlendirmesine, duyuş durumuna, iç motivasyonuna ve 

bireysel öğrenme stratejilerine odaklanan daha anlamlı bir kavram hâline gelmektedir (Case 

vd., 2025). Bu bağlamda pedagojik ilkeleri doğru değerlendirmek gerekir. 

PEDAGOJİK İLKELER 

1 Bireyselleştirilmiş Öğrenme 

Günümüzde YZ araçları sayesinde her öğrenci için bireyselleştirilmiş ve aktif öğrenme 

yolları oluşturulabilmektedir (Chen vd., 2021). Öğrencinin bilgiye erişim ve anlamlandırma 

sürecinde öğrencinin kendi kişisel öğrenme süreçlerine göre öğretim içeriğin zorluk 

düzeyini, geribildirim zamanını ve biçimini değiştirmek anlamına gelmektedir. Bu durum 

elbette YZ araçlarının tasarımının pedagojik hazırlanmasıyla da ilgidir ancak YZ 

sistemlerinin öğrencinin kendi biçimlendiği şekilde öğrenmesine olanak sağlamaktadır (Yue 

vd., 2022). Örneğin, bir öğrenci belirli bir dil bilgisi konusunu belli bir düzeyde öğrenmekte; 

bu durumda YZ sistemi, öğrenciye daha derinleştirici bir görev veya farklı bir bağlam 

sunabilmektedir.  Bunu yaparken öğrencinin talebi de önemlidir.  

Öğrenci ne kadar bildiğinin üzerine geçen bir bilgi talep ettiğinde YZ bunu 

sağlayabilmektedir. Bu teknolojik imkân, Krashen’in varsaydığı anlaşılabilen girdiye (i+1) 

örnek olabilir.  YZ sistemleri büyük dil modelinden öğrenciye sağladığı bilgi, öğrencinin 

sorduğuna göre şekillenen ve onun bilgi ihtiyacına göre yapılanan sistemin ve öğrencinin 

talep ettiği sürece sürekli bir i+1 üretme girdisi yaratabilmektedir (Javahery ve Alizadeh, 

2025). Öte yandan başka bir öğrenci aynı konuda zorlanıyorsa sistem yeniden 

yapılandırılmış içerikler veya daha detaylı ve farklı örnekle destekleyici yol önerileri 

sunabilmektedir (Son vd., 2025). Son vd. (2025) yabancı dil eğitiminde öğrencinin seviyesine 

ve ilgisine uygun dört dil becerisinin nasıl pratik edileceğini, konuşma kaygısı yüksek olan 

öğrenciler için nasıl bir simülasyon alanı sağladığını ve özellikle yazma becerisini için kişiye 

özel, bireysel öğrenme ihtiyaçlarına hizmet eden YZ uygulamalarını geniş olarak 

tartışmıştır. Bu tartışma ve diğer başka çalışmaların (Alhusaiyan, 2025; AlTwijri ve Alghizzi, 

2025; Karataş vd., 2025) bulguları ışığında bireyselleştirilmiş bir öğrenmenin YZ 

entegrasyonunda öncelikli prensip olduğu anlaşılmaktadır.  

2. Otantik ve Sürükleyici Öğrenme Deneyimleri 

Geleneksel dil öğretim materyalleri genellikle sabit, bağlamdan kopuk ve güncelliğini 

kaybetmiş içerikler sunmaktadır (Wong ve Looi, 2010). YZ araçları ise güncel, ilgi çekici, 

öğrencinin ilgi alanına yakın ve bağlama duyarlı içerikleri çok daha hızlı 

oluşturabilmektedir (Kayyali, 2025). Örneğin, hedef dilde bir sosyal medya gönderisi, güncel 

bir haber parçası, oyun tanıtımı, kültürel bir etkinlik tanıtımı gibi içerikler saniyeler içinde 

hazırlanabilmektedir (Johnson ve Valente, 2019; Nasser El Erafy, 2023). 



 

267 
 

Ayrıca konuşma kaygısı yaşayan öğrenciler için YZ tabanlı sohbet botları veya simüle 

edilmiş etkileşim ortamları güvenli bir pratik alanı sunmaktadır (Ballıdağ ve Aydın, 2025; 

Wu vd., 2025). Bu ortamlar, hatalarının izlenildiği hissini azaltarak üretime odaklanmayı 

kolaylaştırmaktadır. Dil eğitimcisi, öğrencileri sınıf dışı pratik imkânı açısından pedagojik 

olarak uygun YZ teknoloji kullanmaya teşvik etmeli fakat bu teknolojilere bağımlı 

olmamalıdır (Ballıdağ ve Aydın, 2025). 

 

3. Öğrenen Özerkliğinin Desteklenmesi 

Özerk öğrenme, öğrencinin kendi öğrenme sürecini yönetebilmesi, hangi içeriklerde 

zorlandığını fark edebilmesi ve yeni öğrenme stratejileri geliştirebilmesi anlamına 

gelmektedir. YZ araçları, anında erişilebilirliği ve geribildirim özelliği ile bu açığı 

kapatmaktadır. Öğrenci kendine uygun zamanlarda alıştırma yapabilmekte; yanlışlarını 

görebilmekte ve bunları düzeltmek için daha çok pratik yapabilmekte; anında cevaplar ya 

da açıkmalar alabilmekte ve kendi öğrenme hızında öğrenmesini gerçekleştirebilmektedir 

(Aljanadbah vd., 2025). 

Öğretmen açısından bakıldığında ise YZ’nin ders planı veya içeriği oluşturma, 

notlandırma, sınav hazırlama gibi öğretme rutini görevleri üstlenmesine, redaksiyon, 

mesleki bilgisini genişletme ve yaratıcı düşünme imkânı vermektedir (Alamelu vd., 2025, 

Huang ve Zhang, 2025). Bu sayede öğretmen zamanını daha verimli kullanabilmekte ve 

pedagojik açıdan daha stratejik bir rol üstlenebilmektedir (Karataş vd., 2025). 

4. Eleştirel ve Etik Kullanım 

YZ kullanımında bilginin etik ve eleştirel olarak değerlendirilmesi, gelecek nesiller için 

sürdürülebilir ve sorumlu bir öğretim için elzemdir (Fu ve Weng, 2024). Büyük dil modelleri 

zaman zaman hatalı, yanıltıcı veya önyargılı çıktılar üretebilmekte; bu da öğrenme 

süreçlerinde yanlış bilgiyle ilerleme riskini beraberinde getirmektedir (Walczak ve Cellary, 

2025). Bu nedenle öğrencilerin ve öğretmenlerin YZ sistemlerini eleştirel bir gözle 

değerlendirmeleri, kaynak doğruluğunu kontrol etmeleri ve teknolojiyi pasif bir araç olarak 

değil; düşünmeyi destekleyen bir ortak olarak kullanmaları esastır (Elsayed, 2024; Kumari 

vd., 2025). Bu hassas konunun öncelikle öğretmen eğitimde yer alması konunun 

şeffaflaşması ve öğretime yansıması açısından eğitim politika ve planlarına dâhil edilmesi 

önerilmektedir (Trust vd., 2022). 

BÜYÜK DİL MODELLERİNİ ANLAMAK: KURAMSAL ÇERÇEVE 

Büyük dil modelleri (LLM), kendisi özgün bir içerik üretmeyip verilen veriye dayalı 

olarak en olası sonraki sözcüğü tahmin etmektedir. Bu işleyiş biçimi, onları metin üretimi 

ve üslup açısından güçlü kılmakta; ancak anlam, bağlam ve doğruluğu kendi başına garanti 

etmemektedir (Park ve Nan, 2025). Bu yönüyle, öğretmen rehberliği ve pedagojik çerçeve bu 

teknolojilerin etkin olarak kullanılabilmesi için kritik rol oynamaktadır. Fiorella ve Mayer 

(2015) çalışmalarında üretken YZ ile öğrenme prensiplerini tanımlamış ve bu tür 

öğrenmenin ilkelerinin temelini ortaya çıkartmışlardır. On sene sonra bu ilkelerin yerel 

bağlamda dil eğitiminde YZ kullanılması yeniden düşünülmesi önemlilik kazanmıştır. 

Günümüzde dil öğretimi bağlamında üretken YZ kullanımı şu alanlarda öne çıkmaktadır: 

1. Öğrenciye metin üretimi, telafi edici alıştırmalar veya özet çıkarma gibi görevler 

sunma 



 

268 
 

2. Çoklu model içeriklerle (örneğin görsel-metin birlikte) etkileşimli öğrenme 

deneyimleri geliştirme 

3. Öğrencinin dil üretim sürecini anlık inceleme ve geribildirim sağlama 

Ancak YZ araçların sınırlılıkları da vardır: Doğru belirtilmemiş talepler (içerikler), 

kültürel bağlam dışı materyaller, dil bilgisi ve bağlam hataları, erişim sorunları ve 

öğretmenlerin YZ okuryazarlıklarının yetersizlikleri gibi faktörler öğrenme çıktısını olumsuz 

etkileyebilmektedir (Bi, 2025).  

ÖĞRETMEN-YZ-ÖĞRENCİ ETKİLEŞİMİ: DENGE VE ORTAKLIK 

YZ’nin dil öğretimine entegrasyonu üçlü bir etkileşim modelini gerektirir: 

1. Öğretmen: Öğrenme ortamını tasarlar, içerik seçiminde, geribildirim 

yönlendirmesinde ve etik sınırların belirlenmesinde öncülük etmektedir. Öğretmenin 

teknoloji okuryazarlığının yeterli düzeyde olmaması ve pedagojik açıdan zihinsel 

hazırlıkları yapmaması araçların etkisi sınırlı kalabilmektedir (Pratiwi vd., 2025). 

2. YZ Araçları: Eğitim süreçlerinden içerik üretimi, otomatik değerlendirme ve 

geribildirim verebilme, öğrencinin ilerlemesini izleme ve kişiselleştirilmiş öğrenme 

imkânları sunma gibi görevler üstlenmektedir. Ancak bu araçlar öğretmenin yerini 

tutamayacağı için YZ, öğrencinin öğretimini destekleyen ve birlikte bilgi inşa ettiği 

bir ortak olarak değerlendirilmelidir (Chan ve Tsi, 2024).  

3. Öğrenci: Öğrenme sürecinin aktif katılımcısıdır. Öğrenci, YZ araçlarını kullanırken 

kendi öğrenme stratejilerini geliştirmeli, öz düzenleme becerileri kazanmalı ve 

öğretmenin rehberliğiyle YZ ile iş birliği içerisinde öğrenmesini gerçekleştirmelidir 

(Kim vd., 2022). 

Bu üç aktör arasındaki etkileşim dengesi, YZ’nin dil öğretiminde verimli şekilde yer 

almasını sağlamaktadır (Surendhranatha Reddy ve Leelavathi, 2025). Örneğin, öğretmen 

YZ tarafından üretilmiş bir içerik setini yorumlayabilmekte, öğrencilere yönlendirebilmekte 

ve öğrencinin bireyselleştirilmiş öğrenme yolunda rehberlik edebilmektedir. Öğrenci ise 

YZ’nin sunduğu içerikleri aktif şekilde kendi yönetmesine bağlı olarak kullanmakta; kendi 

üretimini yapmakta ve hatalarını öğretmenle birlikte değerlendirebilmektedir. 

Sonuç ve Öneriler 

YZ destekli dil öğretimi, pedagojik açıdan özenle tasarlandığında dil öğrenimini daha 

kişisel, motive edici ve anlamlı hâle getirme potansiyeline sahiptir. Ancak bu potansiyelin 

gerçekleştirilmesi öğretmenlerin teknolojiyle pedagojik entegrasyonu, içeriklerinin dil 

öğretim hedeflerine uygunluğu ve etik-eleştirel farkındalığın bir öğretim kültürü hâline 

gelmesiyle mümkündür. Bu dört ilkeden yola çıkarak öğretmenlerin YZ araçlarını pedagojik 

olarak etkin kullanabilmeleri için meslekî gelişim programlarının geliştirilmesi, öğretim 

materyallerinin dil öğretimi hedeflerine uygunluğu açısından eleştirel ve pedagojik 

değerlendirilmesi ve gerekirse yerelleştirilmiş içerikler oluşturulması, YZ’nin etik ve eleştirel 

kullanımına dair öğretmen ve öğrenci farkındalığının artırılması önerilmektedir. 

 

Kaynakça 

Alamelu, R., Sathya, M., & Leema Christina, J. (2025). AI on teacher roles: A transition towards 

facilitation. In T. Murugan, K. P., & A. Abirami (Eds.), Driving quality education through AI and 



 

269 
 

data science (pp. 217-238). IGI Global Scientific Publishing. https://doi.org/10.4018/979-8-

3693-8292-9.ch010 

Alhusaiyan, E. (2025). A systematic review of current trends in artificial intelligence in foreign 

language learning. Saudi Journal of Language Studies, 5(1), 1–16. 

https://doi.org/10.1108/SJLS-07-2024-0039 

Aljanadbah, A., Al Marri, R. H., & Almarri, H. M. (2025). The future of foreign language learning in 

the age of artificial intelligence: A critical analysis of trends, challenges, and 

opportunities. Dibon Journal of Languages, 1(2), 200–217. https://doi.org/10.64169/djl.84 

Almegren, A., Almegren, R. M., Hazaea, A. N., Mahdi, H. S., & Mohammed Ali, J. K. (2025). AI powered 

ELT: Instructors’ transformative roles and opportunities. PLoS One, 20(5), e0324910. 

https://doi.org/10.1371/journal.pone.0324910 

AlTwijri, L., & Alghizzi, T. M. (2025). Investigating the integration of artificial intelligence in English 

as foreign language classes for enhancing learners’ affective factors: A systematic review. 

Heliyon, 10, e31053.  https://www.cell.com/heliyon/fulltext/S2405-8440(24)07084-1 

Ballıdağ, M., & Aydın, S. (2025). A comparison of the effects of AI-based chatbots and peer 

interactions on speaking anxiety among EFL learners. Future in Educational Research, 3(2), 

224–238. https://doi.org/10.1002/fer3.70005 

Bi, N. (2025). Inclusive and equitable education with AI: Addressing the needs of diverse learners 

through AI solutions, ensuring quality and accessibility. International Journal of Humanities 

and Social Science Invention (IJHSSI), 4(14), 69–74. 

http://ijhssi.org/papers/vol14(4)/14046974.pdf 

Case, R., Liu, L., & Mintz, J. (2025). Integrating AI technology into language teacher education: 

Challenges, potentials, and assumptions. Computers in the Schools, 42(2), 93–99. 

https://doi.org/10.1080/07380569.2025.2458950 

Chan, C. K. Y., & Tsi, L. H. Y. (2024). Will generative AI replace teachers in higher education? A study 

of teacher and student perceptions. Studies in Educational Evaluation, 83, 101395. 

https://doi.org/10.1016/j.stueduc.2024.101395 

Chen, X., Zou, D., Xie, H., & Cheng, G. (2021). Twenty Years of Personalized Language Learning: 

Topic Modeling and Knowledge Mapping. Educational Technology & Society, 24(1), 205–222. 

https://www.jstor.org/stable/26977868 

Elsayed, H. (2024). The impact of hallucinated information in large language models on student 

learning outcomes: A critical examination of misinformation risks in ai-assisted 

education. Northern Reviews on Algorithmic Research, Theoretical Computation, and 

Complexity, 9(8), 11–

23. https://northernreviews.com/index.php/NRATCC/article/view/2024-08-07 

Fiorella, L., & Mayer, R. E. (2015). Learning as a Generative Activity: Eight Learning Strategies that 

Promote Understanding. Cambridge University Press. 

Fu, Y., & Weng, Z. (2024). Navigating the ethical terrain of AI in education: A systematic review on 

framing responsible human-centered AI practices. Computers and Education: Artificial 

Intelligence, 7, 100306. https://doi.org/10.1016/j.caeai.2024.100306 

Huang, X., & Zhang, S. (2025). Teachers’ generative AI-facilitated informal learning: A scope 

review. European Journal of Teacher Education, 1–26. 

https://doi.org/10.1080/02619768.2025.2571920 

Javahery, P., & Alizadeh, M. J. (2025). Reimagining Krashen’s input hypothesis: The role of AI and 

multimodal strategies in language acquisition. Innovations in Pedagogy and Technology, 1(3), 

82–94. https://doi.org/10.63385/ipt.v1i3.50 

Johnson, W. L., & Valente, A. (2009). Tactical Language and Culture Training Systems: Using AI to 

Teach Foreign Languages and Cultures. AI Magazine, 30(2), 72. 

https://doi.org/10.1609/aimag.v30i2.2240 



 

270 
 

Karataş, F., Eriçok, B., & Tanrikulu, L. (2024). Reshaping curriculum adaptation in the age of 

artificial intelligence: Mapping teachers’ AI‐driven curriculum adaptation patterns. British 

Educational Research Journal, 51(1), 154–180. https://doi.org/10.1002/berj.4068 

Kayyali, M. (2025). the evolution of AI in education from concept to classroom. In U. Sarwar, T. 

Sanhong, M. Waheed Akhtar, & M. Aamir (Eds.), Navigating Barriers to AI Implementation in 

the Classroom (pp. 325–368). IGI Global Scientific Publishing. https://doi.org/10.4018/979-

8-3373-1827-1.ch013 

Kim, J., Lee, H., & Cho, Y. H. (2022). Learning design to support student-AI collaboration: 

Perspectives of leading teachers for AI in education. Education and Information Technology, 27, 

6069–6104. https://doi.org/10.1007/s10639-021-10831-6 

 Kumari, P., Swarnalatha, K. S., Naveen, G., Sale, A., Prajwal, M. P., & Siddhardha, K. S. (2025). 

Challenges and ethical considerations of AI in English as a foreign language. In Y. Baba Khouya 

& A. Ismaili Alaoui (Eds.), Application of AI in the teaching and learning of English as a foreign 

language (EFL) (pp. 157–186). IGI Global Scientific Publishing. https://doi.org/10.4018/979-

8-3373-0969-9.ch005 

Nasser El Erafy, A. (2023). Applications of Artificial Intelligence in the field of media. International 

Journal of Artificial Intelligence and Emerging Technology, 6(2), 19–41. 

https://doi.org/10.21608/ijaiet.2024.275179.1006 

Park, S., & Nan, X.  (2025). Generative AI and misinformation: A scoping review of the role of 

generative AI in the generation, detection, mitigation, and impact of misinformation. AI & 

Society. https://doi.org/10.1007/s00146-025-02620-3 

Pratiwi, H., Riwanda, A., Hasruddin, H., Sujarwo, S., & Syamsudin, A. (2025). Transforming learning 

or creating dependency? Teachers’ perspectives and barriers to AI integration in education. 

Journal of Pedagogical Research, 9(2), 127–142. https://doi.org/10.33902/JPR.202531677 

Son, J., Ružić, N., & Philpott, A. (2025). Artificial intelligence technologies and applications for 

language learning and teaching. Journal of China Computer-Assisted Language Learning, 5(1), 

94–112. https://doi.org/10.1515/jccall-2023-0015 

Surendhranatha Reddy, C, & Leelavathi, R. (2025). Reimagining classroom dynamics: The impact of 

AI-teacher collaboration on student engagement in higher education. International Journal of 

Educational Management, 1–18. https://doi.org/10.1108/IJEM-12-2024-0843 

Trust, T., Maloy, R., Butler, A., & Goodman, L. (2022). Critical media literacy in teacher education: 

Discerning truth amidst a crisis of misinformation and disinformation. Journal of Technology 

and Teacher Education, 30(2), 167–176. https://www.learntechlib.org/primary/p/221058/ 

Walczak, K., & Cellary, W. (2025). Navigating risks: Inaccuracies, bias, disinformation and privacy 

in educational AI. In J. R. Corbeil, & M. E. Corbeil, Teaching and learning in the age of 

generative AI: Evidence-based approaches to pedagogy, ethics, and beyond (pp. 163–194). 

Routledge.  

Wong, L-H., Looi, C-K. (2010). Vocabulary learning by mobile-assisted authentic content creation 

and social meaning-making: two case studies. Journal of Computer Assisted Learning. 

https://doi.org/10.1111/j.1365-2729.2010.00357.x 

Wu, T. T., Hapsari, I. P., & Huang, Y. M. (2025). Effects of incorporating AI chatbots into think–pair–

share activities on EFL speaking anxiety, language enjoyment, and speaking 

performance. Computer Assisted Language Learning, 1–39. 

https://doi.org/10.1080/09588221.2025.2478271 

Yang, A. (2024). Challenges and opportunities for foreign language teachers in the era of artificial 

intelligence. International Journal of Education and Humanities, 4(1), 39–50. 

https://doi.org/10.58557/(ijeh).v4i1.202 

Yue, M., Jong, M. S.-Y., & Dai, Y. (2022). Pedagogical Design of K-12 Artificial Intelligence Education: 

A systematic review. Sustainability, 14(23), 15620. https://doi.org/10.3390/su142315620- 

  

https://doi.org/10.3390/su142315620-


 

271 
 

 

YAPAY ZEKÂ İLE DİL EĞİTİMİ: PEDAGOJİK YANSIMALAR 

 

ARTIFICIAL INTELLIGENCE IN LANGUAGE EDUCATION: PEDAGOGICAL 

IMPLICATIONS 

 

Fidel ÇAKMAK1 

 

Özet 

Bu çalışma yabancı dil eğitiminde yapay zekâ (YZ) uygulamalarında araç kullanımı 

ötesinde pedagojik tasarımı doğrudan ele alıp tartışmayı hedeflemektedir. YZ’nin temel 

ilkeleri, dil eğitimi entegrasyonunda büyük dil modelinin çalışma mantığını kavranması ve 

sınıf içi kullanımda komut oluşturma ve komutları yapılandırma ve dil eğitimine örnek 

uygulamaları ele alınıp belli başlı öneri oluşturulmuştur. Bu öneriler günümüz dil 

eğitimcilerini bilgi/içerik sağlayıcı olmaktan çıkarıp öğrenmeyi makine ve öğrenci ile 

yeniden kurgulayan bir role koymakta ve böylelikle komut yazımı, hedef içerik ve geri 

bildirim arasında kurulabilen sorumlu ve yenilikçi bir bakış kazandırmayı hedeflemektedir. 

Anahtar Kelimeler: Yapay zekâ entegrasyonu, yabancı dil öğretimi, komut yazımı, öğretmen 

eğitimi. 

 

Abstract 

This study aims to directly address and discuss pedagogical design beyond the use of 

tools in artificial intelligence (AI) applications in foreign language education. The 

fundamental principles of AI, understanding the working logic of large language models in 

language education integration, and creating and structuring prompts for classroom use, 

as well as examples of language education applications, are discussed, and key 

recommendations are made. These recommendations aim to move today's language 

educators away from being mere providers of information/content and into a role that 

reconfigures learning with machines and students, thereby fostering a responsible and 

innovative perspective that can be established between prompt writing, target content, and 

feedback. 

Keywords: Artificial intelligence integration, foreign language teaching, prompt writing, 

teacher training. 

 

Giriş 

Yabancı dil öğretiminde ders içeriklerinin güncel olma zorunluluğu, bireysel 

farklılıkların olması ve öğrenme sürecinde sınıf içi çalışmalarda geribildirimlerin zaman 

kısıtlamaları ya da kalabalık sınıflar olması nedeniyle tam ve etkili yapılamaması gelişen 

teknolojiyi daha esnek, kişiye uyarlanabilir ve bağlamsal olarak anlamlı öğrenme 

tasarımlarını zorunlu kılmaktadır. Bu tasarımların yerel bağlamın ihtiyacını gideren, 

kültürel öğelerle uyumlu olması özgün ve yerel içeriklerin artmasına, hemen geribildirim 

verebilen sistemlerle işlevsel ve iletişimsel dil eğitimini yeniden yapılanması potansiyelini 

oluşturmaktadır (Kulikov ve Shirokova, 2021; Nguyen, 2023). 

 
1 Doç. Dr., Alanya Alaaddin Keykubat Üniversitesi, Yabancı Diller Eğitimi, fidel.cakmak@alanya.edu.tr 



 

272 
 

Yapay zekânın bilgiyi yapılandırmada kolaylaştırıcı yanının olması yanında riskli 

olmasını da birlikte getirmiştir. Algoritmik örüntüyle oluşturulan bilginin doğruluğu şaibe 

yaratmakta; bu durum geçek olmayan, yanlış bilgi yaratabilme riski taşımaktadır 

(Mohammed vd., 2025). Çünkü YZ araçları, kullanıcıdan gelen talebi (metni) en küçük 

parçalara ayırmakta çok katmanlı bir ağ üzerinden bu parçaları işleyerek sonraki parçalar 

için olasılık oluşturmakta ve talebin karşılığını tahmin ederek veri hâline getirmektedir. 

Böyle bir durumda da kolaylaştırıcı olmasının, gerçekte olmayan ya da doğru olmayan 

bilginin oluşturulma ve yayılmasına yön vermektedir (Joseph, 2025). Bu sebeple YZ’nin dil 

öğretimine entegrasyonu, pedagojik kalitenin doğal bir şekilde oluşacağı bir teknoloji 

uygulaması olmadığı; oluşturulan bilginin doğrulaması gereksinimi ortaya çıkarmaktadır 

(Cai & Gao. 2025).  

Üretken YZ ve özellikle Geniş Dil Modeli (GDM) tabanlı araçlar kullanıcı talebi üzerine 

içerik oluşturma, yine talebe bağlı olarak içeriği yeniden saniyeler içinde 

yapılandırabilmekte ve geribildirim gibi diğer işlevleri de sağlayabilmektedir. Böyle bir 

potansiyel, pedagojik çerçevede ve öğretmenin sorumluluğu ve etik bilinciyle sınıf içinde 

kullanılması pedagojik ilke ve tasarım boyutunu önceliğe almaktadır. Bu sebeple YZ 

uygulamalarında herhangi bir araç olarak kullanılmasından ziyade pedagojik ve tasarım 

ilkelerini, GDM çalışma prensiplerini ve komut oluşturma zinciriyle oluşan bir ilke temelli 

yaklaşımı önerilmektedir (Xiaoyu vd., 2025). 

KAVRAMSAL MODEL 

Yapay zekâ ile dil eğitimi entegrasyonu; öğretmen, YZ ve öğrenen etkileşimi, bir tür 

yardımlaşma ağının genişlemesi anlamına gelmektedir. Sosyal öğrenme kavramı; kişiler 

arasın etkileşim, bu ortamın gelişen teknoloji ile birlikte sanal ve sosyal etkileşim 

çerçevesinde insan ve makine etkileşimiyle öğrenmeyi öncelemektedir. Bu model “co-

agency” (ortak vekillik) kavramını ortaya çıkarmaktadır (Katsenou vd., 2025, s.3). Bu 

kavram 4 açıdan incelenebilir: 

  1. Öğrenme Aktörlerinin Rolü: Üçlü aktörlerin etkileşiminde öğretmen (tasarlayan-

yönlendiren, değerlendiren), YZ (oluşturan ve bildirim sunan) ve öğrenen (harmanlayan ve 

yansıtan) olarak birlikte bir öğrenme deneyimi oluşturmaktadır. Eşzamanlı olarak öğretmen 

pedagojik amacı kurmakta, dersi tasarlamakta, öğrenme hedeflerini belirlemekte ve YZ 

kullanımının eğitim görevi açısından anlamlı kalmasını sağlamaktadır (Adhikari ve Pandey, 

2025). Öğrenci ise bu üçlü etkileşimde bilgiyi birlikte oluşturmakta; tasarım ortağı olarak 

kendisini konumlamaktadır (Kim vd., 2022). 

  2. Pedagojik Yönetişim: Özellikle aktörlerden öğretmen ve öğrenci iş birliğinde 

oluşturulan bilginin teyitti, düzeye uygunluğu ve bilgiyi kullanımda sorumluluk ve etik 

ilkelere uyum ve veri mahremiyeti koruma gibi eylemler önemli hassas pedagojik yönetişim 

konularıdır. Bu konuda K12 ve yükseköğretim kurumları ders programlarında bu 

yönetişimin nasıl olacağına dair dersler ve etkinliklerle sürecin önemli aktörlerinin eğitimi 

ve farkındalığının yüksek olmasını yol açabilmektedir (Merino- Campos, 2025; Rivers ve 

Holland, 2022). 

  3. Operasyonel Zincir: Yapay zekâ dil eğitiminde kullanımı öncelikle bir görevin 

tanımlanmasıyla başlamakta; bu görev için en doğru komut oluşturulup bu komutla 

oluşturulan bilgi çıktısı ve bu çıktının doğruluğunu kontrol, gerekirse revizyon ve görevi 

tamamlama gibi süreçlerden oluşmaktadır. Bu görevler, öğretmenin rehberliğinde öğrenci 



 

273 
 

tarafından gerçekleşebileceği gibi öğrencinin kendi başına öğrenme ortamlarında da 

gerçekleşebilir; fakat önemli olan öğrencinin kendi ortamında YZ kullandığında bu akış 

zincirini etkili bir şekilde kullanmasıdır.  YZ’nin doğru bir şekilde kullanımı aynı zamanda 

ekolojik sorumluluk bilinci de kazandırmaktadır (Tan vd., 2025). 

  4. Sınıf İçi Uygulama Türleri: Yapay zekâ kullanım açısından bireysel kullanım, 

akran ile kullanım, grup çalışmasında kullanım ve öğretmen rehberliğinde kullanım olarak 

dört ayrı şekilde gerçekleşebilir (Sert, 2025). Burada bireysel kullanımın takibi ve kontrolü 

zor olacağından akran ya da grupla kullanımın daha eğitsel olabileceği 

değerlendirilmektedir. Öğretmen rehberliği dâhil olan çalışma grupları bilgiyi etkili 

kullanımda daha etkili bir eylem gerçekleştirilmesini ortaya çıkarmaktadır. 

YENİ YAZMA BECERİSİ: KOMUT YAZIMI  

Komut yazımı doğrudan öğretim tasarısıyla ilgilidir ve bilginin inşa edilmesinde önemli 

bir rol oynamaktadır.  Yapay zekâ araçlarında komut yazımı, iki ya da daha fazla insan 

arasındaki etkileşimden farklı olarak direktif ile rol tanımı yapılmıştır. Komutlardan 

oluşturulacak bilgiye göre tüm tanımlamaların yapılmış olması gerekmektedir. Komut 

verme becerisi, yapay zekânın etkili bir şekilde kullanılmasında önemli bir görev 

almaktadır; çünkü kullanıcı talebini; bağlam, rol, örnek, ton ve görevden beklentisini 

belirterek yaparsa daha etkili, uygun ve yapılandırılmış bir içeriğe ulaşabilmektedir (Yılmaz 

& Yılmaz, 2023). Komut oluşturma özellikle öğrencinin bilgiyi birlikte oluşturma eyleminin 

ilk adımıdır ve bilgiyi oluşturmada yapılandırılan talep sağlıklı, etkili, amaca hizmet eden 

ve ekolojik olarak sorumlu bir sonucu beraberinde getirmektedir (Hwang vd., 2024).  

Kim vd. (2025) komut yazımının YZ okuryazarlığıyla ilişkilendirmiş ve YZ okuryazarlığı 

yüksek olan öğrencilerin YZ okuryazarlığı düşük olan öğrencilere göre bağlama uygun, 

detaylı komut oluşturabildiklerini gözlemlemişlerdir. Oppenlaender vd. (2024) komut 

yazımını yaratıcı bir deneyim olarak nitelendirmiş ve bu süreçte komut kalitesini kontrol 

etme ve komutları iyileştirme için geniş çapta birtakım önerilerde bulunmuş ve komut 

yazımının deneysel ya da sezgisel olmayan ve liyakatli sonuçlar vermesi için pratiklerle ve 

rehber eşliğinde öğrenilecek yeni bir beceri türü olduğunu belirtmişlerdir. Plaatjies ve Van 

Wyk (2025) sistematik yazın alanını çalışmasında komut yazım becerisinin akademik yazma 

becerilerini geliştirdiğini ortaya koymuş ve komut yazımı eğitiminin ve pratiklerinin 

bütünüyle akademik yazma da katkı sağlayacağını belirtmişlerdir.  

  DİL BECERİLERİNE GÖRE UYGULAMA DESENLERİ  

Yabancı dil öğreniminde dil becerilerine göre bakıldığında bazı uygulama örnekleri 

şu şekilde sunulabilir: Dil bilgisi dersinde öğrencinin belirli dil bilgisi kalıplarını neden ve 

ne zaman kavramıyla örnekler dâhilinde ve bağlam içinde oluşturulabilir. Örneğin A2 

düzeyinde bir öğrenci için YZ’ye dil bilgisi uzmanı ve sabırlı bir öğretmen rolü verilir, yazılan 

bir cümlenin doğru yazılıp yazılmadığı sorulur, cümle yanlış ise düzeltilmesini ve basit bir 

dil ile gerekçeli açıklaması ve ek olarak başka örnekler vermesi istenebilir. Öğretmen burada 

oluşan komutları ve örnekleri kontrol edebilir ve ek yönlendirme yapabilir.  

Kelime bilgisi çalışmalarında, öğrenilecek yeni kelimelere bağlamlar verilir ve bu 

kelimelerin diğer kelimelerle birlikte kullanım durumları sorulabilir. Başka bir örnekte ise 

öğretmen yapay zekâ iş birliğinde kelimeleri liste olarak değil; işlevsel bir bağlamda örneğin 

bir e-posta içeriğinde sunabilir. Öğrenci bir e-postayı ve belirtilen/öğrenilmesi hedeflenen 



 

274 
 

kelimeler yerine öneriyle e-postayı yeniden yazabilir. Öğretmen ve YZ araçları; e-posta 

tonunu, kelimelerin bağlamsal olarak uygun kullanılıp kullanılmadığını kontrol edebilir. 

Böylelikle üçlü etkileşim ve bilginin birlikte inşası gerçekleşmektedir. Ayrıca kelime 

çalışmaları okuma metinlerinde de yapılabilir örneğin öğrenci bir kısa haberi YZ ile 

sadeleştirerek oluşturur ve öğrenciye hem özgün hem de sadeleştirilmiş metni verip 

sadeleşmenin nasıl olduğu konusunda farkındalık yaratıp bu metin üzerinden ana fikir ve 

okuduğunu anlama süreçleri takip edilebilir.  

Yazma becerisinde ise C1 düzeyinde bir öğrencinin oluşturduğu metni akademik 

yazım, tutarlılık ve eş dizimin doğru kullanımı açılarından değerlendirebilir; öneri oluşturup 

öğrencinin YZ iş birliğiyle metni yeniden yazması sağlanabilir. Burada amaç kopyala 

yapıştır eylemi değil; yeniden düzenleme ile tutarlılık nasıl oluşabilir bunun farkına varma 

ve öğrencinin kendi yazdığı yazı üzerinden öğrenilmiş bir yeniden düzenleme deneyimi 

oluşturmaktır. Öğretmen ise bu süreçte etik ve sorumlu bilgi kullanımı kontrol ederek 

bilgiyi birlikte inşa eden rehber görevindedir. Öğrenci yeniden yazmada değişikliğin neden 

ve nasıl olduğunu açıklayabiliyorsa bu deneyim akademik yazma açısından önem 

kazanmaktadır. 

Dinleme becerisinde A2 düzeyinde bir metin, YZ araçları kullanılarak görsel ve işitsel 

araçlarla içerik oluşturulup öğrenciye dinletilebilir, metnin ana fikrini bulma ve metni 

özetleme görevleri verilebilir, bu çalışma özetlerin metin ile tutarlığı kontrolü için de 

kullanılabilir, tekrar dinleme yapılarak doğruluk kontrolü gerçekleştirilebilir. YZ aracılığıyla 

yapılan dinleme etkinliklerinde öğretmen veya öğrenci tarafından metnin çoklu medya 

kullanımına bir imkân sağlamakta, seslendirme, görsel yaratıcılık, dinleme materyalini 

zenginleştirme için kullanılabilmektedir. 

Konuşma becerisinde yapay zekâ araçlarıyla yapılan pratikler, öğrenciler için en 

önemli fırsatlardan biri olabilmektedir. Çünkü konuşma pratiği sınıf ortamlarında sınırlı 

imkânlar dâhilinde yapılmaktadır. Öğrenciler konuşma pratiği yapacakları dış ortamlarda 

özellikle ana dilin konuşulmadığı ortamlarda konuşma pratiği açısından kendilerini yetersiz 

hissedebilirler ya da sınıf içi konuşma kaygısı yaşayan öğrenciler YZ araçlarıyla konuşma 

pratiği yapıp kaygılarını azaltabilirler. Örneğin YZ aracına (eğer teknik olarak ses giriş çıkışlı 

sistem üzerinden çalışıyorsa) bir görev verilebilir. “Seninle rol yapalım. Sen Madrid’te kafede 

çalışan bir garsonsun, ben de bir müşteriyim. Konuşmayı ben başlatacağım, dil bilgisi 

hatası yaparsam beni düzelt, beni anlamazsan yeniden tekrar etmemi sağla. Amacım bir 

burger siparişi vermek. Bu amacıma ulaşmam için bana destek olan yardımsever bir 

garsonu oynayacaksın. Başlayalım”. Öğretmen böyle bir çalışmada rehber rolünü devam 

ettirebilir. Öğrenciye konuşma deneyiminin nasıl olduğunu yansıtıcı sorular sorabilir ya da 

görevin tam ve uygun bir şekilde tamamlanıp tamamlanmadığını sorabilir. 

SONUÇ  

Bu çalışma yabancı dil öğretiminde YZ kullanımına üretken bir açıdan bakıp bir ilke-

tasarım modeli üzerinden YZ dil entegrasyonu pedagojik açıdan ele almaktadır. Böyle bir 

entegrasyon ancak pedagojik amaçlarla uyumlandığında anlamlı çıktılar üretebilir. 

Entegrasyonun yöntemsel omurgasını oluşturan en önemli iki şeyden ilki, Geniş Dil Modeli 

(GDM) doğru olmayan bilgi oluşturma ihtimali ikincisi ise böyle bir ihtimal dâhilinde ortaya 

çıkan verinin sorumluluğunda çoklu aktörlerin yer almasıdır. Bu aktörler pratikte işlevi 

olan bir mekanizma yaratmaktadır. YZ içerik oluşturup verilen taleplere karşılık verirken 



 

275 
 

öğretmen; planlayan, üreten ve rehberlik eden, öğrenen ise birlikte inşa eden ve tekrar 

düzenleyen rolündedir. Öğrenen bireyin komut yazabilme becerisi çok önemlidir çünkü 

komut yazabilmede yetkinlik akademik yazma becerisi ve YZ okuryazarlığını 

yansıtabilmektedir. Yapay zekâ, öğretmen ve öğrenci dil öğreniminde uygulama desenleriyle 

etkileşimde bulunabilmekte bu deneyim inovasyon ile pedagojiyi anlamlı bir şekilde 

birleştirebilmektedir. İleriki çalışmalarda bu desenlerin etkililiğini ölçmek için sınıf içi 

uygulamalarda kontrollü karşılaştırmalı çalışmalar, beceri bazında öğrenme kazanımı 

ölçümleri önerilmektedir. 

 

Kaynakça 

Adhikari, D. P., & Pandey, G. P. (2025). Integrating AI in higher education: transforming teachers’ 

roles in boosting student agency. Educational Technology Quarterly, 2, 151–168. 

https://doi.org/10.55056/etq.943 

Cai, W., & Gao, M. (2025). Beyond Hallucination: Generative AI as a Catalyst for Human Creativity 

and Cognitive Evolution. ICCK Transactions on Emerging Topics in Artificial Intelligence, 2(1), 

36–42. https://doi.org/10.62762/TETAI.2025.657559 

Hwang, M., Jeens, R., & Lee, HK. (2025). Exploring learner prompting behavior and its effect on 

ChatGPT-assisted English writing revision. Asia-Pacific Education Researcher, 34, 1157–1167. 

https://doi.org/10.1007/s40299-024-00930-6 

Joseph, J. (2025) The algorithmic self: how AI is reshaping human identity, introspection, and 

agency. Frontiers in Psychology, 16, 1645795. https://doi.org/10.3389/fpsyg.2025.1645795 

Katsenou, R., Kotsidis, K., Papadopoulou, A., Anastasiadis, P., & Deliyannis, I. (2025). Beyond 

assistance: Embracing AI as a collaborative co-agent in education. Education Sciences, 15(8), 

1006. https://doi.org/10.3390/educsci15081006 

Kim, J., Lee, H. & Cho, Y. H. (2022). Learning design to support student-AI collaboration: 

perspectives of leading teachers for AI in education. Education and Information Technologies, 

27, 6069–6104. https://doi.org/10.1007/s10639-021-10831-6 

Kim, J., Yu, S., Lee, S. S., & Detrick, R. (2025). Students’ prompt patterns and its effects in AI-

assisted academic writing: Focusing on students’ level of AI literacy. Journal of Research on 

Technology in Education, 1–18. https://doi.org/10.1080/15391523.2025.2456043 

Kulikov, S.B., Shirokova, A.V. (2021). Artificial intelligence, culture and education. AI & Society, 36, 

305–318. https://doi.org/10.1007/s00146-020-01026-7 

Merino-Campos, C. (2025). The impact of Artificial Intelligence on personalized learning in higher 

education: A systematic review. Trends in Higher Education, 4(2), 17. 

https://doi.org/10.3390/higheredu4020017 

Mohammed, M.N., Al Dallal, A., Emad, M., Emran, A.Q., Al Qaidoom, M. (2025). A comparative 

analysis of artificial hallucinations in GPT-3.5 and GPT-4: Insights into AI progress and 

challenges. In E. AlDhaen, A. Braganza, A. Hamdan, & W. Chen (Eds.), Business sustainability 

with Artificial Intelligence (AI): Challenges and opportunities. Studies in systems, decision and 

control, 566. Springer. https://doi.org/10.1007/978-3-031-71318-7_18 

Nguyen, N. D. (2023). Exploring the role of AI in education. London Journal of Social Sciences, 6, 84–

95. https://doi.org/10.31039/ljss.2023.6.108 

Oppenlaender, J., Linder, R., & Silvennoinen, J. (2024). Prompting AI Art: An Investigation into the 

Creative Skill of Prompt Engineering. International Journal of Human–Computer Interaction, 

41(16), 10207–10229. https://doi.org/10.1080/10447318.2024.2431761 

Plaatjies, B., & Van Wyk, M. (2025). Prompt literacy as an enhancer of students' academic writing in 

higher education institutions: A systematic literature review. Journal of Teaching and Learning, 

19(4). https://jtl.uwindsor.ca/index.php/jtl/article/view/10017 

https://doi.org/10.55056/etq.943
https://doi.org/10.1007/s40299-024-00930-6
https://doi.org/10.3389/fpsyg.2025.1645795
https://doi.org/10.3390/educsci15081006
https://doi.org/10.1080/15391523.2025.2456043
https://doi.org/10.3390/higheredu4020017
https://doi.org/10.1080/10447318.2024.2431761
https://jtl.uwindsor.ca/index.php/jtl/article/view/10017


 

276 
 

Rivers, C., & Holand, A. (2022). Management education and artificial intelligence: Toward 

personalized learning. In M. R. Fellenz, S. Hoidn, & M. Brady (Eds.), Future of management 

education (pp. 185-204). Routledge. https://doi.org/10.4324/9781003095903 

Sert, O. (2025). Partnering with AI in teacher education? Using an automatic question detection tool 

to reflect on classroom interaction. Journal of Research on Technology in Education, 1–19. 

https://doi.org/10.1080/15391523.2025.2504355 

Tan, S. C., Tan, Y. Y., Teo, C. L., & Yuan, G. (2025). Teachers' professional agency in learning with 

AI: A case study of a generative AI-based knowledge building learning companion for teachers. 

British Journal of Educational Technology, 70013. https://doi.org/10.1111/bjet.70013 

Xiaoyu, W., Zainuddin, Z., & Hai Leng, C. (2025). Generative artificial intelligence in pedagogical 

practices: A systematic review of empirical studies (2022–2024). Cogent Education, 12(1). 

https://doi.org/10.1080/2331186X.2025.2485499 

Yilmaz, R., & Yilmaz, F. G. K. (2023). The effect of generative artificial intelligence (AI)-based tool use 

on students’ computational thinking skills, programming self-efficacy and motivation 

Computers and Education: Artificial Intelligence, 4, 100147. 

https://doi.org/10.1016/j.caeai.2023.100147 

  

https://www.taylorfrancis.com/search?contributorName=Martin%20R.%20Fellenz&contributorRole=editor&redirectFromPDP=true&context=ubx
https://www.taylorfrancis.com/search?contributorName=Sabine%20Hoidn&contributorRole=editor&redirectFromPDP=true&context=ubx
https://www.taylorfrancis.com/search?contributorName=Mairead%20Brady&contributorRole=editor&redirectFromPDP=true&context=ubx
https://doi.org/10.4324/9781003095903
https://doi.org/10.1080/15391523.2025.2504355
https://doi.org/10.1111/bjet.70013
https://doi.org/10.1016/j.caeai.2023.100147


 

277 
 

İZMİT İLÇESİNDEKİ OSMANLI DÖNEMİ CAMİ HAZİRELERİNDE YER ALAN MEZAR 

TAŞLARINDAKİ EDEBİ METİN VE MANZUMELER HAKKINDA BİR İNCELEME 

A STUDY ABOUT LITERARY TEXTS AND POEMS ON TOMBSTONES IN THE MOSQUE 

GRAVEYARDS OF THE OTTOMAN PERIOD IN IZMIT DISTRICT 

Yusuf AVŞAR 

Mesude Hülya (ŞANES) DOĞRU 

 

Özet 

Türk Sanatı tarihinde, yoğunlukta olarak Osmanlı döneminde birçok hattat yetişmiş 

ve farklı coğrafyalardan öğrencileri de yetiştirerek, hat sanatının ustalığını çeşitli ülkelere 

yaymış ve popülerliğini genişletmişlerdir. İstanbul şehrinin başkent olması sebebiyle 

kuşkusuz sanat çevresinin ve hareketliliğinin de İstanbul ve çevresinde yoğunluk kazanmış 

olduğu görüşüne ulaşmak mümkündür. Ancak Türk Hat Sanatının izlerini yalnızca 

İstanbul şehriyle sınırlandırmak imkânsızdır. Anadolu şehirlerinin neredeyse tümünde eski 

bir Osmanlı dönemi Türk mezar taşına rastlamak gayet olağandır. Özellikle camilerin 

hazirelerinde ve eski kabristanlarda Osmanlılara ait mezar taşlarını bulmak mümkündür.  

Çalışma konusu günümüzde Kocaeli İli sınırları içinde bulunan İzmit İlçesindeki 

Orhan Camii, Pertev Mehmed Paşa Camii, Hüseyin Paşa Camii ve Yumurtacı Camiinin 

hazirelerindeki mezar taşları üzerine yazılı olan, ölüm ile ecel konularının işlendiği edebi 

metinler ve manzumeleri Türk mezar kitabe kültürü çerçevesince incelenmektedir. 

Beyitlerde ve dizelerde uygulanan kafiye örgüsü, kitabe metinlerinde kullanılan 

sözcüklerdeki mecazî anlatım öğeleri, metinlerin edebî açıdan kazandırdığı zenginlik ve 

ayrıcalık gibi konuların analiz edilmesi önemlidir. Periferide yaşamış olan hattatlar 

tarafından mezar taşları üzerindeki açık ve anlaşılır bir Türkçeyle yazılmış beyit ve kıtaları 

incelemek, aynı zamanda dönemin dil yapısı ve dilin edebî anlatım zenginliklerini de 

anlamayı kolaylaşmaktadır. 

Çalışmada, mezar taşlarında bulunan edebi beyit ve manzumelerle karşılaştırmak ve 

işlenen konuların ortak noktalarının bulunduğunu ortaya koymak amacıyla, dönemsel 

olarak halk edebiyatından bazı şairlerin eserleri ve şiirleri örnek olarak sonuç kısmında 

belirtilmiştir. Örnek olması açısından belirtilen ağıt ve deyiş türleri, halk şairlerinin ölüm, 

ecel, dünya hayatı ve ahiret, mahşer, sorgu, cennet- cehennem ve helallik almak gibi 

konuların anlaşılır bir Türkçeyle işlendiğini ortaya koymakla birlikte analizleri yapılan 

kitabe manzumelerindeki ifade, anlam ve söylem benzerliklerini veya farklılıklarını da 

anlaşılabilir kılmaktadır. 

Anahtar Kelimeler: Mezar Taşı Metinleri, Hat sanatı, Hattat, İzmit Camileri, Periferi 

 
 Sempozyum kapsamında sözlü olarak sunulacak olan bildiri, “İzmit Pertev Paşa Camii, Orhan Camii, Hüseyin 
Paşa Camii ve Yumurtacı Camii Hazirelerinde Bulunan Mezar Kitâbelerinin Hat Sanatı Yönünden İncelenmesi” 
isimli tez metninin bir bölümünün kaynak olarak kullanılması ile hazırlanmıştır.   
 Araştırmacı, Manheim, yanu9494@gmail.com, ORCİD: 0000-0001-9961-0914 
Doç. Dr.  Sakarya Üniversitesi Geleneksel Türk Sanatları Bölümü Öğretim Üyesi, Sakarya, 
mhdogru@sakarya.edu.tr, ORCİD: 0000-0003-2963-4827 
 



 

278 
 

Abstract 

In the history of Turkish art, many calligraphers were trained, especially during the 

Ottoman period, and by training students from different geographies, they spread the 

mastery of calligraphy to various countries and expanded its popularity. Examples of 

calligraphy can be examined in the finest detail in every field related to writing, from the 

entrance and construction plaques of many architectural structures, especially religious 

buildings, to fountain and charity inscriptions, from the sultan's signature to the content 

of manuscripts and even the inscriptions on tombstones.  

It is possible to reach the conclusion that the art scene and its dynamism have 

undoubtedly intensified in Istanbul and its surroundings since Istanbul is the capital city. 

However, it's impossible to limit the traces of Turkish calligraphy solely to Istanbul. It's 

quite common to find an old Ottoman-era Turkish tombstone in almost every Anatolian city. 

Ottoman tombstones are especially common in mosque graveyards and old cemeteries. 

The subject of the study is the examination of literary texts and poems dealing with 

the subjects of death and fate, written on the tombstones in the graveyards of Izmit Orhan 

Mosque, Pertev Mehmed Pasha Mosque, Hüseyin Pasha Mosque and Yumurtacı Mosque, 

located within the borders of Izmit province today, within the framework of Turkish tomb 

inscription culture. 

Examining the couplets and stanzas written in clear and understandable Turkish on 

tombstones by calligraphers who lived in the periphery also makes it easier to understand 

the language structure of the period and the richness of literary expression of the language. 

Details such as whether an inscription is written in the local dialect in which it is found 

make it possible to provide researchers and readers with relevant etymological information. 

Issues such as whether the rhyme scheme used in the couplets and verses is used 

masterfully or not, the metaphorical expression elements in the words used in the 

inscription text, and the extent to which they bring literary richness and privilege to the 

text can be easily analyzed. 

Keywords: Tombstone Texts, Calligraphy, Calligrapher, İzmit Mosques, Periphery 

Giriş 

İzmit, Roma İmparatorluğu’nun Roma, Antakya ve İskenderiye’den sonra dördüncü 

en büyük kenti konumuna gelerek, kritik güzergâhların kesiştiği bir nokta olmuştur 

(Bostan, 2001:536). Bölge, 1302 yılında körfezin güney sahilinde meydana gelen Bapheus 

Muharebesi sonucunda, Osmanlı Devleti’nin doğuşuna şahitlik etmiştir.  

İzmit, Orhan Gazi devrinde Akçakoca tarafından 1326-1330 yılları arasında zapt 

edilmiştir. Timur istilası sırasında, Timur ordusunun bir kolu tarafından yağma edilmiştir 

(Fıratlı, 1971).1337-1338 tarihlerinde Akçakoca tarafından Osmanlı topraklarına dahil 

edilen Nikomedia (Danişmend, 1974:27), önce İznikmid, zamanla halk tarafından 

kısaltılarak 'İzmit' halini almıştır (İnalcık, 1997:79). Evliya Çelebi Seyahatnamesi'nde 

İzmit’in adının kökeni şöyle anlatılmıştır: 'Orhan Bey, İzmit kalesini fethetmek amacıyla 

önce Koca Bey’i komutan olarak görevlendirmiş ve “iznimdir, var git” demiştir. Bu ifadeden 

dolayı İzmit isminin, ‘iznim git’ sözünden türediği rivayet edilir (Gölcük, 2021:8).  

Fetihten sonra savaş ve kuşatmalardan harabe haline gelen İzmit’te ilk olarak iç kale 

onarılmış, daha sonra diğer imar faaliyetleri başlatılmıştır (Öztüre, 1981:85). Aşık Paşazade 



 

279 
 

İzmit’in fethini “...Orhan Gazi hisara girdi ve Aydos’ta bulunan gazilerin de hepsi İznikmid’e 

gelip yerleştiler. Orhan Gazi oğlu Süleyman Paşa’yı İznikmid’e getirdi. Kiliseleri mescit yaptı. 

Ayrıca bir kiliseyi de medreseye çevirdi. Daha şimdi bile medresesi vardır” sözleriyle 

anlatmaktadır (Aşıkpaşazade, 2003:96). 

İzmit şehrinin 1509 yılında büyük bir deprem sonucu hasar görmüştür (Öztüre, 

1996:27).  II. Beyazıt döneminde meydana gelen 14 Eylül 1509 tarihli depremden önemli 

ölçüde etkilenmiş, deprem sonucunda Süleyman Paşa Medresesi, 5 cami ve 300’e yakın ev 

tamamen yıkılmış, tersane de büyük hasara uğramıştır (Öztüre, 1996:98,99). 

1719 tarihinde de İzmit ve civarında meydana gelen büyük depremin 14 Mayıs’ta 

olduğu, İzmit kentinin beşte dördünün yıkıldığı, enkaz altında 4000 kişinin öldüğü tespit 

edilmiştir. Ayrıca altı cami çökmüş ve bunların içinde bulunan 600 kişi de ölmüştür. Roma 

döneminden kalma su kemerlerin hasar görüp yıkıldığı da Fındıklılı Silahdar Mehmet 

Ağa’nın Nusretname isimli eserinde anlatılmaktadır (Silâhdar, 1964:388). İdris Bostan, 

İslam Ansiklopedisi’nde bulunan “İzmit” maddesinde, aynı depremin kentin önemli bir 

bölümünün yıkıldığından, Gümrükhane’nin deniz suları altında kaldığından, Mehmet Bey 

Cami ve müştemilatının tamamen, Pertev Paşa Cami’nin kısmen zarar gördüğünden 

bahsetmektedir (Bostan, 2001:537). 

Osmanlı dönemi mimarî yapılarının bu yıkımlardan belli ölçüde zarar görmesi göz 

önünde bulundurulduğunda, günümüze ulaşan yapılar, tarihi belge ve somut örnek 

olmaları açısından önem taşımaktadır.  

Araştırmaya konu olan İzmit Orhan Cami, Pertev Mehmed Paşa Cami, Hüseyin Paşa 

Cami ve Yumurtacı Cami hazirelerinde bulunan mezar taşlarındaki kitâbe metinlerinde, 

edebi metin ve manzume çeşitliliğine ulaşılmaktadır. Bu veriler ışığında, kitâbe 

metinlerindeki ölüm ve ecel vurgusu araştırmaya değer görülerek Türk Mezar Kitâbeciliği 

edebiyatına ve bu alanda yapılan ve yapılacak çalışmalara katkı sağlanması 

amaçlanmaktadır. 

  1.KOCAELİ İLİ İZMİT İLÇESİNDE BULUNAN CAMİLER VE HAZİRELERİ 

Bu çalışmada, İzmit ilçesinde bulunan dört adet Osmanlı Camisinin (İzmit Orhan 

Cami, Pertev Mehmed Paşa Cami, Hüseyin Paşa Cami ve Yumurtacı Cami) hazirelerindeki 

mezar taşları üzerine yazılı olan ve ölüm ile ecel konularının işlendiği edebi metinler ve 

manzumeleri Türk Mezar Kitâbeciliği kültürü çerçevesince incelenmektedir. Edebi metinler 

dil bilgisi, yöresel söylem farklılıkları, metinsel içerik farklılıkları vb. perspektiflerden 

değerlendirilecektir. Ölüm, dünya hayatı, ahiret, erdemli ve ahlâklı yaşam ve henüz 

yaşamakta olan bireylere dünya hayatının geçiciliği üzerine nasihât gibi konuların, mezar 

taşı kitâbelerindeki edebi metinler içerisinde manzum olarak nasıl ve ne şekilde ifade 

edildiği ele alınacaktır.  

 



 

280 
 

Çizim 1. Orhan Cami Hazire Krokisi (Kaynak: Yusuf Avşar tarafından çizilmiştir.) 

Çalışmada ayrıca, şahidelerde yazılı bulunan manzumelerle ortak konuların işlenmiş 

olması üzerine çeşitli yüzyıllardan Türk Halk edebiyatı şairlerinin, ozanlarının ve âşıkların 

ölüm-ecel, dünya-ahiret hayatları, yaratıcıya geri dönüş, hayatta kalanlara nasihat ve öğüt 

verme, dünya hayatının geçiciliği ile fâniyat-ebediyet vb. konularda yazmış oldukları bazı 

manzume ve beyitlere yer verilmiştir. Bu şiir örnekleri ile toplumun ve bireyin genel 

kapsamıyla ölüm konusunu edebi anlamda nasıl bir üslup ile ele aldığı, mezar kitâbelerinde 

görülen dizelerle olan benzerlikleri ve yorum farklılıkları ortaya konulmuştur.  

Kitâbelerde bulunan edebi manzumelerin kimler tarafından yazıldığı bilinmemekle 

birlikte, bu çalışmayla halk edebiyatımızın önemli şair ve ozanlarının en çok bilinen deyiş 

ve şiir örnekleri ile ölüm ve ecel konularına verilebilecek en çok bilinen örnekler ışığında, 

bu konuların gerek anonim şiir gerekse şairi ve yazarı bilinen yaygın manzumelerin 

tamamında bâriz bir yakınlık ve benzerlik olduğu açıklanmıştır. 

  1.1.Orhan Camii Haziresinde Bulunan Mezar Taşı 

İzmit şehrinin en eski Osmanlı Camisi olan Orhan Cami haziresinde toplamda 13 

adet Mezar kitâbesi bulunmaktadır. Kitâbe metinlerinde işlenilen edebi beyitler ile ilgili 

olarak Orhan Cami mezar taşlarında yazılı bulunan ve diğer Osmanlı dönemi Şâhidelerinde 

sıklıkla rastlanılmayan bir metin, edebi yönden değerlendirilmiştir.  

  1.1.1. Duhâncı (Tütüncü) Hacı Ahmed Ağa 

Transkripsyon 

 

 

 

 



 

281 
 

 

Anlam 

 

Tablo 1. Duhâncı (Tütüncü) Hacı Ahmed Ağa (Kaynak: Yusuf Avşar tarafından 

fotoğraflanmıştır.) 

Çevirisi yapılmış olan ve vefat eden kişinin doğrudan kendi söylemi biçiminde 

kurgulanan bir anlatım, manzum olarak belirtilmiştir. Medfun kişi bu dizelerde, yaratıcıdan 

merhamet dilenmekte ve kabir azabından sakındığını belirtmektedir. 

Metinde ölen kişinin künye bilgilerinden önce “Huve’l Bâkî” (Bâki olan O’dur) 

ibaresinden hemen sonra manzum olarak taş üzerine aktarılan bölüm, edebi metnin yazılı 

olduğu beyitlerdir.  

Yâ İlâhî! Ol mübârek İsm-i pâkin izzetî / Hem Rasûlün Fahr-i âlem Şâh-i kevneyn hürmetî 

Eyle kabrim ravza-i cennet yâ İlâhe’l-âlemîn / Gîce gündüz eylesünler hûr-i gılmân hizmetî” 

dizeleriyle 

  1.2.Hüseyin Paşa Camii Haziresinde Bulunan Mezar Taşları 

Osmanlı dönemi İzmit Camilerinden olan Hüseyin Paşa Camii haziresindeki edebi 

metinler kullanıldığı görülen mezar taşlarından birkaç örnek, sırasıyla 

değerlendirilmektedir.  



 

282 
 

Hüseyin Paşa Cami haziresinde bulunan 22 Mezar taşında yazılı edebi metinlerden 

4 manzume, edebi açıdan değerlendirilip açıklanmıştır. Değerlendirilen dizelerin, sıklıkla 

karşılaşılmayan örnekler olarak kullanılmış olduğu görülmektedir.  

Çizim 2. Hüseyin Paşa Cami Hazire Krokisi (Kaynak: Yusuf Avşar tarafından çizilmiştir.) 

 

  1.2.1. Eş-Şeyh Hâfız Abdullâh Efendi Zâde Seyyid Mustafâ Safvet Efendi 

 

Transkripsyon 

 

Anlam 

 

Tablo 2. Eş-Şeyh Hâfız Abdullâh Efendi Zâde Seyyid Mustafâ Safvet Efendi (Kaynak: Yusuf 

Avşar tarafından fotoğraflanmıştır.) 

Kitâbe metninde manzum olarak iki adet dizeden oluşan bir beyit yazılıdır. 

Nevcıvânım uçdu cennet bağına / Firâkı kaldı vâlideyni cânına 

Vefat eden kişinin muhtemel olarak genç olması ve geride bıraktığı Anne ve Babasını 

üzüntü ile yas içerisinde bırakmış olması durumu manzum bir edebi metin olarak Kitâbe 

metnine eklenmiştir. 

 



 

283 
 

1.2.2. Eş-Şeyh Abdullah Efendî’nin Kerîmesi Râsime Hânım 

 

Transkripsyon 

 

Anlam 

 

Tablo 3. Eş-Şeyh Abdullah Efendî’nin Kerîmesi Râsime Hânım (Kaynak: Yusuf Avşar 

tarafından fotoğraflanmıştır.) 

  Metin içerisinde geçen iki dizeli Beyit şu şekildedir; 

Bir gülî gonca-i nevresfidân / Kuş misâli eyledî azm-i cinân 

Dizelerden hareketle, vefat eden kişinin henüz genç olduğu belirtilerek, günahsız ve 

mâsum bir şekilde Cennete bir kuş gibi havalanıp uçmuş olduğunun manzum bir biçimde 

ifade edildiği söylenebilmektedir. 

  1.2.3. Edâlı Hâfız Osmân Efendi’nin Zevcesi Merhûme Emîne  

Kitâbe metninde işlenmiş olan manzum metin şöyledir; 

Dîlerim bakmıya Rabbim yüzümün kâresine / Merhem-i rahmet (v)ura ma’siyetim yâresine / 

Kereminden ne kadar mücrim isem kesmem ümîd / Girmez kimse kul ile efendi ârasına 

Edebi bir söylem ve kâfiye düzeniyle yazılmış dizelerde, ölen kişinin kendi hitâbı 

şeklinde bir anlatıma başvurulduğu incelenmektedir. Vefat eden kişi burada Yaratıcıdan 

hayatta iken işlemiş olduğu günahlar sebebiyle af dilemekte ve günahlarından dolayı 

duyduğu derin utanç ve endişeleri dile getirmektedir. Günahlarından duyduğu utanç ve 

kaygı her ne kadar derin bir anlatıyla ifade edilmiş olsa da kişi, Yaratanın yüce merhametine 

ve affına sığınmaktadır.  



 

284 
 

  

Transkripsyon Anlam 

 

 

 

Tablo 4.Edâlı Hâfız Osmân Efendi’nin Zevcesi Merhûme Emîne (Kaynak: Yusuf Avşar 

tarafından fotoğraflanmıştır. (sol). Kaynak: Cebe, O.N, İzmit Mezar Kitabeleri, (Kocaeli: Çağ 

Matbaacılık, s.101). (sağ)).  



 

285 
 

  1.2.4. Kayazâde Muhammed Bey’in Kerîmesi Şeyh Abdullâh Efendi’nin Halilesi 

Merhûme Veliyye Hânım 

  

Transkripsyon Anlam 

 

 

Tablo 5.  Kayazâde Muhammed Bey’in Kerîmesi Şeyh Abdullâh Efendi’nin Halilesi Merhûme 

Veliyye Hânım (Kaynak: Yusuf Avşar tarafından fotoğraflanmıştır (sol). Kaynak: Cebe, O.N, 

İzmit Mezar Kitabeleri, (Kocaeli: Çağ Matbaacılık, s.100). (sağ)) 

Şeyh Abdullah Efendi’nin eşi Veliyye Hanım’a ait kitâbede yazılı bulunan 

manzumede; 

Âh meded bulunmadı emrâzının bir çâresi / Genç yaşında tekmil etmiş meğerkim va’desi / 

Nîce rûhânî cismâniyle tedbîr itdiler / Gelse Lokmân neylesün dolmuş ecel peymânesi 

yazılıdır.  



 

286 
 

Metinde geçen edebi dizelerde, vefat eden kişinin tedavisi olmayan bir hastalık 

sonucunda vefat etmiş olduğu belirtilmektedir. Vefat ettiğinde henüz genç yaşta olduğu 

ifade edilerek, hastalığına hem ruhsal hem bedensel/fiziksel tedavilerde bulunulduğu 

ancak bu tedavilerin de olumlu sonuç vermediği belirtilerek, İslam inancında tedavi 

yöntemleriyle bilinen Lokman Peygamberin dahi bu hastalığı tedavi edemeyeceği dördüncü 

dizede ifade edilerek ecel kavramı ve insan hayatının mutlak sona ulaşacağı vurgulanmıştır. 

  1.3.Pertev Mehmed Paşa Cami (Yeni Cuma) Haziresinde Bulunan Mezar Taşları 

Mimar Sinan eseri olan Pertev Mehmed Paşa Cami (yaygın ismiyle “Yeni Cuma 

Cami”), izmit şehrinin en eski Camilerindendir. Cami planına göre bahçenin sol kısmında 

köşede yer alan hazirede 8 mezar taşı bulunmaktadır. Bu mezar taşlarından 3 tanesi, kitâbe 

metninde bulunan manzumeleri bakımından nadiren rastlanan Şâhide beyitlerindendir. 

Çizim 3. Pertev Mehmet Paşa (Yeni Cuma) Cami Hazire Krokisi (Kaynak: Yusuf Avşar 

tarafından çizilmiştir.) 

 

1.3.1. Zecriyye Nâzırı Hacı Ali Zâde Derviş Ahmed Efendi 

Transkripsyon 

 

Anlam 



 

287 
 

 

 

Tablo 6. Zecriyye Nâzırı Hacı Ali Zâde Derviş Ahmed Efendi (Kaynak: Yusuf Avşar tarafından 

fotoğraflanmıştır.) 

Kitâbe metninin manzum kısmında şu dizeler yer almaktadır; 

Kimseye bâkî değildir çünkî bî dehrî sübut / Gel oku ihlâsla fâtiha ümmete sükût / Kıl nazâr 

ayn’ü basr ile gönül al ibret / Her nefs zâik-i mevtdir hüve’l hayyü’l layemüt 

Manzumede genel olarak bütün yaratılmış olan canlıların ölümlü olduğu ve bir gün 

mutlaka öleceklerine dair bir anlatım esas alınmıştır. Burada insanın yaratılmış bir varlık 

olduğu hatırlatılmakta olup yalnızca Yaratıcının ölümsüz ve sonsuz olduğu ifade edilmiştir. 

Dünya hayatında insanın doğru ve erdemli yaşamı gerekliliği üzerine ise ölmüş olan 

insanlardan, mezarlıklardan, mezar taşlarından ve ölüm gerçeğinin kendisinden ibret 

alınması gerektiği, tavsiye olarak edebi bir anlatı biçimiyle yazılmıştır. 

  1.3.2. İzmit Zabtiyye Taburu Üçüncü Süvarî Bölüğünden Mülâzım-ı Evvelî İçelli 

Hacı Mustafa Ağa 

Transkripsyon 

 



 

288 
 

 

Anlam 

 

Tablo 7. İzmit Zabtiyye Taburu Üçüncü Süvarî Bölüğünden Mülâzım-ı Evvelî İçelli Hacı 

Mustafa Ağa (Kaynak: Yusuf Avşar tarafından fotoğraflanmıştır.) 

Mezar taşı metninde geçen manzume; 

İlâhî hâcetim bu dergâhinden / İnâyet kıl kemâl-i şefkatinden / Sürünüb yerlere geldim der 

ihsânına ben / Beni mâhrum etme bâb-ı rahmetinden şeklindedir. 

Dizelerde ağırlıklı olarak Yaratıcıdan af dilenmekte ve onun bağışlamasına sığınılma 

arzusuna yer verilmiştir. Vefat eden kişinin kendi ifadeleri ve yakarışı şeklinde manzum 

edilen edebi metinde, günahlarının farkında olan ve işlemiş olduğu günahlardan dolayı 

utanç ve kaygı içinde bulunan bir insanın pişmanlıkları betimleme yönü gelişmiş bir şekilde 

mezar taşı metnine aktarılmıştır. 

1.3.3. Kölezâde Mahzenci El-Hâc Osmân Ağa 

Mezar taşı metninde geçen manzume 6 dizeden oluşmaktadır ve şöyledir; 

El çeküp bi’l-cümle itdim bekâya rihletî / Terk idüb gerûye mâl-i mülk û devletî / Kalmadı 

vaktim vasiyyet îdeyim / Verdi bana Hak şehâdet devletî / Kim gelüp kabrim ziyâret eyleyen 

ihvânımın / Okusunlar rûhum içün “Kul huvallâh” âyetî  

Dizelerde belirtildiği üzere, vefat eden kişinin kendi ağzından ifade edeye yer 

verilmektedir. Anlam derinliği bakımından sanatlı bir dil kullanılmıştır. İlk 4 dize, sıklıkla 

karşılaşılmayan bir metin olmakla birlikte son iki dize, birçok mezar kitâbe metninde 

görülebilecek manzum beyittir. Kişi bu dizelerde, hayatın geçiciliğini, bütün dünyevi 

kazançların kalıcı olmadığını ve asıl kazancın, iman sahibi bir Müslüman olarak ahirete 

dolayısıyla ebedi hayata göç etmek olduğunu âdeta öğüt vermektedir. Geride bıraktığı ve 

henüz hayatta olan ailesinden, akrabalarından, çevresinden ve tüm inananlardan bir istek 

ve beklentisi olduğunu belirtmektedir. Bu isteği ise onu mezarı başında ziyaret eden 

insanlardan kendi ruhuna bir İhlâs sûresi okuyup bağışlamalarıdır. 

 



 

289 
 

 

Transkripsyon 

 

Anlam 

 

Tablo 8. Kölezâde Mahzenci El-Hâc Osmân Ağa (Kaynak: Yusuf Avşar tarafından 

fotoğraflanmıştır.) 

1.4.Yumurtacı Cami Haziresinde Bulunan Mezar Taşı 

İzmit’in tarihî Camilerinden Yumurtacı Cami haziresinde 2023 yılı itibariyle toplam 

20 adet Osmanlı dönemi eski Türk mezar taşının bulunduğu belirlenmiştir. Bu şahidelerde 

yazılı bulunan edebi metinlerin, sıklıkla karşılaşılmayan örnekleri edebî açıdan 

değerlendirilmektedir. Değerlendirilen kitâbelerin hangi tarihe dayandığı, taşların tarih 

kısmından kırılmış olmaları sebebiyle belirtilememektedir.  

Çizim 4. Yumurtacı Cami Hazire Krokisi (Kaynak: Yusuf Avşar tarafından çizilmiştir.) 

 

 



 

290 
 

  1.4.1. Tabak Solak Hoca Oğlu Merhum Mehmed 

 

Transkripsyon 

 

Anlam 

 

Tablo 8. Tabak Solak Hoca Oğlu Merhum Mehmed (Kaynak: Yusuf Avşar tarafından 

fotoğraflanmıştır.) 

Merhum Mehmed Efendiye ait olan mezar taşı metnindeki manzume şöyledir; 

Çünkü ömrüm tamam oldu / Bizden size selam olsun / Tuz etmek yediğim dostlara / Ahiret 

Hakkı helal olsun 

Edebi dizelerde, vefat eden kişinin kendi yorumu ve ifadesi şeklindeki bir anlatım 

biçimine başvurulmuştur. Kişi burada ömrünün sona erdiği gerçeğiyle yüzleşerek, geride 

bıraktığı insanları selamlayıp esenlikler dilemekte, hayatta iken onlarda kalan haklarını 

helal ederek, vicdanî bir iç huzura kavuşmanın mutluluğunu yaşamaktadır.   



 

291 
 

1.4.2. Reis Koca Mehmed’in Validesi Merhume Emine 

 

Transkripsyon 

 

Anlam 

 

Tablo 9. Reis Koca Mehmed’in Validesi Merhume Emine (Kaynak: Yusuf Avşar 

tarafından fotoğraflanmıştır.) 

Merhume Emine Hatun’a ait mezar taşındaki kitâbe metninde yazılı bulunan 

manzumede; 

  Ziyaretten murad bir duadır / Bugün bana ise yarın sanadır yazılıdır. 

Kitâbe metni içerisinde yazılı olan edebi manzume, eski Osmanlı Türk mezarlarında 

sıklıkla karşılaşılan bir örnektir. Ölen kişinin kendi ağzından ifade edilmiş bir anlatımla 

yazılmıştır. Kişi geride bıraktığı insanlardan dua istemektedir. Bu istekle birlikte ölüm 

gerçeğini henüz hayatta olanlara hatırlatmaktadır. Ölümün bir gün herkes tarafından 

yaşanacağı ise ikinci dizede açıkça belirtilmektedir.  

  2.Kur’an-ı Kerim Ayetlerinde Ecel ve Ölüm Konuları 

Kitabelerde bulunan edebî metinlerde işlenen temel kavramlar mutlaka ölüm, ecel, 

dünya hayatının geçiciliği, insanın bir gün mutlaka öleceği gibi konulardır. Bu hususta 

edebî metinlerdeki anlatım ve anlam derinliği, Kur’an-ı Kerim’in ecel ve ölüm ayetleri 

ışığında işlenmiştir. Kur’an-ı Kerim’de dünya hayatının insan için gelip geçici olduğu, asıl 

kazancın ahiretteki cennet hayatı olduğunu vurgulayan ayetler, dünya hayatında işlenilen 

günahların ahirette yaratıcı tarafından sorgulanacağı ve muhakeme edileceğini ifade eden 

ayetler Türk Mezar Kitabeciliği’nde yazıla gelmiş edebî dizelerde kafiyeli ve sanatlı bir 

anlatımla işlenmektedir. Eski Türk mezar taşlarında işlenen edebi metinlere ve 

manzumelere kaynak gösterilebilecek ölüm, ecel, fâniyat, ebediyet, dünya ve ahiret gibi 

konuları ele alan ayetlerden bazıları şöyledir;  



 

292 
 

Yaratılmış her varlığın, insanın ve topluluğun mutlaka bir ölüm ve yok oluş vaktinin 

olduğu Araf sûresinin 34. Âyetinde bildirilmektedir. Bu konuda Ankebut sûresinin 57. 

Âyetinde yaratılmış olan her insanın bir gün mutlaka öleceği ve tekrar Yaratıcıya 

döndürülecekleri ile ifade edilmektedir. 

İnsanın ölümlü olduğunu hatırlatmak amacıyla, bireyin dünya hayatında kendisini 

korunaklı ve güvende hissedecek bir yaşam biçimine ulaşması durumunda dahi mutlaka 

ölüm ve ecel gerçeğiyle karşılaşacağı Nisâ sûresinin 78. Âyetinde işaret edilmektedir. 

Rahmân sûresinin 26. Âyetinde ise yeryüzündeki yaratılmış olan bütün canlıların gelip 

geçici oldukları yani ölümlü ve sonlu oldukları kısa ve anlaşılır bir şekilde bildirilmektedir. 

Bütün yaratıkların, gezegenlerin ve evrenlerin yok olacağı, buna karşın tek kalıcı ve ebedî 

olanın Yaratıcı olan Allah’ın olduğu Furkân sûresi 58. Âyette vahyedilmiştir.  

Bakara sûresi 46. Âyette, inanan insanların ve müminlerin bir gün kesinlikle 

öleceklerinin ve tekrar Yaratıcıya ulaşacaklarının bilinci ve inancında oldukları 

vurgulanmaktadır. Dünya hayatının gelip geçici olduğunun hatırlatıldığı En’am sûresinin 

32. Âyetinde ise dünyadaki yaşamın boş bir eğlence ve avuntudan ibaret olduğu, kalıcı ve 

ebedî hayatın Ahiret hayatı olduğu belirtilerek, insanlara akıllarını kullanmaları ve erdemli 

bir yaşam biçimini seçmelerinin kendilerine yararlı olacağı konularında uyarıda 

bulunulmaktadır (https://kuran.diyanet.gov.tr/mushaf#reload).  

  3.Türk Halk Edebiyatında Ölüm ve Ecel Konuları 

Türkler, İslamiyet’le birlikte şiirde, yazılı ve sözlü anlatım geleneğinde, İslam inanç 

esaslarına dayalı birçok konuyu ele almışlardır. Bunlardan ölüm, ecel, dünya ve ahiret 

konuları da Türk edebiyatının çeşitli dallarında sıklıkla işlenen bir konu haline gelmiştir.  

Mezar kitabelerindeki ölüm ve ecel temalı edebi metin ve manzumeler ile özellikle 

Türk halk edebiyatı içerisinde de ölüm, ecel, dünya ve ahiret hayatı, ebedi hayat gibi 

temalarda yazılmış şiirlerden bazıları, dönemsel olarak çeşitli örneklerle 

karşılaştırılabilmektedir. 

Yunus Emre, dünya hayatının gelip geçiciliği ve ölüm gerçeği ile ilgili bir nefesinde 

şöyle demektedir; 

Yalancı dünyaya konup göçenler 

Ne söylerler ne bir haber verirler 

Üzerinde türlü otlar bitenler 

Ne söylerler ne bir haber verirler 

Yunus der ki gör takdirin işleri 

Dökülmüştür kirpikleri kaşları 

Başları ucunda hece taşları 

Ne söylerler ne bir haber verirler (Antroloji, Yalancı Dünyaya Konup Göçenler, 2015) 

Halk edebiyatının önemli şairlerinden Karacaoğlan ölüm, ahiret ve dünya gibi 

konuları bir nefesinde şöyle ele alır; 

Üryan geldim gene üryan giderim 

Ölmemeye elde fermanım mı var 

Azrail gelmiş de can talep eyler 

Benim can vermeye dermanım mı var 



 

293 
 

 

Dirilirler dirilirler gelirler 

Huzur-ı mahşerde divan dururlar 

Harâmî var diye korku verirler 

Benim ipek yüklü kervanım mı var (Antoloji, Üryan Geldim Gene Üryan Giderim, 2002) 

16. yüzyıl Alevi-Bektaşi Ozanlarından Pir Sultan Abdal, ölüm konusunu, dünya 

hayatının yalnızca bir kere yaşanabilir olduğu ve bu hayatta dünyayı gezip, güzellikleri 

görüp toplum içerisinde erdemli bir ömür yaşanılması gerektiği fikri üzerinden şu şekilde 

anlatmaktadır. 

Ölüm geldi yolun bize uğrattı 

Firkat geldi yana yana ağlattı 

Kesti ciger pare pare doğrattı 

Ölüm ile ayrılığın elinden 

Pir Sultan Abdal'ım dertlerim firak 

Alışmış yanıyor şu dertli yürek 

Bir dahi gelemem menzilim ırak 

Ölüm ile ayrılığın elinden (Antroloji, Ölüm İle Ayrılığın Elinden, 2003) 

20. yüzyılın en önemli Âşıklarından Âşık Veysel en çok bilinen şiirlerinden biri olan 

“Dostlar Beni Hatırlasın” deyişinde Âşık, ölüm gerçeğini ve bir gün her varlığın bir sonunun 

olduğunu hatırlatarak, geride bıraktığı insanlardan, onu ve dolayısıyla onun şiirlerini, 

deyişlerini hatırlamalarını ve gelecek nesillere aktarmalarını istemektedir. Şiirinde duru ve 

sâde bir Türkçe ile ölümü şöyle anlatmaktadır; 

Can kafeste durmaz uçar 

Dünya bir han konan göçer 

Ay dolanır yıllar geçer 

Dostlar beni hatırlasın 

Can bedenden ayrılacak 

Tütmez baca yanmaz ocak 

Selam olsun kucak kucak 

Dostlar beni hatırlasın (Antoloji, Dostlar Beni Hatırlasın, 2002) 

Erzincan yöresinin 20. Yüzyıl Âşıklarından Âşık Davut Sularî, kardeşi Haydar 

Ağbaba’nın Almanya’da geçirmiş olduğu trafik kazasının ardından vefat etmesi üzerine, 

ölüm ve ecel konularını ele aldığı şu ağıtı okumaktadır; 

[Hele bu dünyadan göçmeyen kimdir 

Ebedileşip de kalanı sorun 

Ecel şerbetini de içmeyen kimdir 

Dünyadan muradın alan sorun 

Nice hükümdarlar sultanlar geçti 

Hepsi aynen ecel şerbetini içti 

Kimisi kefensiz toprağa düştü 

Baştan başa mamur olan gösterin (Antoloji, Haydar Ağbaba’ya Ağıt, 2015) 



 

294 
 

Günümüze değin Türk edebiyatı içerisinde insanlığa dair, doğaya ve evrene dair çok 

sayıda manzum eser ve şiir kazandırılmakla birlikte özellikle İslam terminolojisi ve İslam 

inanç esasları doğrultusunda ölüm, ecel, dünya ve ahiret hayatı, mahşer ve muhakeme 

günü gibi konularda da oldukça çeşitli eserler yazılmıştır. Bu şiirleri ve manzumeleri İslam 

yazı sanatı olan hat sanatı ile birleştirerek mezar taşlarına aktaran Türkler yalnızca kimlik 

ve soy bilgilerini geleceğe aktarmakla kalmayıp Hat sanatını ve edebiyatını da geleceğe 

aktarmış bulunmaktadır.  

Farklı dönemlerde yazılmış Halk şiiri örneklerinden de anlaşıldığı üzere insanlık 

tarihi boyunca varlık âleminin geçiciliği ve ölüm gerçeği, insanların bu gerçeği kabullenmesi 

gerekliliği üzerine bir fikre ulaştırmıştır. Türk edebiyatında ölüm ve ecel, fâniyat ve ebediyet 

kavramlar, lirik bir anlatımla edebiyat dünyasında ayrı bir alan olarak yüzyıllar öncesinden 

yerini almıştır. Türkler vefat eden kişinin ardından ağıtlar ve mersiyeler yazmışlardır. Halk 

şairleri tarafından yazılıp söylenen ağıtlar, mersiyeler de zaman içerisinde anonimleşerek 

topluma mâl olmaktadır. Yazanı, söyleyeni belli olmayan bu manzumeler, mezar taşları 

sâyesinde günümüze ulaşarak, varlıklarını devam ettirmeyi başarmaktadırlar. Bu ağıtlar ve 

mersiyeler, bir Ozan’ın veya Âşık’ın sazından ve dilinden, Şair’in kaleminden doğaçlama ile 

aktarılarak yüzyıllar boyunca anonim olarak dilden dile gezmekle kalmayıp çalışmaya konu 

olan eski Türk Mezar kitâbelerine de Hat sanatı aracılığıyla estetik bir biçimde işlenilmiştir.  

  Değerlendirme ve Sonuç 

Türkler tarih boyunca sözlü anlatım geleneğini farklı formlarda ve geniş bir çeşitlilikle 

sürdürmüş ve yaşatmışlardır. Doğa, aşk, sevgi, inanç, savaş, barış gibi beşerî ve evrensel 

konularda edebi bir anlatım ile gelişmelere farklı bir bakış getirmişlerdir. Düz anlatı 

üslubunu olası yetersiz ve belki estetik bulmayıp mutlaka lirik ve şiirsel bir ifadeyle 

gündemi ve hayatı anlamlandırmışlardır. Halk edebiyatı örneklerinden Divan edebiyatı 

çeşitliliğine değin sonsuz bir kaynak oluşturmuşlardır. Edebi anlatım türleri içerisinde 

incelenebilecek olan bir tür olarak Türk mezar kitâbeciliğinin yazıla gelmiş şahide 

manzumeleri araştırılmaya, geleceğe aktarılmaya ve tarihin hafızası olarak 

değerlendirilmeye oldukça faydalı ve zengin bir alan olduğu anlaşılmaktadır. 

Yüzyıllar boyunca Türkler, mezar taşları üzerinde çeşitli motif ve simgelerle bir anlatı 

geleneğini sürdüre gelmişlerdir. Bu anlatım biçimi, toplumların âdeta belleği ve hafızası 

niteliğindedir. Özellikle Osmanlı dönemi mezar taşlarında, yazısal öğeler ve hat sanatına 

dair çeşitli ve oldukça değerli örneklere rastlanmaktadır. İslamiyet ile birlikte Türkler, bediz 

denilen figüratif öğelerden İslam dininde haram olarak değerlendirilmesi üzerine büyük 

oranda vazgeçerek mezar taşlarını yazı sanatlarıyla süslemişlerdir. Mezar taşı yazılarının 

Hat Sanatı yönüyle sanatsal bir boyut kazanması ve metnin edebi anlatımı dolayısıyla 

manzum bir biçimde işlenmesi, kitâbenin iki yönlü estetik bir yapıt hâline dönüşmesini 

sağlamaktadır. 

Türk halk edebiyatının oldukça yaygın olan ve bilinen bir alanı Aşıklık geleneği ve 

Aşık edebiyatıdır. Aşık ve Ozanlar çeşitli yöre ve coğrafyayı gezen, seyahat eden ve 

gördüklerini lirik bir anlatımla şiirlerine aktaran gezgin yazarlardır. Bu çalışmada ölüm, 

ecel vb. konulara oldukça yakın örnek olmaları açısından, farklı dönemlerde yaşamış gezgin 

Ozan ve Aşıkların bu tarz konularda işledikleri şiirleri ayrıca belirtilmiştir. Doğayı, sevgiyi, 

uzaklığı, yakınlığı, savaş ve barışı güçlü bir anlatımla şiirleri sâyesinde günümüze 

ulaştırmış bu Ozanlar, doğum ve ölüm gerçeğini de ustalıkla işlemişlerdir. Yaşadıkları 

dönemde tanık oldukları çeşitli kayıp ve ölümleri manzum bir biçimde ifade etmişlerdir. 



 

295 
 

Tanık oldukları ölüm ve kayıplardan nasihat alınması gerekliliği üzerinde durulduğu hemen 

hemen bütün Ozanların şiirlerinde açıkça incelenmektedir. Buna bir örnek olarak, âşık 

edebiyatının en önemli 20.yüzyıl temsilcilerinden Âşık Davut Sulari, kardeşi Haydar 

Ağbaba’nın Almanya’nın Köln şehrinde bir trafik kazası geçirerek vefat etmesi üzerine 

kayıtsız kalamayıp, bu ölüm için bir ağıt yakmıştır.  

Ağıt kültürü ve bu kültüre bağlı olarak gelişen ağıt edebiyatı, özellikle Türk halk 

edebiyatının en önemli dallarından biri olmuştur. Halk şairleri, duydukları veya tanık 

oldukları ölümün üzerine bir ağıt yakarak, ölen kişiyi bir bakıma anmak ve belki de 

ölümsüzleştirmek istemektedirler. Ağıt edebiyatı çeşitli coğrafyalarda ve farklı kültürlerde 

incelenmektedir. Türk Mezar kitâbeciliği kültürü ve sanatı ise kimi anonim kimi ise bilinen 

bir Şair tarafından yazılmış ağıt formundaki manzumeler ile mezar taşı alanında Hat sanatı 

ile birleşerek iki yönlü bir alanın varlığını ortaya koymaktadır. 

 

  Kaynakça 

Antoloji (2002, 22 Ocak). Dostlar Beni Hatırlasın. https://www.antoloji.com/dostlar-beni-hatirlasin-

siiri/ adresinden edinilmiştir. 

Antoloji (2015, 16 Mayıs). Haydar Ağbaba’ya Ağıt. https://www.antoloji.com/haydar-agbaba-ya-

agit-siiri/ adresinden edinilmiştir. 

Antoloji (2003, 17 Kasım). Ölüm İle Ayrılığın Elinden. 31 Temmuz 2025 tarihinde 

https://www.antoloji.com/olum-ile-ayriligin-elinden-siiri/ adresinden edinilmiştir. 

Antoloji (2002, 28 Mart). Üryan Geldim Gene Üryan Giderim. 31 Temmuz 2025 tarihinde 

https://www.antoloji.com/uryan-geldim-yine-uryan-giderim-siiri/ adresinden edinilmiştir. 

Antoloji (2015, 20 Haziran). Yalancı Dünyaya Konup Göçenler. 31 Temmuz 2025 tarihinde 

https://www.antoloji.com/yalanci-dunyaya-konup-gocenler-siiri/ adresinden edinilmiştir. 

Aşıkpaşazade. (2003). Osmanoğulları Tarihi. çev. Kemal Yavuz-Yekta Saraç, İstanbul: Koç Kültür 

Tanıtım Sanat A.Ş. Yayınları. 

Avşar, Yusuf. “Yumurtacı Cami Haziresindeki Mezar Kitâbeleri”. İdil, 117 (2025/2): s. 396-411. doi: 

10.7816/idil-14-117-16 

Bostan, İ. (2001). İzmit. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, c.23, (İstanbul, s.536) TDV 

Yayınevi. 

Danişmend, İ.H. (1947). İzahlı Osmanlı Tarihi Kronolojisi, c.1, (İstanbul, s.27). Doğu Kütüphanesi 

Yayınları. 

Foss, C. (1996). Cities, Fortresses and Villages of Byzantine Asia Minor, Michigan Üniversitesi, 

Voriorum. 

Gölcük, A. (2021). İzmit Kasr-ı Hümayunu’nun Müze Olarak İşlevlendirilmesinin İrdelenmesi [Yüksek 

Lisans Tezi Kocaeli Üniversitesi]. YÖK Ulusal Tez Merkezi. 

İnalcık, H. (1997). Osman Gazi’nin İznik Kuşatması ve Bafeus Muharebesi, (Edt.). E. Zachariadou. 

Osmanlı Beyliği 1300-1389, (Ankara, s.78-101). Tarih Vakfı Yurt Yayınları. 

Kur’an-ı Kerim, Diyanet İşleri Başkanlığı, (t.y.) kuran.diyanet.gov.tr. 31 Temmuz, 2025, 

https://kuran.diyanet.gov.tr/mushaf#reload adresinden erişilmiştir. 

Öztüre, A. (1981). Nicomedia Yöresindeki Yeni Bulgularla İzmit Tarihi, İstanbul: Çeltüt Matbaacılık. 

Fıratlı, N. (1971). İzmit Şehri ve Eski Eserleri Rehberi. Millî Eğitim Bakanlığı, Eski Eserler ve Müzeler 

Genel Müdürlüğü Yayınları, 1(25). 

Silâhdar, F.M.A. (1964). Nusretnâme, çev. İsmet Parmaksızoğlu, c.1 İstanbul:Milli Eğitim Basımevi. 

 

 

 

https://www.antoloji.com/dostlar-beni-hatirlasin-siiri/
https://www.antoloji.com/dostlar-beni-hatirlasin-siiri/
https://www.antoloji.com/haydar-agbaba-ya-agit-siiri/
https://www.antoloji.com/haydar-agbaba-ya-agit-siiri/
https://www.antoloji.com/olum-ile-ayriligin-elinden-siiri/
https://www.antoloji.com/uryan-geldim-yine-uryan-giderim-siiri/
https://www.antoloji.com/yalanci-dunyaya-konup-gocenler-siiri/
https://kuran.diyanet.gov.tr/mushaf#reload


 

296 
 

СЕМАНТИКА СЛОВ 

SÖZCÜKLERIN ANLAM BILGISI 

SEMANTICS OF WORDS 

Naile MEMMEDOVA1  

 

Özet 

Bu çalışma, dilbilimin semantik alt dalı olan anlam bilgisini, özellikle kelime 

anlamlarının yapısını ve aralarındaki ilişkileri incelemektedir. Anlamın yalnızca kelimeler 

ile nesneler arasındaki doğrudan bir bağ olmadığı, aynı zamanda konuşurun zihinsel 

kategorileri ve bağlamın da anlam oluşumunda belirleyici olduğu vurgulanmaktadır. 

Çalışmada, kelimeler arasındaki başlıca anlamsal ilişkiler olarak eşanlamlılık, zıt anlamlılık 

ve çok anlamlılık ayrıntılı bir biçimde ele alınmıştır. Eşanlamlılığın mutlak değil, dereceli 

benzerlik taşıdığı; zıt anlamlılığın ise tamamlayıcı, dereceli, ilişkisel ve yönelmiş olmak üzere 

dört ana tipte sınıflandırıldığı belirtilmektedir. Ayrıca, eşdizimlilik, bağlam ve stilistik 

farkların kelime anlamını nasıl etkilediği örneklerle açıklanmaktadır. Çok anlamlılık ve 

eşseslilik arasındaki farklar, sözlük tanımlarından alınan örneklerle ortaya konmaktatır; 

her iki olgunun da sözlüksel belirsizliğe yol açabileceği ancak bağlamın çoğu durumda 

anlamı netleştirdiği ifade edilmektedir. Çalışma, Ferdinand de Saussure’ün gösterge modeli 

çerçevesinde, dilsel biçim ile kavram arasındaki keyfi ama sistematik bağa dikkat 

çekmektedir. Sonuç olarak, kelime anlamının dil, zihin ve bağlam üçgeninde şekillendiği ve 

semantik ilişkilerin bu etkileşimle anlaşıldığı sonucuna varılmaktadır. 

Anahtar Kelimeler: anlam bilgisi, eşanlamlılık, zıt anlamlılık, çok anlamlılık, bağlam. 

 

Abstract 

This study explores semantics, a subfield of linguistics, focusing on the structure of 

word meanings and the relationships between them. It emphasizes that meaning is not 

merely a direct link between words and objects, but is also shaped by the speaker’s mental 

categories and the communicative context. The main semantic relations between words - 

synonymy, antonymy, and polysemy—are examined in detail. Synonymy is shown to involve 

graded similarity rather than absolute identity, while antonymy is classified into four main 

types: complementary, gradable, relational, and directional. The study also explains, with 

examples, how collocation, context, and stylistic differences influence word meaning. 

Differences between polysemy and homonymy are clarified through dictionary-based 

examples, highlighting that both phenomena can create lexical ambiguity, yet context often 

resolves the intended meaning. Within the framework of Ferdinand de Saussure’s sign 

model, the study underscores the arbitrary but systematic link between linguistic form and 

concept. In conclusion, word meaning is understood as emerging from the interaction 

between language, cognition, and context, and semantic relations are best interpreted 

through this dynamic interplay. 

Keywords: semantics, synonymy, antonymy, polysemy, context. 

 

 

 

 

 
1 Bakü Slav Üniversitesi, Genel Dilbilim Bölümü kıdemli öğretim görevlisi. nail636@mail.ru 



 

297 
 

«Язык без значения бессмысленен»  

Роман Якобсон 

1) Изучение значения 

Что имеют в виду лингвисты, когда говорят, что они изучают значение? 

Лингвисты, работающие в области семантики, интересуются значением в 

человеческом языке (или лингвистическим значением). На протяжении тысячелетий 

философов занимали более общие вопросы значения и природы значения, но здесь мы 

рассмотрим только лингвистическое значение. 

Семантика — это наука, изучающая структуру значения [3, 145]. Для нас, как 

для носителей языка, мысль о том, что язык используется для передачи смысла, 

кажется на первый взгляд вполне очевидной. Однако, если рассмотреть, как именно 

значение закодировано в языке, всё окажется гораздо сложнее, чем кажется. Прежде 

всего, мы можем задаться вопросом, что вообще такое «значение». Далее можно 

спросить, какие языковые единицы имеют отношение к значению; каким образом 

значение организовано в языке. В качестве примера мы рассмотрим организацию 

значения слов в сознании носителя языка. 

Что значит «значение»? Слова, концепты и референты 

Языковая единица, с которой мы чаще всего связываем значение, — это слово. 

Когда мы встречаем слово в незнакомом нам языке, мы можем обратиться к словарю, 

чтобы узнать его значение. Представьте, например, что вы встретили слово box и не 

знаете, что оно означает. В примере (1) приведён фрагмент из того, что Longman 

Dictionary of Contemporary English сообщает о значении слова box. 

(1) Longman Dictionary of Contemporary English [2], словарная статья box: 

a. Определение на английском: ‘a container for putting things in, especially one with 

four stiff straight sides/ «контейнер для хранения предметов, особенно с четырьмя 

жёсткими прямыми сторонами». 

Языки значительно различаются по способу, которым они сочетают 

последовательности звуков для обозначения конкретного объекта (box, коробка, qutu). 

Отсюда можно сделать вывод, что соответствие между звуковой последовательностью 

и значением в словах зависит от конкретного языка. Иными словами, слова являются 

произвольными символами. Они позволяют нам говорить об объектах, событиях и 

ситуациях. 

Значение box — это соотношение между словоформой (\[bɒks] или <box>), с одной 

стороны, и тем, что пытается передать определение, — с другой. При этом стоит 

отметить, что это определение — лишь одно из нескольких возможных (и, возможно, 

даже не самое удачное). 

Значение — это отношение между языковым выражением и объектом, для 

обозначения которого оно может использоваться [3, 147]. 

Определение предполагает прямую связь между такими словами, как box, и 

объектами, о которых говорящие могут рассказывать, используя это слово. Оно 

отражает интуитивное представление многих носителей языка о том, что мы 

используем языковые выражения для обозначения вещей и что значение языковых 

выражений соответствует описанию тех объектов, о которых идёт речь. 

Однако у такого подхода к значению есть несколько проблем. Поэтому нам 

необходимо признать, что, помимо языкового выражения и самого объекта, о котором 

мы говорим, в процессе формирования значения участвует и «третья сторона». Эта 

третья сторона выступает посредником между языковым выражением — например, 



 

298 
 

словом — и объектом, о котором идёт речь. В дальнейшем мы рассмотрим некоторые 

доказательства этой идеи, снова используя слово box в качестве иллюстрации. 

Прежде всего, слово box — не единственное языковое выражение, которое можно 

использовать для обозначения объектов, похожих на коробку. Рассмотрим слова и 

словосочетания, которые в соответствующем контексте могут использоваться для 

обозначения коробки:  

a. box — коробка 

b. container — контейнер 

c. thingy — штуковина 

d. the object in which she secretly kept all her love letters — предмет, в котором она 

тайно хранила все свои любовные письма 

Если бы значение сводилось лишь к соотношению между языковыми 

выражениями и объектами, то четыре выражения из вышеуказанных примеров могли 

бы считаться идентичными по значению в заданном контексте. Однако такое 

предположение противоречит интуиции. 

Во-первых, это означало бы, что значение полностью зависит от контекста, без 

которого говорящие не смогли бы определить, используются ли выражения из 

указанных примеров для обозначения одного и того же объекта. 

Во-вторых, даже в контексте, где (a–d) могут использоваться для одного и того же 

объекта, мы вряд ли стали бы утверждать, что (a–d) имеют одинаковое значение. Это 

особенно ясно видно, если поместить их в предложение, которое само по себе задаёт 

ситуационный контекст. 

a. В знак своей бесконечной любви она подарила ему коробку. 

b. В знак своей бесконечной любви она подарила ему контейнер. 

c. В знак своей бесконечной любви она подарила ему штуковину. 

d. В знак своей бесконечной любви она подарила ему предмет, в котором она 

тайно хранила все свои любовные письма. 

Значение container в первую очередь определяется его технической функцией 

(удерживать что-либо) и стилистически маркировано как употребительное в основном 

в формальных контекстах. Для классификации предмета как box техническая функция 

менее значима: помимо способности что-то содержать, коробки определяются ещё и 

по своей форме. 

Аналогично, значение thingy также не подходит для романтического контекста. 

Это связано с тем, что слово thingy указывает, что говорящий или автор не помнит 

«правильного» слова для объекта. Это совсем не то, чего мы ожидаем от рассказчика 

романтической истории. 

Таким образом, эти примеры показывают, что значение включает в себя не 

только простое соотношение между словами и объектами реального мира. Значение 

также охватывает критерии, важные для отнесения объекта к определённой категории 

(ср. container vs. box), а также сведения о характере отношений между говорящим и 

объектом во внешнем мире (ср. thingy vs. box). Ни один из этих аспектов не отражён в 

определении (Значение — это отношение между языковым выражением и объектом, 

для обозначения которого оно может использоваться). 

Второе доказательство того, что в формировании значения участвует «третья 

сторона», заключается в том, что не все объекты, которые можно назвать 

определённым словом, одинаково хорошо представляют собой типичный экземпляр 

того, что этим словом обозначается. Решение о том, можно ли употребить слово для 



 

299 
 

обозначения конкретного объекта, зависит от того, как говорящие классифицируют 

этот объект. Классификация включает отнесение предмета к определённой категории. 

Категории являются когнитивными, то есть ментальными категориями. Ментальные 

категории называются концептами или понятиями [3, 149]. 

Между формой и значением каждого слова в определённом языке существует 

произвольная, но систематическая связь. Согласно Соссюру, каждый языковой знак 

(или слово) состоит из двух неразрывно связанных частей: звуковой 

последовательности (или означающего) и понятия (или означаемого). Носители 

определённого языка или его разновидности осознают общепринятое значение слова 

(или значений слов).  

Чтобы иметь возможность общаться с другими людьми на определённом языке, 

мы должны выучить и придерживаться общепринятых значений слов, а также 

способов их сочетания для образования более крупных смысловых единиц, таких как 

словосочетания и предложения. Соответственно, семантику можно разделить на две 

основные ветви: лексическая семантика изучает значение слов и смысловые 

отношения между словами, тогда как семантика предложения (или семантика 

словосочетаний) занимается значением синтаксических единиц, более крупных, чем 

слово, то есть словосочетаний, придаточных и предложений, а также смысловыми 

отношениями между ними [1, 138]. 

2) Лексическая семантика 

Слова состоят из одной или нескольких так называемых морфем, которые 

определяются как наименьшие единицы языка, несущие значение. В лексической 

семантике мы будем рассматривать значение слов, принимая во внимание, что слова 

могут состоять из нескольких морфем.  

Семантические отношения между словами 

Слова определённого языка или его разновидности могут быть связаны между 

собой семантически разными способами. Теперь мы рассмотрим наиболее важные из 

этих смысловых (или семантических) отношений. 

Синонимия 

Представьте, что вам нужно написать эссе, описывающее процесс покупки 

вашего первого дома. Как избежать повторного использования слова buy («покупать»)? 

Один из способов — подобрать другие глаголы с тем же или почти тем же значением, 

например purchase («приобретать») или acquire («получать, приобретать»). Buy, 

purchase и acquire считаются синонимами, а семантическая связь между ними 

называется синонимией. 

Традиционно синонимы определяются как слова с одинаковым значением. 

Однако на практике редко встречаются слова с совершенно одинаковым значением 

(или с полной/абсолютной синонимией). Многие лингвисты считают, что было бы 

неэкономно для одного языка иметь два или более слова с абсолютно одинаковым 

значением, и поэтому предпочитают определять синонимию как широкое 

семантическое сходство. Например, синонимы могут различаться по 

стилистическому уровню (buy/ purchase [1, 139 и 183]) или по социальным и 

региональным вариантам (например, BrE lift / AmE elevator). Некоторые пары 

синонимов в английском языке:  

car / automobile — машина / автомобиль 

worker / employee — работник / сотрудник 

house / domicile — дом / жилище 



 

300 
 

begin / commence — начинать / приступать 

informal / casual — неформальный / повседневный 

eat / consume — есть / потреблять. 

Списки синонимов можно найти в тезаурусе. Тезаурусы — это словари, в которых 

слова с близкими значениями сгруппированы вместе. Самый известный тезаурус 

английского языка —Roget’s Thesaurus. Он не только содержит списки синонимов, но 

и помогает найти противоположности синонимов, то есть антонимы. 

Словосочетания, значения которых противоположны, называются 

антонимами. Семантическая связь между ними называется антонимией. 

Антонимы противоположны хотя бы по одному компоненту своего значения, но при 

этом совпадают по всем остальным аспектам [1, 139]. Например, глаголы come 

(«приходить») и go («уходить») противоположны по направлению, но оба содержат 

понятие движения. 

Чтобы уточнить «вид противоположности», лингвисты различают несколько 

основных типов антонимов. 

Пары слов типа present / absent («присутствующий» / «отсутствующий») или dead 

/ alive («мертвый» / «живой») относятся к так называемым комплементарным парам. 

Комплементарная антонимия характеризуется отношением «либо-либо» между двумя 

членами такой пары, а также тем, что отрицание одного слова является синонимом 

другого. Например, человек может быть либо присутствующим, либо отсутствующим, 

и либо мёртвым, либо живым. Более того, not present («не присутствующий») 

синонимично absent («отсутствующий»), а not absent («не отсутствующий») — present 

(«присутствующий»), так же как not dead («не мёртвый») синонимично alive («живой»), а 

not alive («не живой») — dead («мёртвый»). 

Пары антонимов типа hot / freezing («горячий» / «ледяной») или small / large 

(«маленький» / «большой») относятся к другому типу антонимии. Такие пары 

называются градуируемыми (gradable pairs), а соответствующий тип антонимии — 

градуируемой антонимией (gradable antonymy). В этих случаях противоположность 

одного слова не обязательно является синонимом другого. Объекты не только 

маленькие и большие, но есть как минимум и средний размер. Поэтому not large 

(«небольшой») не обязательно синонимично small («маленький»), так же как not hot («не 

горячий») не обязательно синонимично freezing («ледяной»). 

Градуируемая антонимия иногда также называется полярностью (polarity), 

потому что градуируемые пары часто представляют собой противоположные полюса 

континуума выражений, между которыми может существовать один или несколько 

промежуточных этапов.  

Градуальная антонимия: small – medium – large; hot – warm – tepid – cool – cold – 

freezing. 

Пример показывает, что между градуальными антонимами, очевидно, нет 

отношения «или–или». В градуальных парах увеличение одной характеристики 

означает уменьшение другой. Большинство градуальных пар представляют собой пары 

прилагательных, которые сами по себе не задают абсолютной шкалы, но всегда 

соотносятся с объектом, который они описывают. Например, даже большая пчела всё 

равно значительно меньше по абсолютным размерам, чем маленькая лошадь. 

Некоторые пары градуальных антонимов демонстрируют асимметрию в условиях 

их употребления. Это означает, что одно из слов может встречаться в большем числе 

контекстов, чем другое. Когда мы задаём вопросы вроде «Сколько тебе лет?» (How old 



 

301 
 

are you?) и «Какова высота небоскрёба?» (How high is the skyscraper?), мы 

автоматически используем old, а не young, и high, а не low. Выражения с более 

широким диапазоном употребления — здесь old и high — называются 

немаркированными (unmarked), тогда как выражения с более ограниченной сферой 

употребления — здесь young и low — называются маркированными (marked). Мы 

говорим, что эти градуальные антонимы различаются по признаку 

маркированности. 

Другой тип антонимии можно проиллюстрировать парами вроде teacher / pupil 

(«учитель» / «ученик») и buy / sell («покупать» / «продавать»). Слова в таких парах 

называются реляционными противоположностями (relational opposites), так как 

они описывают одну и ту же ситуацию с противоположных точек зрения. Если X 

является учеником Y, то Y — учитель X, а если X покупает что-то у Y, то Y продаёт это 

X. Например, существительные, образованные от глаголов с помощью присоединения 

связанных деривационных суффиксов -er и -ee, как правило, являются реляционными 

противоположностями. Если X — работник (employee) Y, то Y — работодатель (employer) 

X. Или, к примеру, пара interviewer / interviewee [1, 141 и 88-89].  

Четвёртый и последний тип антонимии, который мы хотели бы рассмотреть, 

представлен парами вроде come /go («приходить» /«уходить») и rise /fall («подниматься» 

/«падать»). Ранее мы уже упомянули, что come и go противопоставлены по направлению 

движения. То же самое относится и к паре rise /fall. Пары такого типа, описывающие 

противоположные направления движения, называются направленными 

противоположностями (directional opposites). 

Выводы по типам антонимов: 

 

Комплементарные пары (complementary pairs) 

► отношение «или–или» 

► отрицание X = Y 

 

Градуальные пары (gradable pairs) 

► противоположные полюса континуума 

► чем больше X, тем меньше Y 

 

Реляционные противоположности (relational opposites) 

► описывают одну и ту же ситуацию с противоположных точек зрения 

 

Направленные противоположности (directional opposites) 

► описывают противоположные направления движения 

 

С точки зрения словообразования существует несколько способов образования 

антонимов. Как мы уже видели выше, к некоторым глаголам можно прибавить 

суффиксы -er /-ee, чтобы получить противоположные по значению существительные, 

как в паре interviewer /interviewee. Другие морфологические способы образования 

антонимов включают добавление приставок un-, in-, non-, dis- и mis-, как, например, в 

able /unable («способный» /«неспособный»), sane /insane («вменяемый» 

/«невменяемый»), sexist /non-sexist («сексист» /«не сексист»), honest /dishonest 

(«честный» /«нечестный») и behave /misbehave («вести себя» /«плохо себя вести»). 



 

302 
 

Знание слова предполагает как знание его произношения, так и знание значения. 

Это соответствует модели языкового знака Фердинанда де Соссюра, который всегда 

состоит из звуковой последовательности (= форма) и понятия (= значение). Однако 

существуют звуковые последовательности, которые имеют два или более различных 

значений. Когда отдельные значения звуковой последовательности исторически и/или 

семантически связаны, мы говорим о полисемичном слове (polysemous word), 

которое имеет ряд различных значений. Когда же значения звуковой 

последовательности не связаны между собой, мы говорим о разных словах-омофонах 

(homophones). 

Согласно приведённому выше разграничению, омофония возникает в тех 

случаях, когда одна и та же форма имеет два или более совершенно различных 

значения, как, например, /rait/, обозначающая и right («правильный», «право»), и write 

(«писать»). Таким образом, омофоны — это разные слова с одинаковым 

произношением. В словарях омофоны, как правило, приводятся в виде отдельных 

словарных статей. Орфография при этом абсолютно не имеет значения: write и right — 

это омофоны. Есть и такой вид омонимии, как лексическая или полная омонимия: 

bank («берег реки») и bank («финансовое учреждение»), поскольку каждая из этих пар 

состоит из разных слов с идентичным произношением. 

Полисемия, напротив, имеет место тогда, когда одна лексема обладает рядом 

различных, но связанных между собой значений. Полисемия — чрезвычайно 

распространённое явление, так как слова очень часто имеют более одного значения. 

Достаточно взглянуть на любую страницу словаря, и, скорее всего, вы обнаружите 

множество слов с несколькими толкованиями. В качестве примера полисемичного 

слова можно привести статью для глагола buy в словаре Oxford Advanced Learner’s 

Dictionary [4].  

buy /baɪ/ глагол 

С ПОМОЩЬЮ ДЕНЕГ 

1. buy sb sth | buy sth (for sb) — приобрести что-либо, заплатив деньги: 

\[vnn, vn] He bought me a new coat. — Он купил мне новое пальто. 

He bought a new coat for me. — Он купил для меня новое пальто. 

\[vn] Where did you buy that dress? — Где ты купила это платье? 

I bought it from a friend for £10. — Я купила его у подруги за 10 фунтов. 

\[v] If you’re thinking of getting a new car, now is a good time to buy. — Если ты 

собираешься купить новую машину, сейчас подходящее время для покупки. 

[vn-adj] I bought my car second-hand. — Я купил свою машину подержанной. 

OPP sell — противоположное по значению: продавать. 

 

2. \[vn] (о деньгах) быть достаточным для покупки чего-либо: He gave his children 

the best education that money can buy. — Он дал своим детям лучшее образование, 

которое можно купить за деньги. 

Five pounds doesn’t buy much nowadays. — Сегодня на пять фунтов много не 

купишь. 

 

3. \[vn] склонить кого-либо к нечестному поступку в обмен на деньги (SYN bribe 

— подкупить): He can’t be bought (= he’s too honest to accept money in this way). — Его 

нельзя купить (он слишком честный, чтобы брать деньги таким образом). 

ПОЛУЧИТЬ 



 

303 
 

4 \[vn] \[обычно в пассиве] — получить что-либо ценой утраты чего-то другого, 

крайне важного: Her fame was bought at the expense of her marriage. — Свою славу она 

получила ценой распада брака. 

ПОВЕРИТЬ 

5 \[vn] (разг.) — поверить во что-то, особенно если это маловероятно: 

You could say you were ill but I don’t think they’d buy it (= accept the explanation). 

— Можешь сказать, что был болен, но, думаю, они в это не поверят (не примут такое 

объяснение). 

И полисемия, и омонимия относятся к случаям, когда одна и та же форма имеет 

два или более значений. Такие слова, имеющие более одного значения, называются 

двусмысленными (ambiguous), а значит, полисемия и омонимия создают лексическую 

двусмысленность (lexical ambiguity). Например, предложение She has bought it может 

означать либо то, что она что-то приобрела за деньги, либо, в переносном смысле, что 

она поверила в то, что услышала (ср. значения 1 и 5 в приведённой выше словарной 

статье для buy из OALD). В данном случае мы не можем определить, какое именно из 

двух возможных значений buy имел в виду говорящий или автор. Предложение 

является двусмысленным. 

Множество каламбуров и шуток строятся на двусмысленности. Рассмотрим 

пример: 

Is life worth living? It depends on the liver. — «Стоит ли жить? Это зависит от печени 

/ от того, кто живёт (liver)». 

В нашем примере слово liver используется как двусмысленное существительное, 

которое может означать либо «крупный орган в нашем теле», либо «человек, который 

живёт». Во втором, довольно редком значении, liver трактуется как существительное, 

образованное от глагола live при помощи деривационного суффикса -er. 

В нашем объяснении двусмысленности этого примера мы только что 

использовали лексически двусмысленный термин organ, который может обозначать 

либо часть тела, либо музыкальный инструмент. В данном случае, однако, из контекста 

сразу ясно, что речь идёт об органе как о части тела, так как крайне маловероятно, 

чтобы музыкальный инструмент размером с орган находился «в нашем теле». 

Это показывает, что окружающие слова и более широкий контекст обычно 

помогают понять, какое значение имеется в виду. Таким образом, можно сказать, что, 

с одной стороны, лексическая двусмысленность чрезвычайно распространена, но, с 

другой стороны, она редко вызывает реальные трудности понимания в повседневной 

речи. 

 

ИСПОЛЬЗОВАННАЯ ЛИТЕРАТУРА 

Becker A., Beiswanger M. Introduction to English Linguistics. A. Francke Verlag Tübingen und Basel, 

2006, 232 p. 

Longman Dictionary of Contemporary English. Harlow: Longman Pearson/Langenscheidt. 2003. 

1949p. 

Plag Ingo, Arndt-Lappe Sabine, Braun Maria, Schramm Mareile. Introduction English Linguistics. 

Third, revised and enlarged edition. Hubert & Co. GmbH & Co. KG, Göttingen, 2015, 290p. 

The Oxford Advanced Learner’s Dictionary. 7th edition. Oxford: Oxford University Press. 2005. 

1899p. 

  



 

304 
 

ÖZBEK DILI DERSINDE ÖĞRENCILERIN BIREYSEL ÇALIŞMALARINI DÜZENLEMEDE 

DIJITAL TEKNOLOJILERIN ÖNEMI 

THE IMPORTANCE OF DIGITAL TECHNOLOGIES IN ORGANIZING STUDENTS' 

INDEPENDENT WORK IN THE SUBJECT OF THE UZBEK LANGUAGE 

 

Fozilova Mohigul FARHODOVNA1 

 

          Özet 

 Öğrencilerin bağımsız eğitimi, modern eğitim sisteminin en önemli halkası (unsuru) 

olarak kabul edilmektedir. Öğrencilerin bağımsız çalışmalarının organizasyonu çeşitli 

çalışmalarda incelenmiştir. Bu sorun sadece öğrencilerle değil aynı zamanda öğretmenlerin 

çalışmaları ile de yakından ilgilidir. Çoğu durumda, öğrencinin bağımsız çalışmasının aktif 

bilgi algısına, bilim konularını bağımsız olarak anlamasına ve kognitif ilgiyi artırmaya 

odaklanmadığını kabul etmek mantıklıdır. Dolayısıyla dijital teknolojilerin hızla hayatımıza 

girmesi ve öğrencilerin modern cihazlara olan ilgisinin artması, öğretmenlerin yeni araçlara 

daha fazla yönelmesini gerektirmektedir. Ancak bu sorunun çözümünde doğal yenilik isteği 

ile geleneksel öğretim yöntemleri arasındaki çatışmanın ilgi odağı olması kaçınılmazdır. 

Sorunun başarılı çözümü, mevcut çatışmanın ortadan kaldırılması, bağımsız eğitimde 

dijital teknolojilerin olanaklarını dikkate alma ihtiyacını göstermektedir. Makalemizin 

amacı, yabancı dil öğretiminde test edilen dijital kaynakların Özbek dilinin öğretiminde 

öğrencilerin bağımsız eğitimini organize etme sürecine uygulanmasının olumlu özelliklerini 

ve kullanımına ilişkin öneri ve tavsiyeleri incelemektir, çevrimiçi platformların 

geliştirilmesinden oluşmaktadır. Bu makalede, Özbekistan okullarinde ve Türkiye 

okullarinde Özbek dili öğrencilerinin bağımsız çalışmalarının organizasyonunda dijital 

teknolojilerin uygulanmasına ilişkin deneyim vurgulanmıştır. Teorik ve metodik literatürü 

inceleme ve analiz etme, dil öğretiminin dijitalleşme sürecini gözlemleme ve kitlesel öğrenme 

yöntemlerini kullandı. 

Anahtar Kelimeler: Bağımsız öğrenme, öğrenciler, modern eğitim sistemi, dijital teknolojiler, 

öğretmenler, bilişsel ilg 

         Abstract 

Independent learning of students is considered one of the most important 

components of the modern education system. The organization of students' independent 

work has been studied in various research works. This issue is closely related not only to 

students but also to the work of teachers. It is reasonable to admit that in many cases, 

independent student work does not focus on active knowledge perception, independent 

comprehension of scientific subjects, or increasing cognitive interest. Therefore, the rapid 

integration of digital technologies into our lives and the growing interest of students in 

modern devices require teachers to turn more toward new tools. However, it is inevitable 

that the conflict between the natural desire for innovation and traditional teaching methods 

becomes the focus of attention in solving this problem. A successful resolution of the issue 

 
1 Özbekistan Devlet Dünya Dilleri Üniversitesi, Özbek Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı, Doçent, Pedagoji Bilimleri 
Alanında Felsefe Doktoru (PhD), E-posta: fozilova1204@gmail.com ORCID: https://orcid.org/0009-0001-9464-
6480 



 

305 
 

demonstrates the need to eliminate this conflict and to consider the potential of digital 

technologies in independent learning. 

The aim of our article is to examine the positive aspects and provide suggestions and 

recommendations for the use of digital resources—tested in foreign language teaching—in 

organizing students’ independent learning in the teaching of the Uzbek language, including 

the development of online platforms. This article emphasizes the experience of applying 

digital technologies in organizing the independent work of Uzbek language students in 

schools in Uzbekistan and Turkey. The research involved studying and analyzing theoretical 

and methodological literature, observing the digitalization process of language teaching, 

and using mass learning methods. 

Keywords: Independent learning, students, modern education system, digital technologies, 

teachers, cognitive interest 

 

  Giriş  

          Öğrencilerin dijital teknolojiler temelinde bağımsız çalışmalarını organize etmenin 

temel amacı, öğrencilerin temel bilgilerini, beceri ve yeterliliklerini, yaratıcı ilgi ve 

deneyimlerini yeterince geliştirmektir. Dijital teknolojilerle bağımsız çalışma sürecini 

yönetmenin esas mahiyeti şudur ki; bu süreci öyle bir şekilde düzenlemek gerekir ki 

öğrenciler verilen görevleri yerine getirsin, bağımsız araştırma yoluyla bilimsel 

kavramsallaştırma yöntemini benimseyip üzerinde çalışma becerilerini geliştirsin, öğrenim 

faaliyetlerinde yaratıcı yaklaşıma olan ilgileri artarken, aynı zamanda yaratıcı görevlerini 

başarıyla yerine getirmek için gerekli nitelikleri, yetenekleri ve karakteri de 

mükemmelleştirip tamamlasın [2]. Bu da demektir ki, doğru yapılandırılmış bağımsız 

çalışmalar yalnızca eğitimsel değil, aynı zamanda kişisel-yaratıcı öneme de sahiptir. 

Öğrencilerde teorik ve pratik sorunları bağımsız çözme kabiliyetleri, belirli bir düzeyde 

öğrenim süreci boyunca oluşur. 

Öğrencilerin bağımsız çalışmalarının başlıca işlevleri arasında teorik materyalleri 

nitelikli öğrenme, bağımsız çalışma yetenek ve yeterliliklerini geliştirme, ihtiyaç halinde 

bilgileri sürekli olarak tamamlama ve güncelleme, bağımsız çalışmanın rasyonel kurallarını 

ve yöntemlerini edinme sayılmaktadır. Günümüzde tüm eğitim kurumlarında, öğrencilerin 

bağımsız çalışmalarına modern bilgi ve inovasyon teknolojileri büyük fırsatlar sunmaktadır. 

Bilgi teknolojisi araçları, öğrencilerin bağımsız çalışmalarında şu imkanları sağlar [2]: 

• Elde edilen bilgileri bellekte gerekli süreyle saklama, düzenleme, yazdırma, 

kopyalama vb.; 

• Gerekli materyalleri özel amaçlar için hazırlanmış multimedya bilgileri aracılığıyla 

interaktif yöntemle öğrenme; 

• Çeşitli bilgi kaynaklarına, uzak ve dağıtık veri tabanlarına, İnternet üzerinden dünya 

çapında konferanslara erişim; 

• İşbirlikli telekomünikasyon projeleri düzenleme, uluslararası elektronik 

konferanslar, bilgisayarlı ses-görüntü konferansları oluşturma. 



 

306 
 

Bilgi ve bilgisayar teknolojileri, öğrencilerin kendilerine yenilik gibi gelen bilgileri 

bağımsız olarak işleme, önemli ve kişisel-yaratıcı öneme sahip gerçekleri ayırt etme 

becerilerini kazanmalarına imkân tanır. 

Özbekçeyi öğrenmede modern dijital teknolojilerin kullanılması, modern okul 

öğrencisinin ilgi ve şevkini artırır; onun bilişsel merakını ve bağımsızlığını teşvik eder; 

öğrencilerin yaratıcı ve araştırıcı yeteneklerini geliştirir, faaliyetlerini artırır; öğrenme 

sürecini hızlandırır, öğretim materyalini daha anlamlı biçimde öğrenmeye, öz-düzenleme 

becerileri kazanmaya, sistematik bilgileri sistematik bilgiye dönüştürmeye yardımcı olur; 

eğitimlerin bilgi faaliyeti ve bilim sevgisini geliştirir; öğrencilerin mantıksal düşünmesini 

destekler, öğrenilen materyalle etkileşim düzeyini belirgin biçimde artırır. 

Dijital teknolojilerin sunduğu imkanlar: 

• Test görevlerinin otomatik değerlendirilmesi: QR kodu önceden oluşturabilir, 

öğrenciler bu koddan geçip soruları yanıtladıktan sonra ilgili konuya uygun puan 

alabilirler; 

• Multimedya – etkileşim (aynı anda tüm grubu aktif çalışmalara dahil etmek, bu 

sayede zaman tasarrufu sağlamak). Ayrıca, mazeretli olarak derse katılamayan 

öğrenciler de bu süreçlere katılabilir. 

• Proje bazlı grup işbirliği (bir grup öğrenci birlikte broşürler, sunumlar, oyunlar, 

bulmacalar, çapraz bulmacalar vb. oluşturabilirler); 

• Hata istatistikleri (hataları analiz ederek öğretmenin zamanını tasarruf etmek); 

• Çeşitlilik (çok sayıda hatta sonsuz sayıda benzer alıştırmalar oluşturabilmek – 

öğretmenin zamanını korumak, öğrenci için eğitim kalitesini yükseltmek). 

Şu anda birçok türde dijital eğitim kaynakları geliştirilmiştir; bunlar arasında özel 

olarak hazırlanmış ders programları, testler, video dersler, tematik koleksiyonlar, araçlar 

ve eğitim sürecini düzenlemek için yazılım yer almaktadır. Şimdi sınıfta en yaygın kullanılan 

teknolojilere değinmek istiyorum. 

Birçok orta ve ileri kuşak öğretmenler bilgisayarın sunduğu imkanlarla tanışmayı 

sunum hazırlamakla başlardı, demek doğru olur sanıyorum – pedagojik ilkelerden biri olan 

“basitten karmaşığa” anlayışı bize tanıdık bir yaklaşımdır. Sunumlarla yeni materyalleri 

açıklamak, bilgileri pekiştirmek veya yaratıcı görevleri yapmak mümkündür. Ders için 

sunum hazırlamak, PowerPoint gibi özel programlara ihtiyaç duymaz. Sunumları hazırlama 

sürecini önemli ölçüde sadeleştiren ve öğretmenin zamanını koruyan internet hizmetleri 

mevcuttur. Aynı zamanda online bulmacalar oluşturmak için “Rebus Generator” hizmetini 

kullanıyorum; bunlar metinle çalışmak içindir. Bulmacalı kelimeler oluşturulur, öğrencilere 

bulmaları için süre verilir. Bulmacayı çözmek ve kavramı açıklamak öğretmenin konuyu 

anlaşılır kılmasını sağlar ve kelime uzun süre akılda kalır. Bulmaca çözmek düşünmeyi 

geliştirir, zeka, mantık, keskinlik, kararlılık, eleştirel düşünme, analiz ve karşılaştırma 

yetilerini yetiştirir. Rebus’u indirip yazdırmak mümkündür. Ayrıca, çapraz bulmacalar da 

etkili sonuçlar sunabilir. Öğrenci platformlarından, öğrenciler anahtar sözcükler veya 



 

307 
 

ifadeler yardımıyla kendileri oluşturur, sınıf arkadaşlarını çözmeye davet eder ve bu sayede 

öğrenciler arasında işbirliği gelişir. 

Özbek dili derslerinde bilgileri güncellemek için kullanılan kelime oyunları vardır. 

Öğrenciler bu tür görevleri sever ve kendileri oluşturmak için çaba gösterirler. Bu görevler 

yaratıcılığı ve bilim ilgisini geliştirir. Web servislerindeki interaktif görevler öğrenci ile 

çalışmayı farklılaştırma imkânı tanır ve uzaktan çalışma olanağı sağlar. 

Kelime oyunları: Sözlüğünüzü etkinleştirmek için çeşitli tarayıcı tabanlı kelime 

oyunları kullanabilirsiniz. Bağımsız çalışmaları tamamlarken kendi kendine denetim için 

kullanılabilir. 

Her öğretmenin anlayacağı temel şey şudur: genç araştırmacı zihinler için bilgi 

evrenine rehberlik etmek amacıyla daima öğrenmeye, değişmeye, yeni bilgileri edinmeye 

istekli olmak gerekir. 

Sonuç olarak, bilgi teknolojileri doğru seçilen teknolojilerle birlikte öğretimin ve 

eğitimin gerekli kalitesini, değişebilirliğini, bireyselleşmesini sağlar ve öğrencilerin 

yeterliklerini oluşturur. Öğrencilerin bağımsız çalışmalarını canlandırmak; öğrenim 

materyallerini kullanmayı öğrenmelerine, mükemmelleştirmelerine, yaratıcı yaklaşımlar 

geliştirmelerine, yeni yaratıcı bilgileri edinmelerine, interaktiviteyi artırmalarına, bilimsel 

literatür ve bilgi kaynaklarıyla çalışma pratik beceri ve yeterliliklerini oluşturmalarına 

dayanır. Eğitim sisteminde öğrencilerin bağımsız işlerini örgütlemede, onları bağımsız 

öğrenme, düşünme, gerekli problemleri anlama ve çözüm yollarını bağımsız araştırma 

becerilerini geliştirmek önemli bir yere sahiptir. Bunun için öğretmenin tüm etkinliklerde 

öğrenciyi şu konularda doğru yönlendirmesi gerekir: 

a) Ev ödevlerini yerine getirmek ve ek bilgi arayıp bulmak ve onu öğrenmek 

gerektiğinin farkına varmak; 

b) Verilen görevleri zamanında tamamlamak ve bunları gereği gibi yapmanın 

sorumluluğunu hissetmek. 

Öğrenme sürecinde bilgi edinme ve öğrenmenin geleneksel, yenilikçi ve bağımsız 

biçimlerinden birlikte yararlanmak; öğrencilerin istenen düzeyde gerekli bilgiye sahip 

olmalarını, bağımsız kavramsallaştırma ve düşünme yetisine erişmelerini, eğitim sürecini 

kendi planladıkları bireysel hedeflere ulaşmanın temel başarısı olarak kabul etmelerini 

geliştirmek açısından büyük önem taşır. 

Yukarıda şu anda Özbekçenin öğretilmesi ve bağımsız çalışmaların düzenlenmesi 

sürecinde etkinliğini artırmak için kullanılabilecek çeşitli biçim ve imkânlara sahip modern 

dijital teknolojilerden bahsedildi. Bunlar arasında dijital programlar ve sistemler, küresel, 

kurumsal ve yerel akıllı teknolojiler, günümüzde hızla gelişen ve şaşırtıcı sonuçlara ulaşan 

yapay zeka sistemleri, Wiki-teknolojiler temelinde oluşturulan program, algoritma ve 

sistemler de öğrencinin yaratıcı düşünme yeteneğini desteklemeye hizmet etmektedir. Bizim 

kanaatimize göre ülkemizdeki eğitim kurumlarında bu tür modern dijital teknolojik 

yöntemlerin, araçların, program ve sistemlerin geniş ölçekte uygulanması öğrencilere ve 

öğretmenlere büyük fırsatlar sunar. Öğrenciler bu tür akıllı dijital imkânları görüp 

kullanma ve uygulama sürecinde, öğrenmekte oldukları Özbek dili ve ona ilişkin çeşitli 



 

308 
 

yönler hakkında bilgileri daha da gelişir ve olgunlaşır. Okul eğitim sistemi içinde dijital 

teknoloji yöntem ve araçlarının kullanımı öğrenci yaşına göre hedeflenir. 

Bunun yanı sıra uluslararası deneyimler göstermektedir ki dijital teknolojilerle 

bütünleşen diller yalnızca varlıklarını sürdürmekle kalmaz, aynı zamanda küresel ölçekte 

etkili hale gelir. Örneğin, İngilizce, Çince ve Korece’nin teknolojik sistemlerde yaygın 

kullanımı onların küresel bilgi alanındaki üstünlüğüne yol açmıştır. Bu açıdan Özbekçenin 

yapay zeka, otomatik çeviri sistemleri, sentaktik analiz, sesli ara yüzler ve korpus dilbilimi 

gibi modern yaklaşımlarla entegrasyonu; bu dilde modern içerik üretimi, öğrenilmesi ve 

öğretilmesi olanaklarını genişletir. Bu nedenle günümüz aşamasında Özbekçenin dijital 

sistemlerle uyumlaştırılmasında şu önemli alanlara dikkat edilmelidir: 

1. Leksiko-semantik kaynakların zenginleştirilmesi – elektronik sözlükler, hızlı çeviri 

veritabanları ve dil korpuslarının oluşturulması; 

2. Teknolojik platformlarla uyumluluk – Özbekçenin Microsoft, Google, Apple gibi global 

platformlarda tam olarak kullanılabilmesini sağlama; 

3. Dijital okuryazarlığın artırılması – uzmanlar ve geniş halk kitlesi için dil ve teknoloji 

entegrasyonu konusunda eğitimler, çevrimiçi kurslar düzenleme; 

4. Normatif-mevzuat temelinin güncellenmesi – Özbekçenin dijital ortamda 

kullanılmasını düzenleyen yasalar ve belgeler geliştirme. 

Böylece Özbekçenin dijital teknolojilerle entegrasyonu, sıradan bir dil politikası değil, 

halkın entelektüel potansiyeli, tarihsel hafızası ve kültürel mirasını gelecek nesillere 

teknolojik araçlarla aktarma aracıdır. Bu süreçte bilimsel yaklaşımlar, milli değerler ve 

küresel deneyimlerin harmanı belirleyici olur. 

Bu noktada dil politikasının dijital teknolojilerle uyumu, özellikle devlet dilinin 

modern bilgi araçlarında tam işlevsellik kazanması meselesi önem kazanıyor. Özbekistan 

Cumhuriyeti’nin “Devlet Dili Hakkında” Yasasında da devlet dilinin tüm alan ve sistemlerde 

kullanımının sağlanması gerektiği vurgulanmış olup, bu gereklilik dijital alanları da kapsar. 

Bilgi teknolojilerinin hızlı gelişimiyle ortaya çıkan yeni iletişim ortamında dilin 

esnekliği ve teknolojik platformlarda yer alabilme oranı onun canlılığı ve gelişim göstergesi 

olur. Dilbilimci N.İ. Tolstuhina araştırmasında şöyle der: “Dijital ortamda dilin var olması, 

sadece dil kaynaklarının elektronik biçimde oluşturulması değil, aynı zamanda dil 

hizmetlerinin etkileşimli ve otomatikleşmiş biçimde geliştirilmesini de gerektirir.” 

Bugün Özbekistan’da bu alanda ilk aşamadaki girişimler izlenmektedir. Örneğin 

“Özbek Dili Açıklamalı Sözlüğü”, “Özbek Dili Korpusu” projeleri; farklı yapay zekâ tabanlı 

mobil uygulamalar ve çeviri araçları yoluyla dilin dijital biçimde kullanım olanakları 

genişletilmektedir. Ancak bu programlar ve projeler henüz tam teknolojik bir ekosistem 

düzeyine ulaşmamıştır. Bu nedenle ileri yabancı deneyimlerin, özellikle Google Translate, 

DeepL ve Papagokabi gibi hizmetlerdeki entegrasyon modellerinin Özbekçeye uyarlanması 

önemli sayılmaktadır. 



 

309 
 

Ayrıca Özbek dilinin dijital imajının şekillenmesinde grafik ara yüzler, mobil 

uygulamalar, sohbet botları ve sesli ara yüzlar (sesli asistanlar) aracılığıyla dilin doğal 

kullanım ortamını oluşturmak gereklidir. Örneğin, Korece üzerine yürütülen “Hangul 

Interface Optimization” projesi, Japonca’daki “Language AI Inclusivity” girişimleri bu alanda 

örnek teşkil edebilir. Bu tür yaklaşımlar dili sadece korumayı amaçlamaz, genç nesle uygun 

ve interaktif ortamda aktarma olanağı da sağlar. 

Sonuç olarak, dijital çağda dil yalnızca iletişim aracı değil, kültürel kod, kimlik ve 

küresel rekabet alanında ulusal markanın temel unsuru haline gelir. Özbekçenin dijital 

ortamda varlığı ve aktif katılımı, bu dili konuşanların bilgiye eşit erişimini, kültürel mirası 

korumayı ve modern bilgi temelli gelişimi sağlar. 

Bunun için Özbekçeyi yapay zeka sistemlerine entegre etmek, dil korpuslarını 

genişletmek, otomatik çeviri ve analiz hizmetlerini uygulamak, ayrıca grafik arayüzler ve 

sesli yardımcılar aracılığıyla gerçek iletişim ortamında dilin aktif kullanımını sağlamak 

gereklidir. Bu da dili yalnızca korumakla kalmaz, aynı zamanda onu yeni nesiller için çağla 

uyumlu, rekabetçi ve küresel bilgi alanında aktif bir katılımcı dil olarak şekillendirir. 

Bu nedenle Özbekçenin dijital imkânlarını artırma stratejisi sadece dilsel bir mesele 

değil, aynı zamanda devlet politikası, bilgi güvenliği, kültür ve eğitim entegrasyonunun 

ayrılmaz bir bileşeni olarak değerlendirilmelidir. Çünkü dile verilen önem – millete verilen 

önemdir; dijital dil, dijital geleceğin temelidir. 

Eğitim sisteminde bilgi ve inovasyon teknolojileri temelli bağımsız çalışmaların 

düzenlenmesi, öğrencilerin bağımsız bilgi edinmelerini, yaratıcı faaliyet yürütebilmelerini, 

yaratıcı çalışma ilgisinin ve arzularının oluşmasını, ortaya çıkan sorunların olumlu 

çözümlerini bağımsız arayıp bulmalarını ve düşüncelerini ifade etmelerini sağlar.” 

 

Azılı kaynaklar: 

 

Crystal, D. (2001). Dil ve İnternet. Cambridge University Press. 

Fishman, J. A. (2001). Tehlike Altındaki Diller Kurtarılabilir mi? Dil Kaymasını Tersine Çevirmek – 

Yeniden Değerlendirme. Multilingual Matters. 

Gómez González, M. (2020). "Dijital Ortamlarda Dil Teknolojileri ve Azınlık Dilleri." Dil ve Teknoloji 

Dergisi, 17(2), 115–130. 

Karimov, I. A. (1997). Yüce Maneviyat – Yenilmez Güç. Taşkent: Özbekistan. 

Lee, J., & Kim, S. (2021). "Yapay Zeka, Dilsel Çeşitlilik ve Kullanıcı Deneyimi: Dijital Arayüzlerde 

Korece ve Japonca Modeller." Uluslararası Yapay Zeka ve Kültür Dergisi, 4(1), 55–68. 

Özbekistan Cumhuriyeti. (1989). “Devlet Dili Hakkında” Kanun. Taşkent: Özbekistan Cumhuriyeti 

Yüksek Konseyi Bülteni, No: 22. 

Tolstukhina, N. İ. (2019). Dijital Çağda Dil Politikası: Zorluklar ve Stratejiler. Moskova: Nauka, 124 s. 

 

  



 

310 
 

ANTONIM SO`ZLARNI O`RGANILISHIDA ASSOTSIATIV YONDASHUV 

PHILOSOPHICAL FOUNDATIONS OF THE COMPILATION OF THE WORK-OPEN 

ORDER OF ANTONYMS 

Axmedova Dildora DILSHODOVNA1 

Annotatsiya 

Maqolada zid ma`noli so`zlarning ongda assotsiativ munosabatda bo`lishi, assotsiativ 

birliklarning  nutqda qo`llanilishi masalalari yoritilgan. 

Kalit so`zlar: assotsiativ munosabat,antonim so`zlarning ongda voqelanishi va nutqqa 

chiqarilishi, antonimik  va assotsiativ munosabat. 

Abstact  

To identify the many directions of certain meanings, to examine them according to 

human-centered paradigms, to make their meanings transparent, and to ensure that they 

find a place in school lessons Fikr 

Keywords: Antonyms, anthropocentric paradigms, Vocabulary creation 

 

XX asr oxiri va XXI asr  boshlariga kelib turli fanlar taraqqiyotida kuzatilgani kabi 

tilshunoslikda ham til hodisalarini o‘rganishga yondashuvlar o‘zgardi. Tilshunoslikda 

tilning bevosita kuzatishda berilmagan xususiyatlarini idrokiy usulda o‘rganish harakati 

uning tadqiq obyektini tizimli lisoniy struktura doirasidan tashqariga olib chiqdi. Natijada 

mazkur fanning tadqiq obyektlari yanada kengaydi. Jahon tilshunosligining bugungi 

taraqqiyot bosqichida tilni undan foydalanuvchi insonga xos individual xususiyatlar, nutqiy 

faoliyat amalga oshirilayotgan vaziyat, makon, zamon, sotsiolingvistik muhit kabilar; xalq 

madaniyati va mentaliteti kabi tashqi omillar bilan aloqadorlikda tadqiq etish markaziy 

masalalardan biriga aylandi. Bu yo‘nalishda olib borilayotgan tadqiqotlar an’anaviy 

lingvistik yondashuvlarda shakllangan ayrim xulosalarni tubdan o‘zgartirdi.  

Manbalarda qayd etilishicha, assotsiatsiya (lot. associatio – qo‘shish, biriktirish2) 

terminini ilmiy muomalaga 1690 - yilda ingliz filosofi, pedagog, empirizm va liberializm 

vakili J.Lokk kiritgan. U qadimgi dunyo falsafasida buyuk  mutfkkiralar Platon va Aristotel 

tomonidan ilgari surilgan g‘oyalar assotsiatsiyasi haqidagi qarashlarni targ‘ib 

qilgan.Aristotel va Platon yodga tushirish jarayonini assotsiatsiyaning mexanizmi sifatida 

tushunishgan. Aristotel g‘oyalarning o‘xshashlik, vaqt jihatidan ketma-ketlik va kontrastlik 

(qarama-qarshilik) asosida o‘zaro assotsiativ bog‘lanishi, Platon esa o‘xshashlik va 

yondoshlikka ko‘ra xotiradagi bog‘lanishlar  haqida ma’lumot bergan. Tashqi olamning tilda 

aks etishi, bunda assotsiativ tafakkurning o‘rni, til birliklarining assotsiativ aloqasi, 

assotsiativ bog‘lanishi asosida guruhlarga birlashuvi, eng kichik jumladan tortib yirik 

matnlarni hosil qilishdagi o‘rni kabi masalalar tahlili tilga assotsiativ yondashuvni taqozo 

etadi.  

             Yangi davr (XX-XXI asr) tilshunosligi nutqqa insoniy faoliyat-fikr almashtirish va 

o`zgalarga ta`sir ko`rsatish, yaratish va bunyod qilishning asosiy turlaridan biri sifatida 

yondashib, uning ixchamligi, samaradorligi va ta`sirchanligi, mantiqiyligi tadqiqini birinchi 

 
1 Qarshi davlat universiteti Lingvistika:O`zbek tili yo`nalishi, II kurs magistranti  
axmedovadildora1212@mail.com  
0009-0008-5270-5172 
2  Философский энциклопедический словарь. 2010 / http://dic.academic.ru/ dic. nsf /enc_philosophy/1789. 



 

311 
 

o`ringa qo`ydi.  Borliq  yaralibdiki, olamni  dialektik qonuniyatlar asosida qarama-

qarshiliklar vositasida  anglash mumkin bo`lgan. Ana shu ziddiyat vositasida  narsa-

hodisalarning tub mohiyati ko`rina boshlagan, tushunchalarning mazmuni ma`lum ma`no  

kasb etgan. Miloddan avvalgi VI asrlardan boshlab yunonlarda    yuzlab falsafa fani  

vakillarining rang-barang haqiqat manzaralaridan  bahramand bo`lganligi, fikr-

mulohazalar, o`gitlar, dunyoqarashlar, ogohlantirishlar  va tavsiyalar olib, hikmatlardan 

zavq olganliklari sir emas. Yunon –Rim mamlakatlarida notiqlik san`ati va ritorika  sohasiga  

bundan ming  yillar oldin  qiziqish boshlangan va rivojlangan.  . Miloddan avvalgi VI asrda 

yashab o`tgan Ezop insonlardagi  turli ziddiyatlarni kuzatgan, ular  o`rtasidagi tafovutlarni, 

qarama-qarshiliklarni juda yaxshi anglagan va insonlardagi barcha yuksak va tuban  

xususiyatlarni mujassam etgan ibratomuz masallar yozgan. Til orqali: yaxshilik va 

yomonlik; go`zllik va xunuklik; mehribonlik va yovuzlik; baxt va baxtsizlik; mansab va 

itoatkorlik; boylik va kambag`allik; do`stlik va dushmanlik; visol va ayriliq; obro` va 

obro`sizlik; omad va omadsizlik;ezgulik va johillik; mehnatsevarlik va dangasalik; halimlik 

va qo`pollik; havas va hasad kabi illat va insoniy fazilatl↔↔arni mahorat bilan ko`rsatib 

bergan. Har bir voqelikning aksi bor, shu aks orqali  hodisalarning mazmun-mohiyati  

oydinlashib boradi.  Voqelikdagi  hodisalar, jarayonlar mohiyatan  bir-biriga zid. 

Tushunchalarning mazmunan  zidi ham  mavjud. Qarama-qarshilik, zidlik   tabiatan  

shakllangan  hodisadir. Insoniy sifatlar  o`rtasidagi zidlik (dono-nodon, aqlli-ahmoq, yaxshi-

yomon), tabiat o`rtasidagi zidlik (osmon-yer, qurg`oqchilik-namgarchilik, toshqin-yong`in, 

jazirama-qahraton, dengiz-sahro),  hodisalar o`rtasidagi zidlik ( urush-tinchlik, to`y-aza), va 

hakozo. Ongimizda  mavjud leksemalarning muloqot jarayonida qo`llanadigan,  bir-biriga  

mazmunan zid bo`lgan ko`rinishlari  borki, bular tilshunoslikda antonimlar deb ataladi 

   Antonimiya  (gr.  antionymo  –  “zid  nom”)  leksemalar orasidagi zidlik munosabatidir:  

katta  –  kichik, yosh  –  qari, mitti  –ulkan,  oq  –  qora  va  hokazo.  Antonim  

leksemalarning  umumiy, birlashtiruvchi  semasi  bilan  bir  qatorda,  qarama-qarshi  

semasi ham bo‘lishi lozim. Masalan,  katta  va  kichik  leksemalari umumiy –  «sifat»,  

«ko‘lam»  semasi bilan birga, qarama-qarshi –  «nisbatan ortiq»  (katta)  va  «nisbatan  

katta  bo‘lmagan»  (kichik)  semasiga ham  ega.  Yoki  qish  –  «yilning  eng  sovuq  fasli»,  

yoz  –  «yilning eng  issiq fasli»,  kirmoq  –  «ichkariga harakatlanmoq»,  chiqmoq  –

«tashqariga  harakatlanmoq».  Antonim  leksemalar  asosida borliqdagi  qarama-qarshi  

hodisaning  in’ikosi  bo‘lgan  qarama-qarshi  tushuncha  yotadi.  Antonim  leksemalar  bir  

turga  kiruvchi giponim leksemalar: issiq – sovuq (harakat), katta – kichik (hajm), erkak – 

ayol (jins) va hokazolar. Antonimlarning  mantiqiy  asosini  ikki  tur  qarama-qarshilik 

tashkil etadi:  

a) kontrar qarama-qarshilik;  

b) komplementar qarama-qarshilik. 

Кontrar  qarama-qarshilik  –  darajalanuvchi  leksema qatoridagi tafovutning farqlarga, 

farqning ziddiyat, ya’ni qaramaqarshilikka  o‘sib  borishi  natijasida  birinchi  a’zo  bilan  

oxirgi a’zoning antonimlashuvi. Masalan,  kichik  –  o‘rta  –  katta,  yosh  –o‘smir  –  o‘rta  

yosh  –  qari  kabi.  Bunda  kichik  va  katta,  yosh  va qari  leksemalari  daraja  

qatorining  ikki  qarama-qarshi  qatori a’zolari  o‘rtasida  ikki  antonim  a’zo  belgilarini  

o‘zida mujassamlashtirgan  bog‘lovchi  bo‘g‘in  bor.  Yuqoridagi  o‘rtaleksemasida  kichik  

va  katta  leksemalarining  qarama-qarshiligi so‘nadi.  Demak,  leksemalarning  kontrar  

qarama-qarshiligini ularning darajalanish (graduonimik) qatoridan izlash 



 

312 
 

lozim.Кomplementar  antonimiyada  qarama-qarshilik  uchinchi, oraliq bo‘g‘insiz bo‘ladi:  

rost  –  yolg‘on, arzon  –  qimmat, oson  –qiyin. Bu leksemalar orasida oraliq uchinchi 

leksema yo‘q.Antonimlar strukturasiga ko‘ra quyidagi turlarga bo‘linadi: 

1)  har xil o‘zakli antonim: katta – kichik, kirmoq – chiqmoq, muhabbat – nafrat; 

2)  bir xil o‘zakli antonim:  madaniyatli  –  madaniyatsiz,  aqlli– aqlsiz, ongli ongsiz. 

 Bilish jrayonida narsa va hodisa, harakat –holat, belgi va xususiyatni bir-biriga zidlash, 

ularning o`zaro  o`xshash va farqli tomonini  aniqlash katta ahamiyatga ega. Butun bilish 

faoliyatimiz zidlanishga asoslangan. 1Ana shunday zidlanish tilimizda ham o`z ifodasini 

topgan. Birini aytishimiz bilan uning zidi ongimizda tayyor bo`ladi. Masalan, oq-qora, 

uzun-qisqa, baland-past, dono-ahmoq va boshqa. 

Antonim grekcha anti-“zid”, onoma-“nom” demakdir. O`zaro zid ma`noli so`z, ibora va 

qo`shimch antonim deyiladi. Antonimiya- so`z va qo`shimchaning  o`zaro zid ma`noli 

munosabati.2 Uning leksik ( yaxshi-yomon, keng-tor) Bir qancha silkillashishlardan  keyin 

boy menga xizmat haqi uchun  oyiga  xom-pishiq aralash, ona sutidan halol ikki pud o`n 

yetti qadoqdan olma beradigan bo`ldi. Adabiyot 6-sinf. Yangi asr, Toshkent- 2022; 

morfologik (-li- -siz), Aqllilar yig`ilsa qiyin ishni  bitirar, aqlsizlar yig`ilsa oson ishni yitirar. 

(o`zbek xalq maqoli) frazeologik (qo`li uzun-qo`li kalta) ko`rinishi mavjud. 

Antonimni hosil qiladigan narsa – asos ma`nodagi zidlik. Qo`shimcha ma`nodagi zidlik 

antonimlik hosil qila olmaydi. Masalan, chehra va bashara so`zi qo`shimcha ma`nosi bilan 

farqlanadi. 

Inkor yoki fe`lning bo`lishli –bolishsizlik shakli ham antonimlik hosil qila olmaydi. 

Ma`nodagi zidlik asosida bo`ladigan inkor bilan biror narsa, belgi yoki harakatning  aynan 

o`zining inkor etilishini farqlash kerak. Antonimiyada , yuqorida ko`rilganidek,  o`zaro zidlik 

yotadi. Bu zidlik ikki so`zning ma`nosi orasida bo`ladi. Oddiy inkorda esa aynan bir narsa 

, belgi yoki  harakat inkor etiladi.  Bunda o`zaro qarama-qarshi turadigan ikki narsa , ikki 

belgi ikki harakat bo`lmaydi. Masalan, tun, qora, olmoq so`zi bildirgan  narsa, belgi, harakat  

inkor etilishi biln tun emas, qora emas, olmadi kabida oq-qora, bormoq-kelmoq so`zidagiga 

o`xshash zidlik yo`q.  

   Ko`p ma`noli so`zning antonimligi qanday ma`noda kelganligiga  qarab belgilanadi. Bir 

so`z har xil ma`nosi bilan har xil so`zga antonim bo`la olishi mumkin. Masalan, qattiq so`zi 

bir ma`nosi bilan yumshoq so`ziga, boshqa bir ma`nosi bilan  esa saxiy so`ziga antonim. 

Qiyoslang:qattiq predmet-yumshoq predmet, qattiq odam-saxiy odam. 

 Antonim juft holda qo`llanib ko`chma ma`no ifodalaydi: yaxshi-yomon(har xil) gaplar, 

erta-kech(doim) xayolimdasan. 

Antonim, asosan, belgi bildiruvchi so`z- sifat va ravishda uchraydi. Ot va fe`lda kamroq: 

vafo-jafo, yig`lamoq-kulmoq  

 Antonim yordamida badiiy adabiyotdaa  tazod, antiteza san`ati hosil qilinadi. Biroq 

antonimlikni tazod va antitezaga tenglashtirib, bir xillashtirib qo`ymaslik kerak.Antonim 

bo`lmagan so`z ham shu san`atni hosil qilaveradi. 

 
1 B.Mengliyev,O`zbek tilidan universal qo`llanma,Tosh;Akademnashr 2011,75-bet. 
2 B.Mengliyev,O`zbek tilidan universal qo`llanma,Tosh;Akademnashr 2011,76-bet. 



 

313 
 

      Antonim so`zlar barcha tillarda mavjud leksik hodisa.  

Ingliz tilida: good- bad(yaxshi-yomon,)strong –weak(kuchli kuchsiz), fast-slow(tez-

sekin),big-smal(katta-kichik). 

       Turk tilida: iyi-kötü,(yaxshi-yomon) büyük-kucuk (katta-kichik), savaş- 

bariş(urush-tinchlik),prim-ceza (mukofot-jazo). 

          Bugungi  tezkor va shiddatli davr  til ta`limidan  har qanday sharoitda  muammoga 

yechim topa oladigan, nutqiy salohiyati yuqori bo`lgan,muammoga, vaziyatga holis nuqtai 

nazar bilan qaray oladigan, lisoniy birliklardan unumli va samarali  foydalana oladigan  

shaxsni  kamol toptirishni maqsad qilib qo`ydi. Bu ustuvor maqsadlarni amalga oshirishda 

til  t a`limi asosiy va yetakchi o`rin tutadi.  Negaki, insonning shaxsiy rivojlanishi uchun 

leksik bazasi yetarli darajada boy bo`lishi, fikrlash salohiyati rivojlanishi uchun o`z tilidagi 

leksema va leksik birliklarni mazmun-mohiyatini  chuqur bilmog`i, nutq sharoitiga mos 

tarzda so`zlash malakasiga ega bo`lmogi lozim. 

  



 

314 
 

ELÇİN ƏFƏNDİYEVİN “BAŞ” ROMANINDA BAKI KONSEPTİ 

THE CONCEPT OF BAKU IN ELCHIN AFENDIYEV'S NOVEL "THE HEAD" 

Allahverdiyeva Leyla Nəsib qızı1 

Xülasə 

Azərbaycan ədəbiyyatında tarixi roman janrı xalqın tarixi yaddaşını yaşatmaq, milli 

kimliyi bədii müstəvidə əks etdirmək baxımından mühüm əhəmiyyət daşıyır. Elçin 

Əfəndiyevin “Baş” psixoloji-fəlsəfi romanı müasir dövr postmodernizm ədəbiyyatının ən  

uğurlu nümunələrindən biridir. Müəllif romanda XVIII əsrin əvvəllərində Cənubi Qafqazda 

baş verən mürəkkəb tarixi hadisələri bədii təhkiyə yolu ilə təqdim edir. Həmin dövrdə Rusiya 

imperiyası ilə Qacar dövlətinin bölgədə nüfuz uğrunda apardığı mübarizədə qarşıdurmanın 

mərkəzində strateji mövqeyinə görə xüsusi əhəmiyyət kəsb edən Bakı xanlığı dayanırdı.  

Müəllif romanda yalnız konkret hadisələri deyil, həm də xalqın tarixi yaddaşını, milli 

kimliyini və mübarizə ruhunu canlandırır. Romanda Bakı şəhəri əsas bir obraz olaraq 

mərkəzi mövqedə dayanır, həm tarixi hadisələrin şahidi kimi çıxış edir, həm də Azərbaycan 

xalqının milli-mənəvi dirənişinin simvolu kimi təqdim olunur.  

Romanın ana xəttində Bakı həmçinin milli-mənəvi dəyərlərin aparıcı qüvvəsi kimi 

təqdim olunur. Şəhərin işğal təhlükəsinin böyük olmasına baxmayaraq xalqın birliyi və 

mübarizəsi, xanların, bəylərin, sadə insanların taleyi ilə bağlı səhnələr Bakını bütöv 

Azərbaycan üçün simvolik bir məna daşıyan obraz səviyyəsinə yüksəldir. Sanki müəllif 

Rusiya və Qacarların əlində əsir qalmış bir dövləti Bakının timsalında ümumiləşdirir və bunu 

əsərdə orijinal boyalarla təsvir edir. 

Məqalədə Bakı obrazının romanda siyasi hadisələrin əsas mərkəzində dayanması, tarixi 

təsvirlərin daşıyıcısı və mədəni və mənəvi məkan olması, simvolik obraz yaratması və eləcə 

də, bədii gözəllik nümunəsi kimi işlənməsi geniş təhlil olunur. 

Açar sözlər: Elçin Əfəndiyev, “Baş” romanı, Bakı konsepti, tarixi roman, milli kimlik 

 

Abstract 

 

In Azerbaijani literature, the genre of the historical novel plays a crucial role in 

preserving the historical memory of the people and reflecting national identity within an 

artistic framework. Elchin Afandiyev’s psychological-philosophical novel The Head is 

considered one of the most successful examples of contemporary postmodernist literature. 

In the novel, the author narrates the complex historical events that took place in the early 

18th century in the South Caucasus through artistic storytelling. During that period, the 

Baku Khanate, due to its strategic position, stood at the center of the confrontation between 

the Russian Empire and the Qajar state, both striving for dominance in the region. 

The author not only presents concrete events but also revives the historical memory, 

national identity, and spirit of resistance of the people. In the novel, the city of Baku emerges 

as a central figure, functioning both as a witness to historical events and as a symbol of the 

Azerbaijani nation’s spiritual and national resilience. 

At the core of the narrative, Baku is also portrayed as a driving force of national and 

spiritual values. Despite the city’s vulnerability to foreign occupation, the unity and struggle 

of the people, along with the destinies of khans, beys, and ordinary citizens, elevate Baku 

 
1 Dosent, Sumqayıt Dövlət Universiteti, Azərbaycan,Orcid: 0000-0003-2067-5702, Email: lela_leyla@mail.ru 



 

315 
 

to the level of a symbolic image representing the entirety of Azerbaijan. It is as if the author, 

through the image of Baku, encapsulates a nation held captive by the Russian and Qajar 

empires, depicting this reality in the novel with original artistic expression. 

This article offers a comprehensive analysis of the image of Baku in the novel, 

examining its function as the focal point of political events, a medium for historical 

representation, a cultural and spiritual space, a symbolic construct, and an embodiment of 

artistic beauty. 

 

Keywords: Elchin Afandiyev, “The Head” novel, Baku concept, historical novel, 

national identity 

Giriş 

Azərbaycan ədəbiyyatında tarixi mövzulara müraciət ədəbi prosesin mühüm 

istiqamətlərindən biridir. Tarixi roman janrı yalnız keçmiş hadisələrin bədii şəkildə təsviri ilə 

kifayətlənmir, həm də milli yaddaşı qoruyur, xalqın kimlik və mübarizə ideyalarını oxucuya 

çatdırır. XX əsrin ikinci yarısı və XXI əsrin əvvəllərində yazılmış tarixi əsərlərdə müəlliflər 

keçmiş hadisələrə yeni baxış bucağından yanaşaraq onları həm gerçəklik, həm də bədii 

uydurma sintezində təqdim edirlər. Bu baxımdan əvvəlki romanlarında da olduğu kimi, Elçin 

Əfəndiyev burada da fərdi üslubunu nümayiş etdirərək təsvir etdiyi obrazların həm daxili, 

həm də psixoloji aləmini ən dərinliklərinə qədər "Baş" romanında əks etdirir. 

Romanda süjetin dərin qatlarında oxucunu düşündürən və sirli ovqat yaradan güclü 

metaforiklik mövcuddur. Həm hadisələrin təsvirində, həm müəllifin təhkiyəsində, həm də 

obrazların daxili aləminin açılışında bu metaforik təhkiyənin müxtəlif çalarları aydın hiss 

olunur. Beləliklə, Bakı obrazı əsərdə həm tarixi faktların, həm də bədii təxəyyülün sintezində 

təqdim olunur. Tarixi və bədii təxəyyül məhsulu olan çoxsaylı obrazlar təqdim edilsə də, 

bütün hadisələr və əhvalatlar metaforik obraz kimi qurulan Başın ətrafında inkişaf edir. 

Əsərdə təsvir olunan hadisələr XVIII əsrin ilk onilliyində, Cənubi Qafqazın mürəkkəb 

siyasi vəziyyəti fonunda baş verir. Həmin dövrdə Rusiya imperiyası ilə Qacar dövləti bölgədə 

nüfuz uğrunda mübarizə aparırdı. Bu qarşıdurmanın mərkəzində isə strateji mövqeyinə görə 

xüsusi əhəmiyyət kəsb edən Bakı xanlığı dayanırdı. Elçin Əfəndiyev bu əsərində yalnız 

konkret hadisələri deyil, həm də xalqın tarixi yaddaşını, milli kimliyini və mübarizə ruhunu 

canlandırır. Bakı obrazı bu mənada romanın ideya-bədii yükünü daşıyan əsas 

elementlərdən biri kimi təqdim olunur. 

Əsas hissə 

Bakı – müharibə və siyasət arenası kimi 

“Baş” romanında Elçin Bakının taleyini müxtəlif siyasi qüvvələrin maraqları fonunda 

təqdim olunur. Romanın əsas məkanlarından biri olan Bakı xanlığı hadisələrin siyasi 

mərkəzinə çevrilmişdir. Zavalginin, Sisianovun və digər tarixi şəxsiyyətlərin Bakıya yürüşləri, 

şəhərin top atəşinə tutulması və müdafiəsi əsərin dramatik məqamlarını təşkil edir. Strateji 

mövqeyinə görə Bakı həm Rusiya, həm də Qacar dövlətlərinin maraq dairəsində idi. Müəllif 

Bakının taleyini təsvir edərkən Sisianovun yürüşlərini, şəhərin top atəşinə tutulmasını və 

Hüseynqulu xanın aciz vəziyyətini dramatik şəkildə təqdim edir. Bu təsvirlər göstərir ki, Bakı 

yalnız coğrafi məkanda yerləşən bir şəhər deyil, həm də beynəlxalq münasibətlərin kəsişdiyi 

mühüm siyasi mərkəz idi. 

Əsərdə Bakının siyasi hadisələrin mərkəzinə çevrilməsi xalqın taleyinə birbaşa təsir 

göstərir. Şəhərin işğal təhlükəsi və müdafiəsi məsələsi yalnız hərbi xarakter daşımır, həm də 



 

316 
 

milli kimlik və azadlıq uğrunda mübarizənin simvoluna çevrilir. Beləliklə, Bakı obrazı əsərdə 

dövlətlərarası münasibətlərin fonunda milli birliyin qorunması məsələsini aktuallaşdırır. 

Bakı – tarixi təsvirlər fonunda 

Müəllif Bakının tarixi təsvirinə xüsusi yer ayırır. Qala divarlarının möhtəşəmliyi, 

şəhərin limanı, Xəzərin sahilində yerləşməsi, ticarət yolları ilə bağlı təsvirlər oxucuda canlı 

təsəvvür yaradır. Əsərdə Bakının iqtisadi həyatı da bədii boyalarla əks etdirilir: xalçaçılıq, 

zəfəran və duz istehsalı, neftin çıxarılması, ticarət əlaqələri diqqət mərkəzindədir. Yazıçı 

Bakını yalnız hərbi-strateji məkan deyil, həm də iqtisadi gücə malik mərkəz kimi təqdim edir. 

Müəllif həmçinin Bakının tarixin istənilən mərhələsində önəmli olduğunu və hər zaman 

böyük dövlətlərin maraq mərkəzində dayandığını, əsrlər boyu uğrunda qanlar töküldüyünü 

və digər məsələləri geniş planda təsvir etmişdir. Bakı torpağının bərəkətindən, xalçalarından, 

zəfəranından, duzundan,  neftindən və s. məsələlərdən bəhs edərkən yazıçı sanki oxucunu 

Bakının keçmişinə ekskursiyaya aparır, canlı və orijinal səhnələr yaradır: “Ancaq elə o 

keçmiş zamanlarda da bu torpaqda bəyəm az qan axıdılmışdı? Allah-taala bu torpağı 

bərəkətli yaratmışdı və buna görə də, əslində, bu torpağın üzərində qara buludlar heç zaman 

əskik olmurdu. Bu gün də bu çıxılmaz vəziyyətin səbəbi bu idi ki, Bakı xanlığı kürk, papaq, 

ayaqqabı tikmək üçün aşılanmış qoyun və keçi dərisi, qoyun və dəvə yunundan qalın mahud, 

pambıq, ipək ixrac edirdi. Suraxanıda toxunan xalçalara, az qala, Hacı Muxtar xalçaları 

dərəcəsində tələbat var idi. Bu xalçalar da Hacı Muxtar xalçaları ilə bərabər Bakı limanından 

gəmilərlə Ənzəliyə daşınırdı, oradan da İstanbula göndərilirdi. Şüvəlan zəfəranı bütün 

dünyada məşhur idi, yazın əvvəllərində Novxanı düzlərində yığılan donbalan Avropanın, 

ələlxüsus da Firəngistanın şah saaylarında ən ləziz və bahalı ərzaq hesab olunurdu. Bakı 

duzu, az qala, qızıl qiymətinə gedirdi. Əsas da, əlbəttə, neft idi – uzun sözün qısası, Bakı 

xanlığı divlərin gözü qabağında həmişə təptəzə bir quyruq tikəsi idi”. (1, s.10) 

Bu təsvirlər vasitəsilə müəllif oxucunu Bakının keçmişinə bir növ ekskursiyaya aparır. 

Şəhərin ticarət yollarında mühüm rol oynaması, onun regional və beynəlxalq əlaqələr mərkəzi 

olması Bakının tarixi əhəmiyyətini nümayiş etdirir. Beləliklə, Bakı obrazı əsərdə həm tarixi 

faktların, həm də bədii təxəyyülün sintezində təqdim olunur. 

Bakı – mədəni və mənəvi məkan 

Romanda Bakı yalnız siyasi hadisələrin fonunda deyil, həm də xalqın mənəvi 

dəyərlərinin daşıyıcısı kimi təsvir olunur. Mahmud bəy və digər obrazların çıxışları Bakının 

müdafiəsini vətən borcu, mənəvi məsuliyyət kimi təqdim edir. Şəhərin taleyi xalqın birliyi ilə 

birbaşa əlaqələndirilir. Bu, Bakını milli kimliyin qorunması uğrunda mübarizənin simvoluna 

çevirir. 

Əsərdə xalqın dirənişi, birliyi və mübarizə ruhu Bakının timsalında canlandırılır. 

Beləliklə, Bakı yalnız hadisələrin baş verdiyi məkan deyil, həm də mənəvi gücün və milli 

birliyin rəmzidir. 

Bakı – simvolik məna daşıyıcısı 

Elçin Əfəndiyevin “Baş” romanının ideya strukturunda Bakı obrazı simvolik məna 

daşıyır. Şəhərin taleyi bütöv Azərbaycanın taleyi ilə eyniləşdirilir. Müəllif Bakını yalnız bir 

şəhər kimi deyil, milli kimliyin və mübarizə iradəsinin simvolu kimi təqdim edir. Şəhərin işğal 

təhlükəsi, müxtəlif dövlətlərin maraqları fonunda xalqın dirənişi milli bütövlüyün ifadəsinə 

çevrilir. 

Romanın süjetində Bakı həmçinin milli-mənəvi dəyərlərin daşıyıcısı kimi təqdim 

olunur. Şəhərin işğal təhlükəsinə baxmayaraq xalqın birliyi və mübarizəsi, xanların, bəylərin, 

sadə insanların taleyi ilə bağlı səhnələr Bakını bütöv Azərbaycan üçün simvolik bir məna 

daşıyan obraz səviyyəsinə yüksəldir. Sanki müəllif Rusiya və Qacarların əlində qalmış bir 



 

317 
 

dövləti Bakının timsalında ümumiləşdirir və bunu əsərdə orijinal boyalarla təsvir edir: “O 

vaxtlar ki Bakı camaatı başını salıb sakitcə əkib-becərirdi, neft çıxarırdı, sakitcə dənizə çıxıb 

balıqçılıqla məşğul olurdu, Qızıl Orda şəhərlərinə, Moskva xanlığına, Avropa ölkələrinə xalça, 

ipək, əncir qurusundan, kişmişdən tutmuş zeytuna qədər mal aparıb ticarətlə məşğul 

olurdu, o vaxtlar ki təkcə Azərbaycanın yox, bütün qonşuların tacirləri, qarışqalar 

yuvalarına yük daşıyan kimi, Bakıdan Türküstana, Ərəbistana, Hindistana, Həştərxana, 

Xəzərin cənub sahillərinə mal daşıyırdı, oralardan da cürbəcür mal gətirirdi - indi bu həmin 

vaxtlar keçmişlərdə qalıb və bu gün bir tərəfdən Rusiya Bakını dartıb özünə qatmaq istəyir, 

bir tərəfdən də Qacarlar əllərində qılınc ayağa qalxır ki, yox, Bakı mənimdir”. (1, s. 9-10) 

Bu baxımdan Bakı obrazı əsərdə həm tarixi yaddaşın, həm də mənəvi dəyərlərin 

daşıyıcısı funksiyasını yerinə yetirir. Müəllif Bakını Azərbaycan xalqının tarixi iradəsinin, 

milli kimliyinin və azadlıq arzularının bədii simvoluna çevirir. 

Bakının bədii gözəlliyi 

Elçin Əfəndiyev əsərdə Bakının təbii və memarlıq gözəlliklərini də xüsusi vurğulayır. 

Qala divarlarının təsviri, Xəzər dənizinin gözəlliyi, şəhərin küçələri və ab-havası oxucuda 

estetik təsir yaradır. Bu təsvirlər Bakını yalnız siyasi hadisələrin mərkəzi deyil, həm də mənəvi 

və estetik dəyərə malik şəhər kimi təqdim edir. 

Bakı həm faciələrin, həm də ümidlərin şəhəri kimi təsvir olunur. Müəllif oxucunu 

şəhərin tarixi taleyi ilə yanaşı, onun bədii-estetik gözəlliyi ilə də tanış edir. Bu, Bakını həm 

tarixin şahidi, həm də mənəvi dəyərlərin məkanı kimi göstərir. 

 

Nəticə 

Elçin Əfəndiyevin “Baş” romanında Bakı obrazı çoxqatlı məna kəsb edir. Müəllif Bakını 

siyasi hadisələrin mərkəzi, tarixi təsvirlərin daşıyıcısı, milli və mənəvi dəyərlərin simvolu, eyni 

zamanda estetik gözəllik nümunəsi kimi təqdim edir. Bakı yalnız romanın fonunda qalan 

bir məkan deyil, əsərin qəhrəmanlarından biri kimi çıxış edir. Şəhərin taleyi bütöv 

Azərbaycan xalqının taleyi ilə eyniləşdirilərək milli kimlik və azadlıq uğrunda mübarizə 

ideyasını gücləndirir. 

Beləliklə, “Baş” romanında Bakı konsepti həm tarixi yaddaşın dirçəldilməsi, həm də 

milli kimliyin bədii təcəssümü baxımından mühüm əhəmiyyət daşıyır. Əsər oxucunu yalnız 

keçmiş hadisələr üzərində düşünməyə deyil, həm də milli kimlik, vətənpərvərlik və mənəvi 

dəyərlər haqqında mülahizələr yürütməyə vadar edir. 

Ədəbiyyat 

Elçin. Baş (roman). Bakı: Təhsil nəşriyyatı, 2019, 192 s. 

Elçin (Əfəndiyev Elçin İlyas oğlu): biblioqrafiya / Tərt. ed. M. İbrahimova; elmi. red. K. Tahirov; ön 

söz. müəl. N. Cəfərov; red. X. Abbasova. – Bakı, 2023. – 672 s 

Əliyev, Y. Azərbaycan ədəbiyyatında tarixi roman janrı. Bakı: Elm və təhsil, 2015. 

Məmmədov, R. Tarixi yaddaş və bədii təxəyyül: Azərbaycan nəsrində tarixi mövzu. Bakı: ADPU 

nəşriyyatı, 2020. 

  



 

318 
 

ТҮРКІ ИНТЕГРАЦИЯСЫ: КЕҢЕС ОДАҒЫ ЫДЫРАҒАННАН КЕЙІНГІ 

ҚАЗАҚСТАН МЕН ТҮРКИЯНЫҢ ЫНТЫМАҚТАСТЫҚ МҮМКІНДІКТЕРІ (1990–2000) 

 

TÜRK ENTEGRASYONU: KAZAKISTAN VE TÜRKIYE'NIN SOVYETLER BIRLIĞI'NIN 

DAĞILMASINDAN SONRAKI İŞ BIRLIĞI OLANAKLARI (1990-2000) 

TURKIC INTEGRATION: COOPERATION OPPORTUNITIES BETWEEN KAZAKHSTAN 

AND TURKEY AFTER THE COLLAPSE OF THE SOVIET UNION (1990-2000) 

Akmaral OSPANOVA1 

 

1990 жылы Кеңес Одағы ыдырағаннан кейін Қазақстан мен Түркия арасындағы 

қатынастар түркі дүниесінің интеграциясы үшін жаңа формалардың қалыптасуына 

негіз қалады. Бұл кезеңде Түркия Қазақстанның тәуелсіздігін нығайтуына және 

халықаралық аренада өз орнын табуына белсенді қолдау көрсетті. Қазақстан үшін 

Түркия Еуропа мен Азия арасындағы көпір рөлін атқарса, Түркия үшін Қазақстан 

Орталық Азиядағы стратегиялық серіктеске айналды. Түркі ынтымақтастығының негізі 

1990–2000 жылдары Қазақстан мен Түркияның бастамаларымен құрылған Түркі кеңесі 

сияқты көпжақты ұйымдардың қалыптасуына жол ашты. Бұл ұйымдар тек екі елдің 

ғана емес, бүкіл түркі дүниесінің саяси, экономикалық және мәдени интеграциясына 

іргетас болды. Ғылыми мақалада 1990–2000 жылдардағы Қазақстан мен Түркия 

арасындағы ынтымақтастықтың негізгі кезеңдері, екі елдің саяси, экономикалық және 

мәдени қатынастарының нығаюына ықпал еткен басты факторлар қарастырылған. 

Сонымен қатар, Қазақстанның тәуелсіздіктен кейінгі сыртқы саясатындағы Түркияның 

рөлі, Түркияның Орталық Азиядағы стратегиялық мүдделері және бұл 

ынтымақтастықтың түркі дүниесіндегі интеграциялық үдерістерге ықпалы талданған. 

Зерттеудің мақсаты – түркі интеграциясы аясында Қазақстан мен Түркияның 

ынтымақтастық мүмкіндіктерін зерделеу және Кеңес Одағы ыдырағаннан кейінгі 

саяси, экономикалық және мәдени қатынастарын тарихи тұрғыда бағалау. Зерттеу 

барысында тарихи талдау әдісі, салыстырмалы талдау, мазмұндық талдау, саяси талдау 

және хронологиялық әдістер қолданылды. Түркі кеңесі мен экономикалық 

ынтымақтастық ұйымдарына қатысты ресми құжаттар, екі ел арасындағы келісімдер, 

Қазақстан Республикасы Президентінің мұрағатындағы құжаттар тарихи талдау 

әдісімен қарастырылды. Салыстырмалы талдау әдісі арқылы Кеңестік кезең мен 

тәуелсіздік кезеңіндегі интеграциялық қатынастардың жаңа бағыты зерттеліп, 

ынтымақтастықтың қазіргі перспективалары айқындалды. Түркі интеграциясы 

идеялары мен стратегияларының қалай насихатталғанын анықтау мақсатында 

мазмұндық талдау жүргізіліп, баспасөз, ғылыми әдебиеттер мен ресми құжаттардағы 

деректер жүйеленді. 

Зерттеуде Түркия мен Қазақстанның аталған кезеңдегі ынтымақтастығына қатысты 

жарияланымдарға тарихи шолу жасалды. Түркі халықтарының тарихи және мәдени 

ортақтығы, сондай-ақ геосаяси жағдайы талданды. 1990–2000 жылдардағы Қазақстан 

мен Түркия арасындағы қатынастар түркі дүниесіндегі интеграциялық үдерістердің 

бастауы болды. Түркі мәдениеті мен тілін дамытуға бағытталған бағдарламалар екі 

 
1 Dr. S.Seifullin Kazak Tarım Teknik Üniversitesi, Astana, Kazakistan. E-mail: akmaralospanova91@gmail.com 
PhD. S.Seifullin Kazakh Agro Technical University, Astana, Kazakhstan. E-mail: 
akmaralospanova91@gmail.com 

mailto:akmaralospanova91@gmail.com
mailto:akmaralospanova91@gmail.com


 

319 
 

халық арасындағы өзара түсіністік пен жақындасуға үлес қосты. Бұл кезең Қазақстан 

мен Түркия арасындағы ынтымақтастықтың болашаққа арналған берік негізін қалап, 

түркі интеграциясының ұзақ мерзімді перспективасына жол ашты. 

Кілт сөздер: Түркі интеграциясы, Қазақстан, Түркия, Саяси ынтымақтастық,   

Мәдени серіктестік, Түркі кеңесі. 

  Özet 

1990 yılında Sovyetler Birliği'nin dağılmasından sonra Kazakistan ve Türkiye 

arasındaki ilişkiler, Türk dünyasının entegrasyonu için yeni biçimlerin oluşmasına zemin 

hazırladı. Bu dönemde Türkiye, Kazakistan'ın bağımsızlığını güçlendirmesi ve uluslararası 

arenada yerini bulması için aktif destek sağladı. Kazakistan için Türkiye Avrupa ile Asya 

arasında bir köprü rolü üstlenirken, Türkiye için Kazakistan Orta Asya'daki stratejik bir 

ortak haline geldi. Türk iş birliğinin temeli, 1990-2000 yıllarında Kazakistan ve Türkiye'nin 

girişimleriyle kurulan Türk Konseyi gibi çok taraflı örgütlerin oluşumuna yol açtı. Bu 

örgütler sadece iki ülkenin değil, tüm Türk dünyasının siyasi, ekonomik ve kültürel 

entegrasyonuna temel oluşturdu. Bu bilimsel makalede, 1990-2000 yılları arasındaki 

Kazakistan ve Türkiye arasındaki iş birliğinin ana aşamaları, iki ülkenin siyasi, ekonomik 

ve kültürel ilişkilerinin güçlenmesine katkı sağlayan temel faktörler ele alınmıştır. 

Dolayısıyla, Kazakistan'ın bağımsızlık sonrası dış politikasındaki Türkiye'nin rolü, 

Türkiye'nin Orta Asya'daki stratejik çıkarları ve bu iş birliğinin Türk dünyasındaki 

entegrasyon süreçlerine etkisi analiz edilmiştir. Araştırmanın amacı, Türk entegrasyonu 

çerçevesinde Kazakistan ve Türkiye'nin iş birliği olanaklarını incelemek ve Sovyetler 

Birliği'nin dağılmasından sonraki siyasi, ekonomik ve kültürel ilişkilerini tarihsel bir 

perspektifle değerlendirmektir. Araştırmada tarihsel analiz yöntemi, karşılaştırmalı analiz, 

içerik analizi, siyasi analiz yöntemi ve kronolojik yöntemler kullanılmıştır. Türk Konseyi, 

ekonomik iş birliği örgütleri hakkındaki resmi belgeler ve iki ülke arasındaki anlaşmalar, 

Kazakistan Cumhuriyeti Başkanlık Arşivi belgelerine dayanılarak tarihsel analiz yöntemiyle 

incelenmiştir. Karşılaştırmalı analiz yöntemi ile Sovyet dönemi ile bağımsızlık sonrası iki 

ülke arasındaki entegrasyon ilişkilerinin yeni dönemi incelenmiş ve mevcut iş birliği 

perspektifleri belirlenmiştir. Türk entegrasyonu fikirleri ve stratejilerinin nasıl tanıtıldığını 

tespit etmek amacıyla içerik analizi yöntemi uygulanmıştır. Bu yöntemle basın, bilimsel 

literatür ve resmi belgelerde yer alan bilgiler sistematik hale getirilmiştir.  

Anahtar kelimeler: Türk entegrasyonu, Kazakistan, Türkiye, Siyasi iş birliği, Kültürel 

ortaklık, Türk Konseyi. 

 

Abstract 

 

Following the collapse of the Soviet Union in 1990, relations between Kazakhstan 

and Turkey laid the groundwork for the emergence of new forms of integration within the 

Turkic world. During this period, Turkey actively supported Kazakhstan in strengthening 

its independence and finding its place in the international arena. For Kazakhstan, Turkey 

served as a bridge between Europe and Asia, while for Turkey, Kazakhstan became a 

strategic partner in Central Asia. The foundation of Turkic cooperation led to the 

establishment of multilateral organizations such as the Turkic Council, initiated by 

Kazakhstan and Turkey in the 1990-2000 period. These organizations provided a basis for 



 

320 
 

the political, economic, and cultural integration of not only the two nations but also the 

entire Turkic world. 

This scientific article examines the key stages of cooperation between Kazakhstan 

and Turkey during 1990-2000, highlighting the fundamental factors that contributed to 

strengthening their political, economic, and cultural relations. Consequently, it analyzes 

Turkey's role in Kazakhstan's foreign policy following independence, Turkey's strategic 

interests in Central Asia, and the impact of this cooperation on integration processes within 

the Turkic world. The aim of the research is to explore the opportunities for cooperation 

between Kazakhstan and Turkey within the framework of Turkic integration and to evaluate 

their political, economic, and cultural relations after the collapse of the Soviet Union from 

a historical perspective. The study employs historical analysis, comparative analysis, 

content analysis, political analysis, and chronological methods. Historical analysis of 

documents from the Presidential Archive of the Republic of Kazakhstan, official records on 

the Turkic Council, and agreements between the two nations forms the basis of the 

research. 

Using comparative analysis, the study investigates the new phase of integration 

relations between the two countries, comparing the Soviet era with the post-independence 

period, and identifies current cooperation prospects. Content analysis was applied to 

determine how ideas and strategies for Turkic integration were promoted. Through this 

method, information from the media, scientific literature, and official documents was 

systematized and analyzed. 

Keywords: Turkic integration, Kazakhstan, Turkey, Political cooperation, Cultural 

partnership, Turkic Council. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

321 
 

RƏQƏMSAL İNGİLİS DİLİ: TEXNOLOGİYANIN MÜASİR DİL PRAKTİKALARINA TƏSİRİ 

DIGITAL ENGLISH: THE IMPACT OF TECHNOLOGY ON MODERN LANGUAGE 

PRACTICES 

Lalə MƏMMƏDOVA1 

   

  Xülasə 

  Bu məqalədə müasir texnologiyaların və rəqəmsal platformaların İngilis dilinə və onun 

ünsiyyət formalarına təsiri çoxşaxəli şəkildə təhlil edilir. İnformasiya-kommunikasiya 

texnologiyalarının inkişafı nəticəsində İngilis dili yalnız qlobal ünsiyyət vasitəsi kimi deyil, 

həm də rəqəmsal mədəniyyətin daşıyıcısı kimi yeni funksional çalarlar qazanmışdır. Mobil 

tətbiqlər, sosial media şəbəkələri (məsələn, Twitter, Instagram, TikTok), avtomatik tərcümə 

proqramları (Google Translate, DeepL və s.), eləcə də süni intellekt texnologiyalarının 

(ChatGPT, Grammarly və s.) gündəlik həyat və ünsiyyət formalarına təsiri nəticəsində İngilis 

dilinin strukturu, leksikası və qrammatikası yeni, bəzən qeyri-rəsmi və eksperimental 

istiqamətlərdə inkişaf edir. 

  Əsas diqqət rəqəmsal ünsiyyətdə meydana çıxan yeni lüğət vahidlərinə – internet 

neologizmlərinə, abbreviaturalara, emojilərlə müşayiət olunan mətn formalarına və "meme" 

dili kimi tanınan vizual-linqvistik konstruksiyalara yönəldilir. Bu kontekstdə İngilis dili 

yalnız ünsiyyət vasitəsi deyil, həm də texnoloji və mədəni interaksiyanın nəticəsi kimi çıxış 

edir. Məqalədə “digital native” (rəqəmsal mühitdə doğulmuş və böyümüş nəsil) və “digital 

immigrant” (rəqəmsal mühitə sonradan uyğunlaşan nəsil) anlayışları çərçivəsində bu dil 

dəyişikliklərinin müxtəlif yaş qrupları tərəfindən qavranılması və istifadəsindəki fərqliliklər 

də təhlil olunur. 

  Eyni zamanda, rəqəmsal texnologiyaların İngilis dilinin öyrənilməsi və tədrisi 

sahəsində yaratdığı yeni imkanlara və metodoloji dəyişikliklərə də diqqət yetirilir. Onlayn 

platformalar və dil tətbiqləri vasitəsilə əldə edilən interaktiv və fərdiləşdirilmiş tədris 

imkanları, öyrənmə prosesini sürətləndirməklə yanaşı, tələbələrin dilə münasibətinə və 

motivasiyasına da təsir göstərir. Bu texnoloji təsirlər nəticəsində İngilis dili qlobal 

informasiya dövriyyəsinin əsas dilinə çevrilmiş və onun beynəlxalq statusu daha da 

möhkəmlənmişdir. 

  Məqalədə aparılan təhlillər və araşdırmalar göstərir ki, rəqəmsal texnologiyaların təsiri 

yalnız texniki və funksional dəyişikliklərlə məhdudlaşmır, eyni zamanda sosial, mədəni və 

ideoloji kontekstlərdə də əhəmiyyətli izlər buraxır. Beləliklə, rəqəmsal platformalar vasitəsilə 

formalaşan İngilis dili praktikaları bir tərəfdən qloballaşmanı sürətləndirir, digər tərəfdən isə 

yerli dillərin və mədəni kimliklərin qorunması məsələsini gündəmə gətirir. Nəticə etibarilə, 

rəqəmsal ingilis dili çağdaş kommunikasiya sistemində mühüm yer tutur və bu sahənin 

araşdırılması dilçilik və sosiolinqvistika baxımından aktual elmi istiqamət kimi çıxış edir. 

Açar sözlər: Rəqəmsal dil, İngilis dili, texnologiya, sosial media, dil praktikası, neologizm,  

süni intellekt. 

 

 
1 Azərbaycan, Mingəçevir Turizm Kolleci 
ORCİD 0009-00081778-9198 memmedovalale1133@gmail.com 



 

322 
 

Abstract 

This article provides a multifaceted analysis of the impact of modern technologies and 

digital platforms on the English language and its forms of communication. As a result of 

the development of information and communication technologies, English has acquired new 

functional dimensions, not only as a global means of communication but also as a carrier 

of digital culture. The influence of mobile applications, social media platforms (such as 

Twitter, Instagram, TikTok), machine translation tools (Google Translate, DeepL, etc.), and 

artificial intelligence technologies (ChatGPT, Grammarly, etc.) on everyday language use 

has led to structural, lexical, and grammatical changes in English, often manifesting in 

informal and experimental directions. 

Particular emphasis is placed on new lexical units emerging in digital 

communication—such as internet neologisms, abbreviations, text forms accompanied by 

emojis, and the so-called “meme language,” which represents a blend of visual and linguistic 

elements. In this context, English functions not only as a communication tool but also as a 

product of technological and cultural interaction. The article also examines generational 

differences in the perception and usage of digital English through the concepts of “digital 

natives” (those born and raised in digital environments) and “digital immigrants” (those who 

have adapted to it later in life). 

Moreover, attention is given to the new opportunities and methodological shifts that 

digital technologies bring to English language learning and teaching. Online platforms and 

language-learning applications offer interactive and personalized learning experiences, 

which not only accelerate language acquisition but also affect learners’ motivation and 

attitudes toward the language. These technological influences have further solidified 

English as the dominant language of global information exchange and strengthened its 

international status. 

The analysis presented in the article demonstrates that the influence of digital 

technologies is not limited to technical and functional changes; it also leaves significant 

marks on the social, cultural, and ideological dimensions of language. Consequently, 

English language practices shaped by digital platforms both accelerate globalization and 

raise concerns about the preservation of local languages and cultural identities. Ultimately, 

digital English plays a vital role in contemporary communication systems and represents 

an important area of research within linguistics and sociolinguistics. 

Keywords: Digital language, English language, technology, social media, language practices, 

neologisms, artificial intelligence. 

  Giriş 

  Müasir dövrdə texnologiyanın sürətli inkişafı yalnız informasiya mübadiləsini 

asanlaşdırmaqla kifayətlənmir, eyni zamanda dil və ünsiyyət formalarının strukturuna, 

funksiyasına və istifadəsinə də ciddi təsir göstərir. Xüsusilə rəqəmsal kommunikasiya 

vasitələrinin – sosial şəbəkələrin, mobil tətbiqlərin, internet forumlarının, blogların və 

mesajlaşma proqramlarının geniş yayılması nəticəsində gündəlik dil istifadəsi yeni 

formalarla zənginləşmişdir. Bu dəyişikliklər təkcə texnoloji deyil, eyni zamanda dilçilik və 

sosiolinqvistik səviyyədə də müşahidə olunur. İngilis dili isə bu transformasiyanın 

mərkəzində yer alaraq, qlobal rəqəmsal kommunikasiya mühitində əsas vasitəyə çevrilmişdir. 



 

323 
 

  Texnologiya ilə inteqrasiya edən İngilis dili müxtəlif platformalarda özünü fərqli 

formalarda büruzə verir: qısaldılmış yazışma tipləri, emojilərlə zənginləşdirilmiş mətnlər, yeni 

yaranan lüğət vahidləri (neologizmlər), abbreviaturalar və internet-mədəniyyətin doğurduğu 

"meme dili" bu yeni dil praktikasının əsas komponentləri sırasındadır. Bu dil modeli getdikcə 

daha çox insan tərəfindən qəbul olunur və "rəqəmsal ingilis dili" (Digital English) kimi ayrıca 

bir anlayış kimi elmi diskussiyalarda yer almağa başlayır. 

  “Rəqəmsal ingilis dili” təkcə texnoloji imkanların məhsulu deyil, həm də sosial-iqtisadi 

və mədəni faktorlarla sıx bağlı olan dinamik bir ünsiyyət formasıdır. Belə ki, bu dil forması 

vasitəsilə fərdlər informasiya paylaşır, özlərini ifadə edir və müxtəlif mədəni məkanlar 

arasında körpü qururlar. Bununla yanaşı, texnologiyadan asılı olaraq yaranan dil 

dəyişiklikləri həm də dilin standartlaşması, təlim-tədris metodları və dil siyasəti sahələrində 

yeni çağırışlar doğurur. 

  Bu məqalədə qeyd olunan məsələlər elmi şəkildə təhlil olunacaq, rəqəmsal 

texnologiyaların İngilis dilinə təsiri müxtəlif aspektlərdən – leksik, qrammatik, sosial və 

mədəni səviyyədə araşdırılacaq və bu dəyişikliklərin nəticələri dilin qlobal statusuna təsir 

kontekstində dəyərləndiriləcəkdir. 

  1. Rəqəmsal mühitdə İngilis Dilinin yeni forması 

  Rəqəmsal platformalarda istifadə edilən İngilis dili ənənəvi yazılı norma və 

standartlardan kəskin fərqlənir. Sosial media və instant mesajlaşma tətbiqlərində sürətli və 

effektiv ünsiyyət zərurəti yeni dil formalarının yaranmasına səbəb olmuşdur. Bu formalar 

arasında qısaldılmış sözlər (məsələn, “u” əvəzinə “you”, “gr8” əvəzinə “great”), emoji və GIF-

lərin istifadəsi, eləcə də “meme”lər vasitəsilə vizual-linqvistik ünsiyyət nümunələri yer alır. 

Bu tərz ifadələr, ümumiyyətlə, formal olmayan (informal) İngiliscənin bir alt-kulturasını 

formalaşdıraraq, istifadəçilər arasında xüsusi sosial qruplar və kommunikasiya 

strategiyaları yaradır. Bu da rəqəmsal ingilis dilinin özünəməxsus xüsusiyyətlərinin və 

funksiyalarının inkişafına səbəb olur. 

  2. Sosial Mediada İngilis Dilinin inkişafı 

  Instagram, Twitter, TikTok kimi sosial media platformalarında İngilis dilində yaranan 

yeni neologizmlər, hashtag-lar və viral ifadələr (məsələn, “FOMO” — Fear Of Missing Out, 

“YOLO” — You Only Live Once) sürətlə yayılaraq gündəlik dilə inteqrasiya olunur. Bu proses 

təkcə yeni sözlərin yaranması ilə məhdudlaşmır, həmçinin qrammatik strukturlarda da 

dəyişikliklərə səbəb olur. Məsələn, qrammatik formalarda sadələşdirmə, mübtəda-əməl 

əlaqələrinin qeyri-rəsmi istifadəsi, cümlə strukturlarının dəyişməsi kimi tendensiyalar 

müşahidə edilir. Sosial media dilinin bu dinamikası müasir ingilis dilinin formalaşmasında 

mühüm rol oynayır və dilin təbii inkişaf prosesini sürətləndirir. 

  3. Rəqəmsal Alətlər və İngilis Dili Təhsili 

  Duolingo, Grammarly, ChatGPT kimi rəqəmsal tətbiqlər İngilis dilinin öyrənilməsi və 

tədrisində inqilabi dəyişikliklər yaratmışdır. Bu alətlər fərdi öyrənmə prosessini daha 

interaktiv və effektiv edir, səhvləri real vaxtda düzəldir və dil biliklərinin artırılmasına kömək 

göstərir. Avtomatik tərcümə proqramları isə dil baryerlərini azaldaraq müxtəlif dillərdə 

danışan insanların İngilis dilinə çıxışını asanlaşdırır. Bu texnoloji vasitələr eyni zamanda 

istifadəçilərin dilə münasibətini dəyişir, onların dil öyrənməyə motivasiyasını artırır və yeni 

tədris metodlarının tətbiqinə zəmin yaradır. 



 

324 
 

  4. Süni intellekt və İngilis Dilində ifadə azadlığı 

  Süni intellekt əsaslı chatbotlar və mətn yaradıcısı proqramlar (məsələn, ChatGPT) 

istifadəçilərə İngilis dilində daha sərbəst, yaradıcı və fərdi ifadə imkanları təqdim edir. Bu 

alətlər vasitəsilə istənilən mövzuda mətnlər yaratmaq, suallara cavab vermək və dialoqlar 

qurmaq mümkündür. Lakin bu imkanlarla yanaşı, plagiat və orijinallıq problemləri, 

həmçinin dilin təbii inkişafının süni vasitələrlə əvəzlənməsi riski kimi məsələlər də müzakirə 

mövzusudur. Süni intellektin dilə təsiri gələcəkdə dilçilik və təhsil sahəsində yeni çağırışlar 

yaradacaqdır. 

  5. Dil və mədəni Kimlik: Rəqəmsal İngilisləşmə 

  Rəqəmsal məkanlarda İngilis dilinin hegemonluğu yerli dillərin istifadəsinin 

azalmasına və mədəni kimliklərin zəifləməsinə gətirib çıxara bilər. Bu fenomen bəzən “dil 

imperializmi” kimi qiymətləndirilir və yerli dillərin qorunması məsələsini aktuallaşdırır. 

Xüsusilə gənc nəsil arasında rəqəmsal İngilis dilinin istifadəsi onların ana dillərindən daha 

çox istifadə etməsinə və identitet məsələlərinin dəyişməsinə səbəb olur. Bu baxımdan, 

rəqəmsal ingilis dilinin yayılması mədəni müxtəlifliyin qorunması və dil siyasəti məsələlərində 

balanslı yanaşmanı tələb edir. 

Nəticə 

Aparılan təhlillər göstərir ki, rəqəmsal texnologiyalar İngilis dilinin strukturuna, leksik 

tərkibinə və funksional imkanlarına dərin və çoxşaxəli təsir göstərmişdir. Mobil tətbiqlər, 

sosial media, süni intellekt texnologiyaları və avtomatik tərcümə vasitələri kimi rəqəmsal 

alətlər bu dili yalnız texnoloji platformalarda geniş istifadəyə çıxarmamış, həm də onun 

inkişaf dinamikasını yönləndirmişdir. İngilis dilində yaranan yeni leksik vahidlər, 

abbreviaturalar, informal yazışma formaları və vizual-linqvistik ünsiyyət tipləri (məsələn, 

"meme dili") bu təsirin konkret təzahür formaları kimi çıxış edir. 

Bu dəyişikliklər yalnız dilin forması ilə məhdudlaşmır, eyni zamanda sosial ünsiyyət 

modellərini, nəsillərarası dil davranışlarını və təhsil proseslərini də əhatə edir. İngilis dili bu 

gün artıq yalnız beynəlxalq ünsiyyət vasitəsi deyil, həm də rəqəmsal dövrün simvolik və 

texnoloji güc mənbəyi kimi çıxış edir. Bu status dilə olan qlobal tələbatı artırır və onun daha 

geniş auditoriyalar tərəfindən mənimsənilməsinə səbəb olur. 

Lakin qeyd edilməlidir ki, İngilis dilinin bu qədər yayılması və dominant mövqe tutması 

bir sıra mədəni və dil siyasəti baxımından problemləri də gündəmə gətirir. Yerli dillərin və 

mədəni kimliklərin qorunması, dil bərabərliyi və dil hüquqları kimi məsələlər rəqəmsal 

qloballaşma kontekstində daha da aktuallaşır. Bu səbəbdən, rəqəmsal ingilis dilinin 

yayılmasının yaratdığı imkanlarla yanaşı, onun doğurduğu çağırışlar da nəzərə alınmalı və 

balanslı yanaşma təmin olunmalıdır. 

Ümumilikdə, rəqəmsal texnologiyalar vasitəsilə formalaşan yeni dil praktikaları İngilis 

dilini qlobal kommunikasiya sisteminin ayrılmaz hissəsinə çevirmişdir və bu prosesin 

sosiolinqvistik aspektləri gələcək tədqiqatlar üçün geniş imkanlar yaradır. 

İstinadlar  

Crystal, D. (2011). Internet Linguistics: A Student Guide. Routledge. 

Tagg, C. (2015). Exploring Digital Communication: Language in Action. Routledge. 

Warschauer, M. (2004). Technology and Social Inclusion: Rethinking the Digital Divide. MIT Press. 

Baron, N. S. (2008). Always On: Language in an Online and Mobile World. Oxford University Press. 



 

325 
 

Thorne, S. L., & Black, R. W. (2007). Language and Literacy Development in Computer-Mediated 

Contexts and Communities. Annual Review of Applied Linguistics, 27, 133–160. 

  



 

326 
 

RƏQƏMSAL KOMMUNIKASIYA VƏ YENI DIL FORMASI: SOSIAL MEDIADA DILIN 

TRANSFORMASIYASI 

DIGITAL COMMUNICATION AND THE NEW FORM OF LANGUAGE: 

TRANSFORMATION OF LANGUAGE IN SOCIAL MEDIA 

Rzazadə Atlas Məmmədhüseyn qızı1 

 

Xülasə: 

  Məqalədə sosial media platformalarının dilə təsiri və bu mühitdə formalaşan yeni dil 

modelləri sosiolinqvistik yanaşma əsasında araşdırılır. Rəqəmsal kommunikasiya 

vasitələrinin geniş yayılması və gündəlik həyatın ayrılmaz hissəsinə çevrilməsi nəticəsində 

ünsiyyət formalarında köklü dəyişikliklər baş vermişdir. Sosial şəbəkələrdə yaranan yeni 

abbreviaturalar (qısaltmalar), emojilərin emosional və məna baxımından funksional 

istifadəsi, qeyri-rəsmi yazı tərzinin normallaşması və informasiyanın daha sürətli ötürülməsi 

dilin strukturuna, qrammatik quruluşuna və semantik yükünə ciddi təsir göstərməkdədir. 

Bu dəyişikliklər yalnız texniki bir proses olmayıb, həm də cəmiyyətin dilə münasibətini, dil 

vasitəsilə özünüifadə formasını və sosial identiklik modellərini də yenidən formalaşdırır. 

Məqalədə xüsusi olaraq Azərbaycan dili mühitində bu tendensiyaların hansı formada 

təzahür etdiyi, gənc nəslin ünsiyyət vərdişlərinə necə təsir göstərdiyi və yeni dil kodlarının 

formalaşması prosesi təhlil olunur. Sosial mediada dilin sadələşdirilməsi və normativ 

qaydalardan uzaqlaşması müşahidə olunur ki, bu da dilin orijinallığının və ifadə 

zənginliyinin itməsi riskini yaradır. Məqalənin məqsədi sosial medianın yaratdığı yeni dil 

formalarının mədəni və kommunikativ nəticələrini qiymətləndirmək, dilin innovativ 

transformasiyalar qarşısında orijinallığını və funksional gücünü necə qoruyub saxlaya 

biləcəyinə dair təkliflər irəli sürməkdir. Bu kontekstdə təhsil sistemində rəqəmsal savadlılığın 

artırılması, dil normativlərinin interaktiv təbliği, gənclərlə aparılan maarifləndirici 

fəaliyyətlərin gücləndirilməsi və sosial şəbəkə istifadəçilərinin dilə məsuliyyətli yanaşmasının 

təşviqi kimi mexanizmlər müzakirə olunur. 

Açar sözlər: Sosial media, rəqəmsal kommunikasiya, dilin transformasiyası, yeni ünsiyyət 

forması, internet dili 

  Abstract: 

  The article investigates the impact of social media platforms on language and the 

emergence of new language models within this environment based on a sociolinguistic 

approach. As digital communication tools have become widespread and an inseparable part 

of daily life, significant changes have occurred in forms of communication. New 

abbreviations emerging on social networks, the functional use of emojis in terms of emotion 

and meaning, the normalization of informal writing styles, and the accelerated transmission 

of information have significantly influenced the structure, grammatical framework, and 

semantic load of language. These changes are not merely technical processes; they also 

reshape society’s attitude toward language, forms of self-expression through language, and 

models of social identity. The article specifically analyzes how these trends manifest within 

the Azerbaijani language environment, how they affect the communication habits of the 

younger generation, and the process of forming new language codes. A simplification of 

language and a deviation from normative rules are observed in social media, which poses a 

risk to the originality and expressive richness of the language. The aim of the article is to 

 
1 Azərbaycan, Mingəçevir Turizm Kolleci, rzazadeatlas@gmail.com 
Orcid ID: 0009-0007-4718-2912,+994505542618 



 

327 
 

evaluate the cultural and communicative consequences of the new language forms 

generated by social media, and to propose ways to preserve the originality and functional 

strength of language in the face of innovative transformations. In this context, mechanisms 

such as enhancing digital literacy in the education system, promoting language norms 

interactively, strengthening educational efforts with youth, and encouraging responsible 

language use among social media users are discussed. 

Keywords: Social media, digital communication, language transformation, new 

communication forms, internet language 

  Giriş 

  Rəqəmsal texnologiyaların inkişafı və sosial media platformalarının genişlənməsi 

insan ünsiyyətini yeni mərhələyə çıxarmışdır. Ənənəvi dil modelləri yerini qısaldılmış 

ifadələrə, simvollara və vizual ünsiyyət vasitələrinə verməyə başlamışdır. Bu dəyişikliklər 

yalnız texnoloji deyil, eyni zamanda sosial və mədəni proseslərin nəticəsi kimi qiymətləndirilə 

bilər. Sosial mediada istifadə olunan dil – tez-tez “internet dili” adlandırılan bu forma – yazılı 

və şifahi ünsiyyətin hibrid forması kimi çıxış edir. Bu tendensiya, xüsusilə gənc nəslin dil 

bacarıqlarına və mədəni özünüifadəsinə birbaşa təsir göstərir. 

Yeni Dil Strukturları və Üslubi Özəlliklər 

Sosial mediada formalaşan dilin əsas özəlliklərindən biri struktur baxımından 

sadələşmiş və sürətli ünsiyyətə yönəlmiş olmasıdır. Məsələn, cümlələr qısa və natamam ola 

bilər, yazı qaydaları tez-tez pozulur, böyük hərflərin istifadəsi və durğu işarələri minimuma 

endirilir. Emojilər isə emosiyaların ifadəsində sözləri əvəz edən yeni bir ünsiyyət vasitəsinə 

çevrilmişdir. Bu da, ənənəvi dilin fonetik, morfoloji və sintaktik normalarını dəyişdirməyə 

meyllidir. 

  Sosial Mediada Dilin Mədəni və Sosial Təsiri 

  Yeni kommunikasiya mühiti – xüsusilə sosial media, mobil tətbiqlər və digər rəqəmsal 

platformalar – dili yalnız texniki baxımdan deyil, eyni zamanda sosial və mədəni 

aspektlərdən də əhəmiyyətli şəkildə dəyişdirmişdir. Bu dəyişikliklər dilin təkcə quruluşuna 

deyil, həm də onun daşıdığı dəyərlərə, funksiyalarına və sosial rolu-na təsir göstərir. Onlayn 

kommunikasiya formalarının yayılması ilə yazılı və şifahi ünsiyyətin sərhədləri daha da 

yaxınlaşmış, qeyri-formal üslub dominant mövqe qazanmış, emosional və vizual 

elementlərin (məsələn, emojilər, gif-lər, mem-lər) dilin əsas kommunikativ vasitələri sırasında 

yer alması adi hala çevrilmişdir. Bu proses fərdlərin özünüifadə imkanlarını artırsa da, 

paralel olaraq dilin tarixi-mədəni dəyər daşıyıcılığı funksiyasını zəiflədə bilər. Belə ki, 

qısaldılmış yazı formaları, normativ qrammatikadan yayınmalar və semantik yüklü sözlərin 

yerini daha sadə, tez başa düşülən işarə və simvolların alması dilin estetik və ədəbi 

imkanlarının məhdudlaşmasına səbəb ola bilər. Nəticə etibarilə, bu da mədəni irsin yeni 

nəsillərə ötürülməsində çətinliklər yarada bilər. Lakin digər tərəfdən baxdıqda, dilin bu cür 

çevik və dinamik şəkildə dəyişməsi onun canlı və inkişaf edən bir sistem olduğunu göstərir. 

Dil hər zaman cəmiyyətin ehtiyaclarına, ünsiyyət formalarına və texnoloji yeniliklərə 

uyğunlaşma meyli göstərmişdir. Bu baxımdan, dilin transformasiyası yalnız bir təhlükə kimi 

deyil, eyni zamanda yeni imkanlar kimi də qiymətləndirilə bilər. Məsələn, yeni ünsiyyət 

formatları vasitəsilə yaradılan kreativ dil nümunələri, gənc nəsil arasında dilə marağın 

artması və fərdi özünüifadə imkanlarının genişlənməsi bu mühitin müsbət tərəfləri kimi 

göstərilə bilər. Əsas məsələ bu dəyişikliklərə qarşı qapanmaq deyil, onları rasional şəkildə 



 

328 
 

təhlil etmək və yönləndirməkdir. Dil siyasəti, təhsil sistemi, ailə institutu və kütləvi 

informasiya vasitələri bu məsələdə koordinasiyalı şəkildə çıxış edərək həm dilin təbii 

inkişafını təşviq etməli, həm də onun əsas funksiyalarının – kommunikativlik, informativlik 

və mədəni yaddaş – qorunub saxlanmasına yönəlik tədbirlər görməlidir. Belə bir yanaşma 

müasir dövrdə dilin həm funksional, həm də mədəni dəyərinin təminatçısı ola bilər. 

  Azərbaycan Dilində Transformasiya Nümunələri 

  Azərbaycan dilində də sosial medianın təsiri ilə yaranmış yeni ifadə formalarına rast 

gəlmək mümkündür. Misal üçün, “nə var nə yox?” sualının yerinə “nvny?”, ya da “gəl 

görüşək” əvəzinə “gg?” kimi qısaldılmış formalar istifadə olunur. Bu cür dəyişikliklər bir 

tərəfdən ünsiyyəti sürətləndirsə də, digər tərəfdən dilin bədii-estetik funksiyasını zəiflədə bilər. 

Azərbaycan dilinin normativ qaydalarının qorunması üçün bu dəyişikliklər nəzarət altında 

saxlanmalı və təhsil sistemində müvafiq dil şüuru formalaşdırılmalıdır. 

Nəticə və Tövsiyələr 

  Rəqəmsal kommunikasiya dövründə dilin transformasiyası artıq qaçınılmaz bir 

prosesə çevrilmişdir. Müasir informasiya texnologiyalarının sürətli inkişafı, xüsusilə sosial 

medianın həyatın bütün sahələrinə nüfuz etməsi nəticəsində dilin funksional yükü və ifadə 

vasitələri ciddi dəyişikliklərə uğramışdır. Sosial media təkcə yeni ünsiyyət platforması deyil, 

həm də dilin təzahür formalarını yenidən formalaşdıran güclü bir mədəni və sosial təsir 

vasitəsinə çevrilmişdir. Bu dəyişikliklər bəzən dilin normativ strukturlarına zidd getməklə, 

onun qrammatik və leksik sistemində deformasiya yarada bilər. Lakin bu təsirin istiqaməti 

və dərinliyi cəmiyyətin dil siyasəti, maarifləndirmə strategiyaları və mədəni münasibətlərindən 

birbaşa asılıdır. Dilin texnoloji mühitə adaptasiyası və bu zaman öz orijinallığını itirməməsi 

cəmiyyətin bu prosesi necə idarə etməsindən asılı olacaq. Belə bir şəraitdə ana dilinin 

orijinallığını qorumaq üçün kompleks və sistemli yanaşmalar zəruridir. İlk növbədə, 

cəmiyyətdə media savadlılığı artırılmalı, gənc nəsil rəqəmsal informasiya axınında seçici 

mövqe tutmağa təşviq olunmalıdır. Təhsil müəssisələrində və ictimai platformalarda dilin 

normativ istifadəsini təşviq edən təşəbbüslər genişləndirilməli, eyni zamanda informativ, 

maraqlı və dili düzgün təqdim edən məzmunların sayı artırılmalıdır. Bundan əlavə, gənclərdə 

dilə qarşı məsuliyyətli münasibətin formalaşdırılması, onların ana dilini sadəcə ünsiyyət 

vasitəsi deyil, həm də milli-mədəni dəyər kimi qəbul etməsinə xidmət etməlidir. Bu məqsədlə, 

müasir texnoloji imkanlardan istifadə edilməklə dilin estetik və funksional imkanlarını 

nümayiş etdirən layihələr hazırlanmalı, interaktiv tətbiqlər və oyunlar vasitəsilə dil öyrənməyə 

maraq gücləndirilməlidir. Bütün bu tədbirlər nəticəsində rəqəmsal kommunikasiya ilə dilin 

inkişafı arasında tarazlıq yaratmaq mümkün olar. Belə tarazlıq həm dilin funksional 

zənginliyini qorumağa, həm də onun gələcək nəsillər tərəfindən mənimsənilməsini təmin 

etməyə xidmət edəcəkdir. 

Ədəbiyyat 
 
Crystal, D. (2006). Language and the Internet. Cambridge University Press. 

Əfəndiyev, A. (2021). Rəqəmsal dövrdə dilin dəyişmə meylləri. Azərbaycan dili və ədəbiyyat tədrisi, №4, 

s. 22–28. 

Əliyeva, A. (2023). İnternet dilinin yaranması və cəmiyyətə təsiri. Dil və Cəmiyyət, №2, s. 45–51. 

Mamedova, L. (2020). Sosial şəbəkələrdə dilin dəyişmə dinamikası. Filologiya məsələləri, №3, s. 40–

50. 
Qasımova, R. (2022). Sosial mediada gənclərin ünsiyyət dili: Müşahidə və təhlil. Sosiolinqvistika 

jurnalı, №1, s. 60–66. 



 

329 
 

Tagliamonte, S. & Denis, D. (2008). Linguistic ruin? LOL! Instant messaging and teen language. 

American Speech, 83(1), 3–34. 
Yusifova, S. (2019). Rəqəmsal kommunikasiya və ana dilinin qorunması məsələləri. Azərbaycan Dillər 

Universitetinin Elmi Əsərləri, №2, s. 73–79. 

  



 

330 
 

TÜRK DÜŞÜNCESİNDE METAFORİK YAPILAR: CEMİL MERİÇ’İN BU ÜLKE ESERİNDE 

KÜLTÜR VE DİL METAFORLARI 

METAPHORICAL STRUCTURES IN TURKISH THOUGHT: CULTURAL AND LINGUISTIC 

METAPHORS IN CEMIL MERIÇ’S BU ÜLKE  

Aynur ABİYEVA1 

 Özet 

 Cemil Meriç, bağımsız düşünceyi her türlü ideolojik aidiyetin üstünde tutan, hakikat 

arayışını yaşamının merkezine yerleştiren bir entelektüeldir. Meriç, edebiyatı yalnızca 

estetik bir faaliyet olarak değil, milletin hafızasını ve kimliğini inşa eden bir düşünce alanı 

olarak değerlendirmiştir. Türkiye’nin kültürel sorunlarına yönelik bir muhasebe ve çağrı 

niteliği taşıyan Bu Ülke, Cemil Meriç’in düşünce ufkunu en berrak biçimde yansıtan 

eserlerinden biridir. Bu çalışma, Cemil Meriç’in Bu Ülke adlı eserinde dil ve kültür 

kavramlarını açıklarken kullandığı metaforları, kavramsal metafor kuramı çerçevesinde 

incelemektedir. Lakoff ve Johnson’ın kuramsal yaklaşımından hareketle, Meriç’in dili 

yaşayan bir organizma, kültürü ise tarihsel derinliğe sahip bir değer sistemi olarak tasvir 

edişi analiz edilmiştir. Çalışmanın amacı, Meriç’in düşünce dünyasını ve Türk düşünce 

geleneği içindeki konumunu kavramsal metaforlar aracılığıyla ortaya koymaktır. Bulgular, 

Meriç’in kelimeleri kuş, çiçek ve yıldız gibi doğal ve estetik unsurlarla özdeşleştirerek dilin 

kendiliğinden gelişen, canlı bir varlık olduğunu vurguladığını göstermektedir. Buna 

karşılık, argo ve yapay dil politikalarını “kaçış” ve “boğucu kement” metaforlarıyla 

eleştirerek toplumsal belleği zedeleyen bir unsur olarak değerlendirmiştir. Kültür 

metaforları ise bilginin yüzeyselleşmesini, Batı’dan ithal edilen kavramların “hazır elbise” 

gibi giydirilmesini ve tarihin “mührü sökülmemiş bir hazine” olarak keşfedilmeyi beklediğini 

ortaya koymaktadır. Tartışma bölümünde bu metaforların Türk dünyasının farklı 

coğrafyalarındaki (Azerbaycan, Kazakistan, Kırgızistan) benzer düşüncelerle ilişkisi 

değerlendirilmiş, Fuzûlî, Abay ve Auezov’un eserleriyle karşılaştırmalar yapılmıştır. 

Çalışma, Meriç’in metaforik düşüncesinin yalnızca bireysel bir üslup değil, Türk düşünce 

geleneğinde ortak bir entelektüel mirasın parçası olduğunu ortaya koymaktadır. Bu 

inceleme, Bu Ülke’deki metaforların Meriç’in düşünce yapısını anlamada önemli bir anahtar 

sunduğunu ve Türk düşünce geleneği ile Türk dünyası edebiyatlarında ortak kavramsal 

çerçevelerin incelenmesine katkı sağlayacağını ortaya koymaktadır. 

Anahtar kelimeler: Cemil Meriç, Bu Ülke, kavramsal metafor, dil, kültür, Türk dünyası 

  Abstract 

  Cemil Meriç is an intellectual who placed the pursuit of truth at the center of his life, 

placing independent thought above ideology. He regarded literature not merely as an 

aesthetic pursuit but as a field of thought preserving a nation’s memory and identity. Bu 

Ülke (This Country) reflects his intellectual horizon most clearly, serving as both an 

assessment of Turkey’s cultural issues and a call to action. This study examines the 

metaphors used by Cemil Meriç in This Country to explain language and culture within the 

framework of conceptual metaphor theory. Based on Lakoff and Johnson’s approach, the 

 
1 Doktora öğrencisi, Gazi Üniversitesi Eğitim Fakültesi Türkçe ve Sosyal Bilimler Eğitimi Bölümü Türk Dili ve 
Edebiyatı Eğitimi Ana Bilim Dalı, Ankara / TÜRKİYE, E-Posta: draynurabiyeva@gmail.com / ORCID ID: 0009-
0008-0309-0650 
 

mailto:draynurabiyeva@gmail.com


 

331 
 

analysis shows how Meriç portrays language as a living organism and culture as a 

historically grounded value system. The aim is to reveal Meriç’s intellectual world and his 

place in Turkish thought through conceptual metaphors. Findings indicate that Meriç 

associates words with natural and aesthetic elements—birds, flowers, stars—emphasizing 

language as a spontaneous, living entity. Conversely, he criticizes slang and artificial 

language policies as harmful to collective memory, using metaphors such as “escape” and 

“suffocating lasso.” Cultural metaphors highlight superficial knowledge, Western concepts 

adopted as “ready-made garments,” and history as an “unbroken seal on a treasure” 

awaiting discovery. The discussion evaluates these metaphors alongside perspectives from 

Azerbaijan, Kazakhstan, and Kyrgyzstan. It further compares them with the works of Fuzûlî, 

Abay, and Auezov. The study concludes that Meriç’s metaphorical thinking represents a 

shared intellectual heritage within Turkish thought and the broader Turkic world.  

Keywords: Cemil Meriç, Bu Ülke, conceptual metaphor, language, culture, Turkic world 

    Giriş 

  Metafor, çoğu zaman yalnızca edebî bir sanat olarak görülse de insan zihninin 

dünyayı kavrayışında temel bir işleve sahiptir. Lakoff ve Johnson’ın (1980) ortaya koyduğu 

Kavramsal Metafor Kuramı, metaforun gündelik yaşamın, dilin ve kültürün ayrılmaz bir 

parçası olduğunu gösterir. Bireyler soyut kavramları somut deneyimler üzerinden 

anlamlandırır; bu nedenle metafor, dilsel bir süslemeden çok, düşüncenin görünür hâle 

gelmiş bilişsel haritalamasıdır. Kövecses (2005), metaforların evrensel kalıplar 

barındırmakla birlikte her toplumda özgün kültürel karşılıklar kazandığını vurgular. 

  Türk düşüncesi ve edebiyatında metafor, yalnızca bireysel üslubu yansıtan bir ifade 

değil; toplumsal bellek, ideolojik yönelim ve kültürel değerleri taşıyan bir araçtır. Charteris-

Black (2004) metaforun ikna ve ideolojiyle, Deignan (2005) ise veri temelli çözümleme ile 

ilişkisini öne çıkarır. Böylece metafor incelemesi, bir yazarın dilini anlamanın ötesinde, 

içinde yer aldığı kültürel dünyanın zihinsel örgütlenişini çözümlemeye imkân verir. 

  Cemil Meriç, Türk düşünce geleneğinde bağımsız tavrı, hakikate bağlılığı ve dil–

kültür ilişkisine yönelik eleştirel yaklaşımıyla öne çıkar. Bu Ülke, onun düşünce ufkunu 

berrak biçimde yansıtan; Türkiye’nin kültürel sorunlarına dönük bir muhasebe ve aynı 

zamanda çağrı niteliği taşıyan bir metindir (Çalışkan, 2009, 2010). Bu çalışma, Bu Ülke’deki 

dil ve kültür metaforlarını Kavramsal Metafor Kuramı çerçevesinde çözümlemekte; Meriç’in 

soyut kavramları somut imgeler aracılığıyla nasıl kurduğunu ve bu metaforların Türk 

düşünce geleneği ile Türk dünyasının farklı coğrafyalarındaki benzer anlatımlarla ilişkisini 

ortaya koymaktadır. Kuramsal arka plan Lakoff ve Johnson (1980) temelinde, Kövecses’in 

(2005) kültürel çerçevesi ve Charteris-Black’in (2004) metafor–ideoloji ilişkisine dair 

yaklaşımıyla desteklenmektedir. 

  Meriç’in dil ve kültür metaforları, kişisel bir üslubun ötesinde, Türk düşüncesinin 

entelektüel mirasına açılan bir okuma anahtarı sunar. Bu çalışmada Cemil Meriç’in Bu Ülke 

adlı eserinde yer alan dil ve kültür temalı metaforlar incelenmiştir. Kitabın tümü 

taranmamış, bunun yerine içerikten araştırma amacıyla doğrudan ilişkili görülen belirli 

metaforlar seçilmiştir. Seçimde, kavramların somutlaştırıldığı ve bağlam içinde 

belirginleştiği ifadeler esas alınmıştır. Metaforların çözümlenmesinde Lakoff ve Johnson’un 

(1980) kavramsal metafor kuramının temel ilkeleri dikkate alınmış, her bir metafor ilgili 

sayfa numarasıyla doğrudan alıntılanmıştır. Bu giriş, çalışmanın kavramsal çerçevesini ve 

izleyen bölümlerde yapılacak çözümlemeleri temellendirmektedir. 



 

332 
 

 

 

   Kavramsal Çerçeve 

Bu çalışma, Türk düşüncesinde metaforik yapıların incelenmesi bağlamında 

Kavramsal Metafor Kuramı (KMK) temelinde yapılandırılmıştır. Çalışmanın temel amacı, 

Cemil Meriç’in Bu Ülke adlı eserindeki kültür ve dil metaforlarını çözümlemek ve bunları 

evrensel-bilişsel bir çerçeve ile Türk dünyasına özgü kültürel bağlamda değerlendirmektir. 

Bu çerçevede, metaforun yalnızca bir edebî süsleme değil, zihnin soyut kavramları somuta 

bağlama biçimi olduğu düşüncesinden hareket edilmektedir (Lakoff & Johnson, 1980).  

2.1.Kavramsal metafor kuramı 

Lakoff ve Johnson (1980), metaforların insan zihninin ve dilinin ayrılmaz bir parçası 

olduğunu vurgular. Onlara göre metafor, gündelik dilde sadece estetik bir unsur değil, aynı 

zamanda insanların dünyayı kavrayış ve anlamlandırış biçimidir. Kavramsal metafor 

kuramı, soyut kavramların daha somut deneyim alanları üzerinden yapılandığını ve 

insanların düşünce sisteminin bu haritalamalarla şekillendiğini ileri sürer. Bu kurama göre 

metaforlar; kaynak alan (somut deneyimler) ve hedef alan (soyut kavramlar) arasında 

sistematik bir ilişki kurar. 

Örneğin “HAYAT BİR YOLCULUKTUR” metaforu, yaşam deneyimini “yol” kavramı 

üzerinden anlamlandırır. Bu tür haritalamalar; yalnızca dilsel değil, aynı zamanda bilişsel 

bir süreçtir. Kövecses (2005), metaforların evrensel yönlerine dikkat çekerken aynı zamanda 

kültürler arası farklılıkları da vurgular. Evrensel olan metaforik kalıplar farklı kültürlerde 

farklı biçimlerde ifade bulabilir. Bu, hem Bu Ülke eserindeki metaforların hem de Türk 

düşünce geleneğinin incelenmesi için önemli bir bakış açısı sağlar. 

  2.2. Dil ve kültür metaforları 

  Metaforlar, yalnızca bireysel düşünceyi değil, toplumların ideolojik yapılarını, 

kültürel değerlerini ve tarihsel hafızasını da yansıtır. Charteris-Black (2004), metaforları 

toplumsal ikna ve ideolojik inşa aracı olarak görür. Ona göre metaforlar, dil aracılığıyla 

kültürel kimliği pekiştirir ve toplumsal söylemleri şekillendirir. Deignan (2005) ise metafor 

araştırmalarında derlem yöntemlerinin önemini vurgulayarak metaforların sadece sezgisel 

değil, veri temelli biçimde de incelenebileceğini ortaya koyar. 

  Türk dünyası perspektifinden bakıldığında“ yol”, “ışık”, “kitap”, “gölge” gibi 

metaforların hem evrensel hem de yerel kültürel çağrışımları vardır. Kövecses (2005), bu 

gibi kültüre özgü metaforların ulusal kimlik inşasında ve düşünce geleneğinin 

aktarılmasında kritik rol oynadığını savunur. 

  Bu bağlamda metaforlar yalnızca bir anlatım tekniği değil, aynı zamanda toplumların 

değerlerini, ideallerini ve kendilerini anlamlandırma biçimlerini yansıtan kültürel 

göstergelerdir. Dolayısıyla Meriç’in Bu Ülke eserindeki metaforik yapılar incelenirken, bu 

metaforların bireysel üslup unsuru olmanın ötesinde, bir kültür haritası sunduğu da göz 

önünde bulundurulmalıdır. 

  2.3. Bu Ülke Eserinde Metaforik Yapılar 

  Cemil Meriç’in Bu Ülke adlı eseri, metaforik zenginliği ve dilsel çeşitliliği ile dikkat 

çeker. Eserde kültür, medeniyet, dil ve kitap gibi temel kavramlar yoğun metaforik 

çağrışımlarla işlenmiştir. Çalışkan (2009), Meriç’in kitap metaforlarını derinlemesine 



 

333 
 

inceleyerek yazarın kitaba “büyü”, “tılsım”, “ışık” ve “rehber” gibi anlamlar yüklediğini 

belirtir. Bu yaklaşım, Meriç’in kitap kavramını sadece bir bilgi kaynağı değil, aynı zamanda 

bir varoluş rehberi olarak konumlandırdığını göstermektedir. 

  Çalışkan (2010, 2018) konuyla ilgili diğer çalışmalarında, Bu Ülke’deki cümle 

üslubuna odaklanarak Meriç’in kısa ve yoğun ifadelerle, bazen isim cümleleri bazen devrik 

yapılarla, düşünceyi metaforik bir derinlikle sunduğunu ortaya koyar. Bu üslup, eserin 

metaforik yapısını daha görünür kılarak düşünce ve dil arasındaki bağı güçlendirir. 

  Bu çerçevede Meriç’in eserinde kullanılan metaforlar hem evrensel bilişsel kalıplarla 

(örneğin: “DİL BİR KÖPRÜDÜR”, “KÜLTÜR BİR HAZİNEDİR”) hem de Türk kültürüne özgü 

imgelerle (örneğin: “ışık” ve “yol” metaforlarının manevî anlam katmanları) uyumludur. 

Dolayısıyla Bu Ülke, yalnızca bireysel bir yazarın üslubu olarak değil, Türk düşüncesinin 

metaforik zenginliğini yansıtan bir metin olarak da değerlidir. 

  Çalışmada, Kavramsal Metafor Kuramı (Lakoff & Johnson, 1980) ile kültürel metafor 

yaklaşımı (Kövecses, 2005; Charteris-Black, 2004; Deignan, 2005) bir araya getirilerek Bu 

Ülke eserindeki metaforların hem bilişsel hem kültürel temelleri anlaşılmaya çalışılacaktır. 

Cemil Meriç’in metaforik dili yalnızca bireysel bir üslup tercihi değil, aynı zamanda Türk 

düşüncesinin kavram dünyasını yansıtan güçlü bir göstergedir.  

   Bulgular 

  Bu bölümde Cemil Meriç’in Bu Ülke adlı eserinde dil ve kültür kavramlarını 

açıklarken kullandığı metaforlar incelenmiştir. Tespit edilen metaforlar, Türk düşüncesinde 

dil ve kültür algısını yansıtmaktadır. 

  3.1. Dil metaforları 

  “Kuşlara benzer kelimeler, odana dolarlar bir akşam. Nereden gelirler bilinmez. Kâh 

çığlık çığlığadırlar, kâh sesleri işitilmez. Çiçeğe benzer kelimeler: turuncu, erguvan, beyaz. Bir 

rüzgâr sürükler hepsini. Bulutlara güven olmaz.” (Meriç, 2025, s. 260) 

  Meriç, dili doğanın canlı unsurlarıyla özdeşleştirerek kelimelerin kendiliğinden, 

kontrolsüz bir biçimde gelişen, fakat aynı zamanda renkli ve estetik bir varlık taşıdığını 

vurgular. Türk dünyası edebiyatında da kelimelerin çiçek, kuş veya su imgesiyle 

betimlenmesi oldukça yaygındır; bu, dilin organik bir bütün olarak algılanmasına işaret 

eder.  

  “Karanlık kelimeler vardır, arılar gibi vızıldayan kelimeler. Taşıdıkları hiçbir düşünce 

yoktur, kimse tarafından anlaşılmazlar. Ama yine de herkesin ağzındadırlar. Onlar için 

yaşanır, onlar için ölünür: Hayalimizin rengine bürünürler. Göremeyiz onları, pusudadırlar. 

Ve bir atılışta parçalar bizi”. (Meriç, 2025, s. 110) 

  Burada Meriç, anlamını yitirmiş, fakat toplumda yaygın olarak kullanılan kelimelerin 

tehlikesine dikkat çeker. Bu benzetme, Türk dünyasında da görülen “dili yozlaştıran boş 

kelimeler” eleştirisiyle paraleldir. Özellikle Azerbaycan ve Kazak düşünce hayatında, “içi 

boşalmış kavramların toplumu felce uğratması” benzer bir dille ele alınır.  

  “Argo, kanundan kaçanların dili. Uydurma dil, tarihten kaçanların. Argo, korkunun 

ördüğü duvar; uydurma dil şuursuzluğun. Biri günahları gizleyen peçe, öteki irfanı boğan 

kement.” (Meriç, 2025, s. 86) 



 

334 
 

  Meriç, dili yozlaştıran iki tehlikeyi — argo ve yapay dil politikalarını — bir “kaçış” 

metaforuyla açıklar. Bu yaklaşım, Türk dünyasında özellikle XX. yüzyılın ortasından 

itibaren görülen “dil mühendisliği” tartışmalarıyla örtüşmektedir. Azerbaycan, Kazak ve 

Kırgız aydınlarının, dilden kopmanın tarihsel hafızayı yok edeceğine dair uyarıları Meriç’in 

bu metaforunu destekler niteliktedir.  

  “Tanrı, yıldızlarla oynayan bir çocuk. Senin yıldızların kelimeler, söyle raksetsinler, 

alev saçlarıyla sonsuz bahçesinde hayallerinin. Kelime, kendimi seyrettiğim dere. Kelime 

sonsuz, kelime adem.” (Meriç, 2025, s. 259)  

  Meriç, kelimeleri hem yüce hem ulaşılmaz bir varlık olarak ele alır; dil, insanın 

kendisini keşfetmesinin aracıdır. Bu yaklaşım, Türk dünyasının klasik şairlerinde de 

görülür: Fuzûlî’den Mağcan Cumabay’a kadar pek çok şair kelimeyi “yıldız” ve “ayna” 

metaforlarıyla tanımlar.  

  3.2. Kültür metaforları 

  “Asırlar geçti, birer birer söndü meşaleler. İrfan asaletini kaybetti. Hafızaya çakıl taşı 

gibi saplanan bilgi kırıntılarına yeni bir ad bulduk: kültür. Genç kuşaklar, Batı’nın bit 

pazarlarından ithal edilmiş bu hazır elbiselere küçümseyerek bakıyor”. (Meriç, 2025, s. 101) 

  Meriç, kültürü yüzeysel bilgi birikimiyle eşitleyen modern anlayışı eleştirir. Buradaki 

metafor, kültürün derinlikten yoksun, mekanik bir bilgi yığınına indirgenmesini simgeler. 

Batı’dan alınan kavramların, Türk kültürüne uydurulmaya çalışıldığında kimlik 

sorunlarına yol açtığını belirtir.  

  “Tarihimiz mührü sökülmemiş bir hazine”. (Meriç, 2025, s. 108) 

  Meriç, tarihi keşfedilmemiş bir defineye benzeterek Türk kültürünün kendi iç 

potansiyelini fark edemediğini söyler. Bu metafor, geçmişin yeniden yorumlanması 

gerektiğini ve Batı’yı tanımadan önce kendi kültürel mirasımıza yönelmemizin önemini dile 

getirir. 

   Aşağıdaki tablo, Bu Ülke eserinden seçilen temel metaforları, metindeki örneklerini, 

temel anlamlarını ve Türk dünyası bağlamındaki yansımalarını özetlemektedir: 

Metafor Metnin Örneği Temel Anlamı / 

Kavramsal Eşleşme 

Türk Dünyası 

Bağlantısı 

Kuş / Çiçek “Kuşlara benzer 

kelimeler…” 

Dilin kendiliğinden 

gelişen, canlı ve estetik 

bir varlık olduğunu 

vurgular. 

(Fuzûlî): "Sözdür 

güher-i hizâne-i dil; 

...", (Fuzûlî, e-Kitap). 

Arı / karanlık 

kelimeler 

“Karanlık kelimeler 

vardır, arılar gibi 

vızıldayan 

kelimeler…” 

Anlamını yitirmiş, 

toplumda yaygın 

kelimelerin tehlikesi. 

Boş kavram 

eleştirisi, Azerbaycan 

ve Kazak düşünce 

geleneğinde de 

görülür. 

Argo / uydurma 

dil 

“Argo, kanundan 

kaçanların dili…” 

Dili yozlaştıran ve 

toplumsal hafızayı 

zedeleyen 

uygulamalar. 

XX. yüzyılda Türk 

dünyasında dil 

mühendisliği 



 

335 
 

tartışmaları ile 

paralel. 

Yıldız / 

kelimeler 

“Tanrı, yıldızlarla 

oynayan bir çocuk. 

Senin yıldızların 

kelimeler…” 

Kelimelerin yüce, 

ulaşılmaz ve keşif 

aracı olarak görülmesi. 

(Fuzûlî): "Kelam (söz) 

misk kokulu bir 

bahçedir; onda 

binbir çeşit şiir 

gülleri..." (Fuzûlî, e-

kitap). 

Meşale / kültür “Asırlar geçti, birer 

birer söndü 

meşaleler…” 

Kültürün yüzeysel 

bilgiye indirgenmesine 

eleştiri. 

(Abay): "Only 

knowledge is the 

light of hearts." (Abai 

Qunanbayuly, t.y). 

Hazine / tarih “Tarihimiz mührü 

sökülmemiş bir 

hazine”. 

Geçmişin keşfedilmeyi 

bekleyen potansiyeli. 

Türk dünyası 

kültürel mirasının 

önemine işaret eder. 

Hazır elbise / 

Batı kavramları 

“…Batı’nın bit 

pazarlarından ithal 

edilmiş bu hazır 

elbiseler…” 

Dışarıdan alınan 

kavramların kültüre 

uyumunda sorun. 

 (Auezov): Abai 

romanında kültürün 

yabancı etkiyle 

bozulmasına dair 

betimlemeler. 

(Auezov, 1975). 

 

  Bu tablo, seçilen metaforların hem eserdeki kullanımını hem de Türk dünyası 

bağlamındaki yansımalarını görselleştirerek çalışmanın analitik açıklamasını 

güçlendirmektedir. Böylece, Meriç’in metaforik dili yalnızca bireysel üslup tercihi değil, aynı 

zamanda Türk düşüncesinin kavramsal ve kültürel mirasını yansıtan bir araç olarak 

değerlendirilebilir. Aşağıda bu metaforların hangi açılardan benzer veya farklı yorumlandığı 

tartışılacaktır. 

    Tartışma 

  Bu bölümde, Bulgular kısmında sunulan metaforlar üzerine analiz yapılacak ve 

Cemil Meriç’in dil ve kültür anlayışının Türk dünyası bağlamındaki yansımaları 

değerlendirilecektir. 

  Bulgularda ortaya çıkan metaforlar, Meriç’in dil ve kültüre verdiği önemi açıkça 

göstermektedir. Kelimeleri kuş ve çiçek gibi doğal varlıklarla özdeşleştirmesi, dilin yaşayan 

bir organizma olarak algılandığını vurgular. Dilin canlı/doğal bir varlık olarak tasviri, Türk 

düşüncesinde dilin “milletin ruhu” ve yaşama kudretiyle ilişkilendirilmesi çizgisiyle 

uyumludur. Türk dünyasında farklı varyantları konuşulan Türkçeler (Türkiye, Azerbaycan 

vb.) dilin günlük kullanımda “akıcılık, canlılık, ses” üzerinden tanımlanmasına sıkça 

başvurur; bu, dilin bir iletişim aracı olmanın yanı sıra kültürel bir organizma olarak 

algılandığını düşündürür. Karanlık veya arılar gibi vızıldayan kelimeler metaforu ise, 

anlamını yitirmiş veya yozlaşmış dil kullanımına dikkat çeker. Kültür metaforları, bilginin 

yüzeysel kalması, argo ve uydurma dilin toplumsal etkisi gibi olguları açıklamaktadır. Bu 

metaforlar, Meriç’in düşünce sisteminde dil-kültür birlikteliği ve eleştirel bakışın temel bir 

araç olduğunu göstermektedir. Tarihin hazine olarak çerçevelenmesi, Türk dünyasında 



 

336 
 

ortak kültürel mirasın yeniden okunması gerektiğini vurgular: “Mührü sökülmemiş” oluş, 

arşivlerin, klasiklerin ve sözlü geleneğin modern bakışla açılıp yorumlanmasını önerir. Bu, 

ortak bir kültürel süreklilik teziyle uyumludur. “Hazır elbise” metaforu, Batı menşeli 

kavramların eleştirel süzgeçten geçirilmeden ithal edilmesine uyarıdır; Türk dünyası için 

ortak kavramlaştırma ve terim politikası gereğine işaret eder.  

 

  Türk dünyası ile ilişki 

  Cemil Meriç’in Bu Ülke eserinde ortaya koyduğu kültür ve dil metaforları, yalnızca 

Türk edebiyatının özgün anlatım biçimlerini değil, aynı zamanda Türk dünyasının farklı 

coğrafyalarındaki edebiyatlarda da benzer metaforik yapılar bulunduğunu göstermektedir. 

Örneğin, Fuzûlî’nin eserlerinde metaforlar, bireyin içsel deneyimlerini ve toplumsal 

değerleri yansıtmak için yoğun bir şekilde kullanılmıştır (Fuzûlî, 1536). Bu bağlam, Meriç’in 

dili ve kültürü metaforik bir zenginlik aracılığıyla açıklama yaklaşımıyla paralellik gösterir.  

  Benzer şekilde, Abay Kunanbayev’in eserlerinde kültür ve dil metaforları, toplumsal 

değerlerin aktarımında ve bireysel bilinç oluşumunda belirleyici bir rol oynar (Abay, 1885). 

Bu durum, Meriç’in kültürel ve dilsel metafor anlayışının yalnız kendi dönemiyle sınırlı 

kalmayıp, Türk dünyası’nın farklı dönem ve bölgelerinde de yansımalarının olduğunu 

ortaya koyar. Auezov’un Abay adlı eserinde ise kültür ve dil metaforları, toplumsal bilinç ve 

bireysel farkındalık üzerine önemli vurgular yapar (Auezov, 1949). 

  Bu karşılaştırmalar, Meriç’in yaklaşımının sadece bireysel bir perspektif değil, Türk 

dünyası literatüründe yaygın ve evrensel bir metaforik geleneğin parçası olduğunu gösterir. 

Aynı zamanda, kültür ve dil metaforlarının farklı coğrafyalardaki yansımaları, edebiyatın ve 

düşüncenin sınırları aşan bir ortaklığı olduğunu ortaya koyar. Böylece Meriç’in bulguları, 

yalnızca kendi metni üzerinden değil, geniş bir Türk dünyası bağlamında değerlendirilerek 

daha kapsamlı bir anlam kazanır. 

  Sonuç 

  Bu çalışma, Cemil Meriç’in Bu Ülke eserinde kullanılan kavramsal metaforların, 

yazarın düşünce dünyasını ve Türk düşünce geleneği içindeki konumunu anlamada ne 

denli belirleyici olduğunu ortaya koymuştur. Bulgular, Meriç’in soyut kavramları somut 

imgeler aracılığıyla aktarırken sadece dilsel bir üslup değil, aynı zamanda düşünsel bir yapı 

ve dünya görüşü oluşturduğunu göstermektedir. Tartışma bölümünde yapılan analiz, bu 

metaforların sadece Meriç’in bireysel düşüncesini değil, Türk dünyası edebiyat ve düşünce 

geleneğindeki benzer metaforik kullanımlarla bağlantısını da ortaya koymuştur. Fuzûlî, 

Abay ve Auezov gibi farklı coğrafyalardaki Türk yazarlarının eserlerinde de kültür ve dil 

metaforları, toplumsal bilinç ve bireysel farkındalık açısından önemli işlevler üstlenmiştir. 

Bu karşılaştırmalar, Meriç’in metaforik yaklaşımının yalnızca kendi dönemine özgü 

olmadığını, Türk dünyası perspektifiyle evrensel bir metaforik geleneğin parçası olduğunu 

göstermektedir. Sonuç olarak, kavramsal metafor çerçevesinde yapılan bu inceleme, 

Meriç’in eserlerinin anlam derinliğini daha iyi kavramayı sağlamakta ve Türk dünyası 

bağlamında ortak kültürel ve entelektüel temaları değerlendirmeye imkân vermektedir. 

  Kaynakça 

Abay, K. (1885/2020). Kitâb-ı ‘Akliyye. Türk Dünyası Dil ve Edebiyat Dergisi. 
https://tdkturkdunyasi.gov.tr/tam-metin-pdf/868/tur  

https://tdkturkdunyasi.gov.tr/tam-metin-pdf/868/tur


 

337 
 

Abai Qunanbayuly. (t.y.). The Book of Words (R. McKane, çev.). IIUMPress.: 

https://journals.iium.edu.my/asiatic/index.php/ajell/article/download/2645/1104/4247?u
tm_source=chatgpt.com  

Auezov, M. (1949/1975). Abay. https://archive.org/details/mukhtar-auezov-abai-progress-1975  

Charteris-Black, J. (2004). Corpus approaches to critical metaphor analysis. Palgrave Macmillan. 

Çalışkan, N. (2009). Metaforların izinde bir yazarın kavramlar dünyasına giriş: Cemil Meriç’in Bu 

Ülke’sinde kitap metaforları. Dil Araştırmaları, 4(4), 87–100. 

Çalışkan, N. (2010). Bu Ülke’nin cümlesi: Cemil Meriç’in cümle üslubu üzerine bir inceleme. Turkish 

Studies International Periodical, 5(2), 912–933. 

Çalışkan, N. (2018). “Bu Ülke’den Hareketle Cemil Meriç’in Üslubu Üzerine”, Bilinmeyen Yönleriyle 
Cemil Meriç (Editör: Mehmet Çağatay Özdemir). Ankara: Altınordu Yayınları, s. 437-471. 

Deignan, A. (2005). Metaphor and corpus linguistics. John Benjamins. 

Fuzûlî. (1536). Leylâ ve Mecnûn. Kültür ve Turizm Bakanlığı e-Kitap. https://ekitap.ktb.gov.tr/TR-

78423/fzuli---leyla-ve-mecnun.html  

Kövecses, Z. (2005). Metaphor in culture: Universality and variation. Cambridge University Press. 

Lakoff, G., & Johnson, M. (1980). Metaphors we live by. University of Chicago Press. 
Meriç, C. (2025). Bu Ülke. İletişim Yayınları.  

 

 

 

  

https://journals.iium.edu.my/asiatic/index.php/ajell/article/download/2645/1104/4247?utm_source=chatgpt.com
https://journals.iium.edu.my/asiatic/index.php/ajell/article/download/2645/1104/4247?utm_source=chatgpt.com
https://ekitap.ktb.gov.tr/TR-78423/fzuli---leyla-ve-mecnun.html
https://ekitap.ktb.gov.tr/TR-78423/fzuli---leyla-ve-mecnun.html


 

338 
 

TÜRK DÜNYASININ BÜYÜK ŞAİRİ HÜSEYN CAVİDİN ŞİİRLƏRİNDƏ MANAVİYYAT 

SPIRITUALITY IN THE POEMS OF HUSEYN JAVID, THE GREAT POET OF THE 

TURKIC WORLD 

Rüfət Lətif oğlu Hüseynzadə1  

  Özet 

  XX.  asrin ilk dönemlerinde yaşamış Huseyin Cavid türk dünyasının ünlü şairi 

olmakla beraber, hem  de  büyük pedaqoq ve muallim olmuştur.İstanbulda tahsil yıllarında 

Cavid Türk romantizminin seçkin nümayendelerinden Namık Kemal, Tevfik Fikret, 

Şemseddin Sami, Abdulhak Hamit, Şinasi, Mehmet Akif Ersoy’la sıkı yaratıcılık ilişkileri 

kurmuş, onların etkisi altında kalmış, bu edebi mühitte yetişmiştir. İstanbul 

Üniversitesinde 4 sene eğitim görmüş, fitretinde Türklük şüuru güçlü olan Cavid Efendi’nin 

edebî- bedii, estetik- felsefi, pedaqoji-psikoloji görüşlerinin şekillenmesinde, oluşmasında 

Türk dünyası mühitinin mühim rolü olmuştur. 

  İstanbulda tahsil yıllarında Cavid Türk romantizminin o devirdeki seçkin 

nümayendeleri olan Namık Kemal, Tevfik Fikret, Şemseddin Sami, Abdulhak Hamit, 

Recaizade Mahmud Ekrem, Rıza Tevfik, Cenab Şehabeddin, Şinasi, Mehmet Akif Ersoy’la 

sıkı yaratıcılık ilişkileri kurmuş, onların etkisi altında kalmış, bu edebi mühitte yetişmiştir. 

İstanbul’da kaldığı sürece bir taraftan fikir adamlarından ders almış, diğer taraftan da 

matbuat âleminde yakından iştirak etmiş ve Sırat-i Müstekim dergisinde  şiirler 

bastırmıştır.  

Anahtar Kelimeler: Hüseyin Cavid, edebiyyat, manaviyyat, 

  Abstract  

  Huseyin Cavid, who lived in the first periods of the 20th century, was not only a 

famous poet of the Turkish world, but also a great teacher and teacher. During his 

education years in Istanbul, Cavid was closely associated with Namık Kemal, Tevfik Fikret, 

Şemseddin Sami, Abdulhak Hamit, Şinasi, Mehmet Akif Ersoy, among the distinguished 

representatives of Turkish romanticism. He established creative relationships, was 

influenced by them, and grew up in this literary environment. The Turkish world 

environment played an important role in the shaping and formation of the literary-literary, 

aesthetic-philosophical, pedagogical-psychological views of Cavid Efendi, who studied at 

Istanbul University for 4 years and had a strong sense of Turkishness in his nature. 

Kewords: Hüseyin Cavid, literature, spirituality 

        Giriş 

  1905 yılından itibaren İstanbul Üniversitesinde 4 sene eğitim görmüş, fitretinde 

Türklük şüuru güçlü olan Cavid Efendi’nin edebî- bedii, estetik- felsefi, pedaqoji-psikoloji 

görüşlerinin şekillenmesinde, oluşmasında İstanbul mühitinin mühim rolü olmuştur. Aynı 

zamanda Ali Bey Hüseyinzade’nin Fyuzat  dergisi, Ziya Gökalp’ın Kızıl Elma’sı, Türkçülüyün 

Esasları onun edebî -  bedii yaratıcılığına büyük etki yapmıştır.Özellikle  İsmail 

Gaspıralı’nın "Dilde, fikirde, işde birlik" şüarı, Hüseyn Cavidin bütün fealiyetinde esas 

olmuş ve böyle yazmıştır:  

“İşde birlik; dilde, fikirde birlik…”  

 
1 Azərbaycan Dövlət Pedaqoji Universiteti prof.rufat@mail.ru  Orcid: 0000-0002-8558-5858 



 

339 
 

İş, fikir, dil birliyi olmayınca,  

Evet, pek çetindir cihanda dirilik…  

İsmayıl bəy türk yurduna şan vеrdi,  

Öksüz, ölgün milletine can vеrdi. (Kengerli A.İ. İsmayıl bey Qasprinski:2005, s. 19).    

  Cavid eserlerinde Azerbaycan halkının yanı sıra, Türk dünyasının, Turan elinin 

sorunlarını da ele almıştır. 

        Siparişle değil, her zaman gerçeği yazmayı tercih eden vatansever şairin eserlerinin 

ekseriyyetinde olaylar Türk-Turan dünyasında cereyan eder ve kahramanlar bu dünyadan 

seçilmiş yiğit Türk evlatlarıdır. Bu nedenle o Sovyet  rejiminde Panturkist, Panturanist gibi 

damğalanarak ittiham edilmiş, tutuklanarak Sibirya’ya sürülmüş, orada da  vefat  etmişdir.  

Cavidi bu baskılar, sürgünlüer  ve mahrumiyetler yıldırmamaış ve Türk’ün şanlı 

kahramanlık tarihini ihya etmenin gururunu yaşayarak  yazmıştır: "Ne  zaman kişneseydi 

Türkün atı/ Kırılardı bir ölkenin kanadı".   

       Türk dünyasında Türkçülük şuurunun gelişmesinde önemli rol oynamış, Hüseyin 

Cavid ilk şiirlerinden ömrünün sonuna kadar çok sevdiği Turancılık idealı ile yaşamış ve 

bu düşünceleri edebî eserlerin dili ile Türk dünyasına yansıtmıştır. Cavid yaratıcılığı 

Umumtürk edebî dilinin XX. yüzyıl Azerbaycan edebiyatındaki tek bir örneği olarak 

kalmaktadır. Şairin yazdıkları eserler İstanbul lehcesi ile Azerbaycan türkcesi lehcesi 

arasında bir köprü rolunu oynamıştır.  

              Cavid Ulu Önder Mustafa Kemal Atatürk’ün "Yurtta Sulh, Cihanda Sulh" 

ifadesinin etkisi altında, vatan sever bir şair gibi vatanının sülh,  barış içinde  yaşaması  

dileyinde  bulunduğu, gibi dünyanın da her yerinde insanların barış içinde  yaşamasını 

istemiştir: 

Kesse her kimse cihanda kan izini, 

Kurtaran dahi odur yer yüzünü (Hüseyn Cavid. Eserleri. 3 cildde:2003:1.,s.35). 

 

  



 

340 
 

KÜRESELLEŞME VE DİJİTALLEŞME SÜRECİNİN TÜRK DİLLERİNDEKİ 

KÜLTÜREL MELEZLEŞME EĞİLİMLERİNE ETKİSİ 

THE IMPACT OF THE PROCESS OF GLOBALISATION AND DIGITALIZATION ON 

CULTURAL HYBRIDIZATION TRENDS IN TURKISH LANGUAGES. 

Paşayeva Günel Baxşeyiş qızı1    

Musayeva İlahə İlham qızı2    

 

  Özet 

  Dünyanın büyük bir köy haline gelmesiyle birlikte, bilgi teknolojilerinin 

gelişmesiyle mesafe ve sınır kavramları ortadan kalkmış, insanların birbirleriyle 

iletişimi geçmişe oranla daha kolay hale gelmiştir (Fiore ve Agel, 2001: s.63). 

Küreselleşme ve dijital ortamda iletişimin kolaylaşmasının olumlu ve olumsuz 

yönleri de bulunmaktadır. Dolayısıyla, küresel dünyada ulusal kültürün küresel 

kültür tarafından tehdit edildiği bir dönemde dil unsurları, kültürel değerler, örf, 

adet, milliyet, etnik kimlik gibi kavramlar küçülmeye ve göz ardı edilmeye 

başlanmıştır. 

       “Kültür her zaman aynı kalan, değişmeyen bir anlamlar bütünü değildir. 

Zaman içinde, siyasal, toplumsal, ekonomik yapıdaki gelişmelere ve diğer 

kültürlerle yapılan alışverişlere bağlı olarak değişebilmektedir. Kültürü 

değiştirmenin sağlıklı yolu, temel örüntüyü zorlamadan korumak ve kültürün çağın 

gereklerine uygun olarak yeni biçimler almasına izin vermek, bir başka deyişle 

"evrimleşerek" değişim sürecini izlemektir “ (A.Mahiroğulları, 2010: s.1279). 

        Atalarının oluşturduğu kültürel-sosyal çevre ve bu temel üzerinde oluşan 

zihinsel değerleri insan için son derece önemlidir. Bir halkın kültürünün büyük bir 

kısmı dilde mevcut olduğundan veya dil aracılığıyla ifade edildiğinden dil, halkın 

millî ve manevi değerlerinin taşıyıcısı ve koruyucusu konumundadır. “Bireyin ve 

etnik birliğin iletişim gereksinimlerini karşılayan ana dil, etnik birliğin ve tezahürün 

başlıca yoludur” (Bayqabatov, 2019: s.18). Etnik varlığın temel göstergesi ve dilin 

canlı bir organizma olarak toplumdaki yeri, evrimi, adaptasyonu, dinamikleri, 

toplumsal ve kültürel baskılar sonucu değişimi onun yapısında açıkça 

görülmektedir. Bu nedenle dilin canlı bir varlık olarak değişmesi ve gelişmesi bir 

halkın millî varlığına işaret eder. 

       Günümüzde küreselleşme ve bilişim teknolojilerinin hızla gelişmesi, küresel 

değer ve terminolojinin ortaya çıkması, farklı dil ve kültürlerin sentezlenmesi Türk 

dillerinin gelişim yapısını da ciddi şekilde etkilemiştir. Bu nedenle binlerce yıllık bir 

geçmişe sahip olan Türk halklarının dil, kültür ve etnik kimliğinin korunmasına 

yönelik çözüm arayışları yapılmalı, kültürel melezleşme içerisinde dil ve kültürün 

gelişme olanakları araştırılmalıdır.  

 
1 Fil.f.d. dos. Sumqayıt Dövlət Universitesi , Sumqayıt, Azerbaycan, Günel.Pashayeva@sdu.edu.az Orcid: 0000-
0002-8854-0786 
2 B.m   Orcid: 0000-0002-3411-1126 
Sumqayıt Dövlət Universitesi , Sumqayıt, Azerbaycan, Ilaha.Musayeva@sdu.edu.az 



 

341 
 

       Araştırmanın amacı küreselleşme ve dijitalleşmenin Türk dillerinde leksik, 

sentaktik ve üslup düzeylerinde neden olduğu değişimleri incelemek, küresel dilin 

ve dijital kültürün Türk halklarının kültürel kodlarını nasıl etkilediğini araştırmak, 

modern Türk toplumlarında geleneksel değerlerin nasıl değiştiğini incelemek ve 

sıralanan süreçlerin ortak kelime dağarcığı oluşturma çabalarını nasıl etkilediğini 

incelemektir. Makalede küreselleşmenin kültürel melezleşme sürecine etki eden 

faktörler, bu yöndeki fırsatlar, beklentiler, olumlu ve olumsuz yönler analiz 

edilmektedir. Küreselleşmenin etkisiyle Türk dillerinde yaşanan kültürel ve dilsel 

değişimler, Türk dillerinin diğer dillerle kültürel ve dilsel alışverişi, dijital kültürün 

dil üzerindeki etkisi, yeni uygulama, program ve dijital servislerin kullanımının dil 

üzerindeki etkisi, kültürlerarası sınırların daralması, kültürel kod ve değerlerin iç 

içe geçmesi, yeni iletişim biçimlerinin ortaya çıkması ve dijital platformların ortak 

bir dil ve kelime dağarcığı geliştirmedeki rolü incelenen başlıca konulardır. 

Anahtar kelimeler: Dil ve kültür, ortak değerler, paylaşılan dil, kültürel melezleşme, 

sosyal medya, dijital dilbilim, kültürel kimlik. 

 Abstact  

          As the world has become a big village, the concepts of distance and borders have 

disappeared with the development of information technologies, and people's communication 

with each other has become easier than in the past (Fiore and Agel, 2001: p63). The fact 

that communication is so accessible within globalization and the digital environment has 

its own negative and positive aspects. Thus, at a time when national culture is under threat 

from global culture in the global world, concepts such as language elements, cultural 

values, customs, nationality, and ethnic identity have begun to shrink and be ignored. 

      The phenomenon of culture is not a set of meanings that do not change and remain the 

same as always; it can change depending on time and developments in political, social and 

economic structures; it can exchange with other cultures. The healthy way to change 

culture is to preserve the basic pattern without forcing it and to allow culture to take new 

forms in accordance with the requirements of the era, in other words, to follow the process 

of change by “evolving”. (A.Mahiroğulları, 2010: p1279) 

       The cultural-social environment created by one's ancestors and the mental values 

formed on its basis are extremely important for a person. Since a large part of the culture 

of a people exists in language or is expressed through it, language is the bearer and 

protector of the national-spiritual values of the people. “The mother tongue, which satisfies 

the communicative needs of personality and ethnic unity, is the dominant way of ethnic 

unity and manifestation” (Bayqabatov, 2019: p18). The main sign of ethnic existence and 

the position of language in society as a living organism, its evolution, adaptation, dynamics, 

and changes due to social and cultural pressures are clearly visible in its structure. 

Therefore, the change and development of language as a living being indicates the national 

existence of the people. 

        In the modern era, the rapid development of globalization and information 

technologies, the emergence of global values and terminology, and the synthesis of various 

languages and cultures have also seriously affected the development structure of Turkic 

languages. Therefore, solutions should be analyzed to preserve the language, culture, and 

ethnic identity of the Turkic peoples, which have a history spanning millennia, and the 

development prospects of language and culture in cultural hybridization should be 

explored. 



 

342 
 

     The aim of the research is to examine the changes caused by globalization and 

digitalization at the lexical, syntactic and stylistic levels of Turkic languages, to determine 

how global language and digital culture affect the cultural codes of Turkic peoples, to study 

how traditional values are changing in modern Turkic societies, and to examine how the 

listed processes affect efforts to create a common vocabulary. The article analyzes the 

factors of globalization's impact on the process of cultural hybridization, as well as the 

opportunities, perspectives, negative and positive aspects in this direction. The main 

directions are cultural and linguistic changes in Turkic languadue to globalization, cultural 

and linguistic exchange of Turkic languages with other languages, the impact of digital 

culture on language, the impact of using new applications, programs and digital services 

on language, the reduction of intercultural borders, the mixing of cultural codes and values, 

the emergence of new communication styles, the role of digital platforms in the development 

of a common language and vocabulary, etc. Issues such as the main directions are analyzed. 

Key words: language and culture, shared values, shared language, cultural hybridization, 

social media, digital linguistics, cultural identity. 

                          

Байгабатова Н .Язык как фактор этнической идентичности Казахов Монголии в условиях 

транслингвальности. Humanistica 21, tom 3, 2019 c, c117-137 

Mahiroğulları, A. (2010). Küreselleşmenin kültürel değerler üzerine etkisi. Sosyal Siyaset 

Konferansları Dergisi(50), 1275-1288. 

McLuhan, M., Fiore, Q. & Agel, J. (2001). The Medium is the Massage: An Inventory of Effects. 

Corte Madera, CA: Gingko Press 

  

  



 

343 
 

FORMUN HUKUKİ DİLDE İÇERİĞE UYGUNLUĞU 

CONFORMITY OF FORM TO CONTENT IN LEGAL LANGUAGE 

Gulyamova Gulnora Yakubovna1 

 

Özet 

 Hukuk eğitim sisteminde hukuk dilinin gerekliliklerinin kapsamlı bir şekilde 

incelenmesi, geleceğin uzmanının mesleki konuşma yeterliliğinin oluşmasında ve 

geliştirilmesinde öncü bir etkendir. Hukukçuların mesleki faaliyetlerinde edebi dil 

normlarının doğru ve yerinde kullanımı önemlidir. Hukuk dilinde görüş bildirme, özellikle 

mesleki iletişim sürecinde içerik ve biçim dengesi çok önemlidir. Bu ilke, geleceğin 

hukukçularının sosyo-hukuki faaliyetlerinde, kişilerarası iletişim becerilerini, çeşitli 

hukuki durumlarda mesleki söylemi kullanma becerilerini oluşturur ve geliştirir. Çağımız, 

alanında uzman birinin bilgili olmasının yanı sıra, aynı zamanda devlet dilini çok iyi 

bilmesini ve edebi dilin normlarına tam hâkim olmasını gerektiriyor. Elbette bunun için 

hukuk dilinin normlarına, özellikle yazılı ve sözlü konuşmada kelime ve terim kullanımına 

ilişkin gerekliliklere ve konuşma yapısında içerik ve biçim dengesine tam hâkim olmak 

gerekir. 

Dolayısıyla makalede aynı sürecin iki yönü ele alınmaktadır: Hukuk ve dil, bunların 

etkileşimi, edebi dilin normlarına sıkı sıkıya uyma gereklilikleri, yazılı hukuk dilinin 

gereklilikleri, hukuk dilinin kelime hazinesi, hukuk dilinin sözlü ve yazılı biçimleri ve 

özellikleri, bu konudaki bazı eksiklikler ve bunları giderme yolları. Ayrıca, hukukun 

üstünlüğünün sağlanması, halkın meşru menfaatlerinin korunması ve vatandaşların 

hukuka sıkı sıkıya bağlı kalmasının, dilin doğruluğu, eksiksizliği ve açıklığı ile doğrudan 

ilişkili olduğu, her şeyden önce dil-hukuk ilişkisine, hukuk dilinde biçim ve içerik 

uyumuna dikkat edilmesi gerektiği ileri sürülmektedir. Kolluk kuvvetlerinde çalışanların 

hukuki belgeleri hazırlamada hata yapmasının başlıca nedeni, dil bilgisi kurallarına 

yeterince hâkim olmamaları ve yazılı anlatım becerilerinin zayıf olmasıdır. Makalede, bir 

avukatın konuşmasının mantıksal olarak tutarlı ve içerik olarak açık olması gerektiği, aksi 

takdirde düşüncenin biçim ve içerik uyumunun ve kalitesinin bozulacağı, kalitenin ise 

hukuk diline sıkı sıkıya bağlı kalmanın bir ürünü olduğu anlatılmaktadır. 

Anahtar kelimeler: hukuk felsefesi, hukuk, dil, iletişimsel ve edebi okuryazarlık, sözlü 

konuşma, yazılı konuşma, terminoloji. 

Abstract 

The comprehensive study of the requirements of legal language in the legal education 

system is a leading factor in the formation and development of the professional speech 

competence of the future expert. The correct and appropriate use of literary language 

norms is important in the professional activities of lawyers. The balance of content and 

form is very important in expressing opinions in legal language, especially in the process 

of professional communication. This principle forms and develops the interpersonal 

communication skills of future lawyers in their socio-legal activities, their ability to use 

 
1 TSUL profesörü, filoloji bilimleri adayi, shahnozaziyo@mail.ru Ташкентский государственный юридический 
университет 



 

344 
 

professional discourse in various legal situations. Our age requires that an expert in his 

field, in addition to being knowledgeable, also knows the state language very well and has 

a full command of the norms of literary language. Of course, for this, it is necessary to 

have full command of the norms of legal language, especially the requirements for the use 

of words and terms in written and oral speech, and the balance of content and form in 

the structure of speech. 

Therefore, the article covers two aspects of the same process: Law and language, 

their interaction, the requirements for strict compliance with the norms of literary 

language, the requirements of written legal language, the vocabulary of legal language, 

oral and written forms and features of legal language, some deficiencies in this regard and 

ways to eliminate them. It is also argued that ensuring the rule of law, protecting the 

legitimate interests of the people and ensuring that citizens strictly adhere to the law are 

directly related to the correctness, completeness and clarity of language, and that 

attention should be paid first and foremost to the language-law relationship and the 

harmony of form and content in legal language. The main reason why law enforcement 

officers make mistakes in preparing legal documents is their inadequate command of 

grammar rules and their poor written expression skills. The article explains that a lawyer's 

speech must be logically consistent and clear in content, otherwise the harmony and 

quality of form and content of thought will be impaired, and that quality is a product of 

strict adherence to legal language. 

Keywords: philosophy of law, law, language, communicative and literary literacy, oral 

speech, written speech, terminology. 

 

  Giriş 

Herhangi bir ülkenin dil politikası, devlet dilinin statüsünün güçlendirilmesini 

öngörür. Dil, devletin sembollerinden ve temellerinden biridir, toplumda iletişim aracı 

olarak önemlidir. Ana dilin devlet dili olarak geliştirilmesi ve zenginleştirilmesi devlet 

politikamızın bir önceliğidir. 

Zamanın talebi, herhangi bir ulusal dilin devlet ve toplum hayatındaki etkisini ve 

statüsünü daha da artırmak, ülkede devlet dilinin tam anlamıyla uygulanmasını sağlamak 

ve hızlandırmak, bu yöndeki görevlerin yerine getirilmesini sağlamak, bunu ilerici fikirlere 

sadakat ruhuyla yapmaktır. Bu nedenle Özbekistan'ın sosyo-politik hayatının bütün 

alanlarında (hukuk bilimi de dahil) edebi dilin imkânlarının tam ve doğru bir şekilde 

kullanılmasını sağlamak, devlet politikamızın önceliklerinden biridir. 

Toplumda hukuksuz yapılabilecek bir alan yoktur. Devlet belgeleri ve yasaları toplumun 

tüm üyeleri için geçerli olduğundan, bunları oluştururken her şeyden önce edebi dilin 

normlarına, yazılı hukuki konuşmanın gerekliliklerine, hukuki terimlere sıkı sıkıya uymak 

gerekir, aksi takdirde belge değerini yitirir. 

Toplumda hukukun üstünlüğünü sağlamak, hukukun üstünlüğü ile yönetilen 

demokratik bir devletin önemli ilkelerinden biridir; bunun için de yasaların adil ve halk 

tarafından anlaşılabilir olması, yani oluşturulan hukuki belgelerin dilinin ayrıntılı ve açık 

olması gerekir. 



 

345 
 

Hukuk devletinin inşasının ve medeni toplumun yaratılmasının temel ilkelerinden 

biri hukukun üstünlüğünü sağlamak ve insanların meşru çıkarlarını korumaktır. 

Vatandaşların yasalara sıkı sıkıya uymasındaki temel etken, yasaların açıklığı, eksiksizliği 

ve anlaşılırlığıdır. Herhangi bir devletin geleceği büyük ölçüde kabul edilen yasaların 

pratikte ne kadar iyi uygulandığına bağlıdır. Toplumda hukukun üstünlüğünü sağlamak, 

hukukun üstünlüğü ile yönetilen demokratik bir devletin önemli ilkelerinden biridir; 

bunun için de yasaların adil ve halk tarafından anlaşılabilir olması, yani oluşturulan 

hukuki belgelerin dilinin ayrıntılı ve açık olması gerekir. Bilim insanlarına göre meslekler 

üç türe ayrılır: insan + insan; insan + doğa ve insan + teknoloji. Bunlardan ilki 

diğerlerinden daha karmaşık ve sorumluluk gerektiren olarak kabul edilir. Avukatlar da 

bu mesleğin sahipleridir. Çalışmaları sırasında insan kaderleriyle temas kurarlar, yasaya 

uyarlar, insan kaderleriyle ilgili durumları ve hükümleri çözerler. Bu bağlamda, bir 

avukatın konuşma kültürünün, özellikle de yazılı konuşmanın önemi ölçülemez. Sonuçta, 

dil ve konuşma bir avukatın düşüncelerini ifade etmesi için bir araç görevi görür. 

  Konuşmanın iki biçimi vardır - sözlü ve yazılı. Her iki konuşma biçimi de bir iletişim 

sürecidir. Konuşma kavramı altında genelleştirilirler, ancak belirli açılardan birbirlerinden 

farklıdırlar. Konuşma, dilsel araçlarla bir iletişim sürecidir. 

  Tüm sosyal iletişim, düşünme ve iletişim, tüm yasal ilişkiler dahil, dil aracılığıyla 

ortaya çıkar. Düşünce dil olmadan ifade edilemediği gibi, dil de düşünce olmadan ifadesini 

oluşturamaz. Dolayısıyla hukuk, insanların temel ihtiyaç ve çıkarlarını güvence altına 

alan ve garanti altına alan bir araç ise, bu hakkın yaşama geçirilmesinde ve 

kullanılmasında temel etken dildir. 

Hukukla ilgili her türlü fikir, kavram, simge, eylem-olay ve ilişki, sözcüklerle ifadesini 

bulur; yani ilişki, toplumsal iletişim, davranış (düşünce), sözcük, ifade, terim ve 

hükümlerden oluşan bir anlatım biçimi kazanmadıkça ortaya çıkmaz. 

Hukuk ve dil arasındaki ilişkiden ne anlaşılmalıdır? 

  Dil, hukuki bilgi de dahil olmak üzere bilgi yayma ve oluşturma aracıdır, bir kişiyi 

geliştirme ve eğitme aracıdır. Dilin bilgi aktarma aracı ve hukuki bilinç oluşturma aracı 

olarak gerçekleştirdiği işlevler yalnızca filologların değil, aynı zamanda hukuk 

bilimcilerinin de dikkatini çekmektedir. 

  Ne yazık ki, hukukçular düzenleyici düzenlemelerin sözlü ve yazılı biçiminin 

iyileştirilmesiyle ilgili sorunlara çoğu zaman gereken ilgiyi göstermiyorlar (her ne kadar 

son zamanlarda bu alandaki çalışmalara özel ilgi gösterilmiş olsa da). Ancak, resmi bir iş 

tarzında yazılmış herhangi bir belge profesyonelce analiz edilmeli ve dikkatlice formüle 

edilmelidir. Aynı zamanda, doğruluk, açıklık, mantık ve yasal konuşmanın saflığı gibi 

dilsel ve dil dışı iletişimsel ölçütlere uymak gerekir. 

  Hukuk, toplum hayatını düzenleyen ve doğrudan yöneten bir araçtır. Herhangi bir 

hukuki belgenin kalitesinin doğrudan yalnızca yazarlarının yüksek niteliklerine değil, aynı 

zamanda iletişimsel ve edebi okuryazarlıklarına da bağlı olduğu unutulmamalıdır. 

  Belgelerin ve yetkililerin sözlü ifadelerinin dili, karşılıklı iletişimin anlaşılmasını 

kolaylaştıran edebi dilin normlarına dayanmalıdır. Dolayısıyla, hukuk ve dil, hukukun 

bir yapı olduğu ve dilin yapıyı uygulama aracı veya biçimi olduğu bir sürecin iki yüzüdür 

– yasal bilgi, düzenlemeler, eylemler. Gerçekten de, bir fikrin, özellikle de yasallığın varlığı 



 

346 
 

da dilde ifade edilir. Dil olmadan, kelimeler olmadan, açık ve hazır bir hukuki 

düşünce olamaz. Hukuki dilde, düşünce yalnızca kelimeler, terimler ve kavramlar ve 

onların katılımıyla oluşan belirli sözdizimsel araçlar aracılığıyla oluşturulur - konuşma 

modelleri ve ifadesini konuşmada bulur: dil, hukukun varlığının bir koşuludur.  

Dolayısıyla dil ve hukuk, topluma hizmet eden sosyal, manevi ve eğitsel olgulardır. 

  Hem gerçeklik hem de bir fikrin, özellikle de hukuki bir fikrin varlığı, dilde ifade 

edilir. Dil olmadan, kelimeler olmadan, açık ve hazır hukuki düşünce olamaz. Hukuki 

dilde, düşünce yalnızca kelimeler, terimler ve onların katılımıyla oluşan belirli sözdizimsel 

araçlar aracılığıyla oluşturulur - konuşma modelleri ve konuşmada ifade edilir: dil, 

"yaşayan" bir hukuk durumudur. İşte bu nedenle dil ve hukuk, topluma hizmet eden 

sosyal, manevi ve eğitsel olgulardır. 

  Büyük âlim, düşünür, parlak şair ve devlet adamı Hazreti Ali Şir Nevai’nin 

“Mahbubu’l- Kulûb” adlı eserinde haklı olarak belirttiği gibi: “Dil, konuşmanın aracı olma 

şerefine sahiptir; fakat söz uygunsuz bir şekilde söylenirse dil için bir felakettir.” (Bu kitap, 

meseller ve kıymetli öğütler, yöneticilerin ve sıradan insanların ahlakı, uygunsuz işler ve 

bunların hoş olmayan sonuçları hakkında bir kitaptır). Ya da Azerbaycan halkının büyük 

şairi ve fikir adamı Nizami Gencevi, aynı zamanda dilini klasisizm düzeyine yükselten bir 

şahsiyettir. 

  Özünde dil halk tarafından yaratılır, bu nedenle konuşmaya son derece yüksek 

talepler yüklenir ve konuşmanın potansiyeli dilin taleplerine bağlıdır. 

  Kolluk kuvvetlerinin yasal belgeler hazırlarken yaptığı hataların başlıca nedeni dil 

bilgisi kurallarını bilmemeleri ve zayıf yazma becerileridir. Bunu başarmak için çeşitli 

konularda yasal belgeler hazırlama konusunda düzenli eğitim almak istenen sonuçları 

verecektir. 

   Hukuki bir metin oluştururken ve yazarken, genel halk tarafından anlaşılabilen 

edebi dil araçlarının alternatif versiyonlarını seçmek gerekir. Bilinmeyen kelimeler zorunlu 

olarak açıklama gerektirir. 

  Herhangi bir ulusal dilde, yazılı hukuk söyleminde kelime dağarcığının uygun 

kullanımıyla ilgili bir dizi sorun da vardır. 

  Bunun başlıca nedenleri, hukuki bir metnin mantıksal ve özsel olarak 

açıklanmasında hukuki dil birimlerinin metodolojik rolünün bilinmemesi, tire ve kısa 

çizginin işlevsel gerekliliklerinin bile anlaşılmaması, hukuki yazılı anlatımın sözcüksel ve 

terminolojik normlarının yazılı anlatımda doğru bir şekilde uygulanamaması, bir 

düşünceyi başka bir düşünceyle ilişkilendirme becerisinin eksikliğidir. Bunun sonucunda 

bazı yasal düzenlemeler yanlış kaleme alınmakta, metinler belirsiz, tutarsız ve kafa 

karıştırıcı hale gelmektedir. 

  Bu nedenle, yasal yazımın kurallarını ve gerekliliklerini öğreten yazma kursları 

yalnızca eğitim kurumlarında değil, aynı zamanda kuruluşlarda, kurumlarda, 

işletmelerde ve hatta özel şirketlerde de düzenli olarak yapılmalıdır. Yüksek öğrenimli 

çalışanları işe alırken, uzmanlık alanlarında yazılı bir eser, en azından bir dikte 

yazmalıdırlar. Bu gereklilik bir gelenek haline gelmelidir. Sonuçta, kariyerine başlayan bir 

uzman hukuk dilinin yasalarını, dilbilgisi yapısını ve konuşma stillerini bilmelidir.  



 

347 
 

Özellikle, noktalama işaretlerinin yazılı konuşmada doğru kullanımı bir alışkanlık haline 

gelmelidir. 

  Hukuk dilinin sözlüğü esas olarak terimlerden oluşur. Ancak herhangi bir hukuki 

kavramı ifade etmek için terimlerden önce belirli gereklilikler ve normlar getirilir. Bu, 

terimin özünden ve doğasından kaynaklanır. 

  Terim, nominatif bir işlev görür - anlamı, edebi dilin normları çerçevesinde kavrama 

eşdeğerdir. Terim terminolojik sistemde belirsiz olmadığı için, anlamı kavrama eşdeğerdir. 

Yani, terimler, tek bir anlamı ifade eden özel resmi kelimelerdir. Çok anlamlı bir kelime, 

birkaç kavramı ifade eder. 

  Terim açık, somut bir kavramı ifade eder ve duygusal çağrışımlardan yoksundur. 

Kelimenin anlamı karmaşık olduğundan ek anlamlara ve üslup özelliklerine sahiptir. Bu 

nedenle, dilde aynı kavramı belirten eşanlamlılar çeşitli anlamsal yönlerden veya üslup 

uygulamalarında birbirlerinden farklılık gösterir. 

  Bir kelime, birden fazla alanın terimi olabilir. Ancak bu kelimeler, her bilim 

alanındaki ayrı kavramların adlarıdır. Örneğin, pedagojide "görev" terimi, öğrencilere veya 

öğrencilere atanan bir görevi ifade ederken, hukuk terminolojisinde "görev" terimi, kolluk 

kuvvetleri sisteminde çalışan bir çalışana atanan önemli bir görevi ifade eder. Tıpta 

"operasyon" terimi cerrahiyle ilgili bir kavramı ifade eder, hukuki terminolojide belirli bir 

amaç için veya özel, gizli bir görevi yerine getirmek için yapılan bir eylemi ifade eder, 

bankacılık işlemi bir banka tarafından sağlanan ve bankacılık işlemlerini sonuçlandırma 

çerçevesinde gerçekleştirilen bir hizmettir. Örneğin, bir hesap açmak veya para yatırmak. 

  Böylece terimler, yaygın sözcüklerden farklıdır. Örneğin, sözcükler belirli bir bilim 

ve teknoloji alanında kullanılırsa ve sınırlı bir anlamda kullanılırsa terim haline gelir. 

Bilim alanlarında bilimsel ve resmi anlamları ifade eden bir dizi yaygın sözcük artık 

terimler sistemine girmiştir. 

  Dilbilimde ve özellikle leksikolojide, dilin temel leksik birimleri olan leksemlerin 

birbirlerinden izole bir şekilde değil, birbirleriyle bağlantılı ve çeşitli anlamsal bağlantılar 

halinde var oldukları vurgulanmaktadır. Bu durum çeşitli leksik katmanların oluşmasına 

yol açmıştır. Bu bağlamda, bu leksik katmanlar belirli bir düzende gruplandırılmıştır. 

Ayrıca, belirlenen hedefe bağlı olarak çalışmada çeşitli gruplamalar ve sınıflandırmaların 

kullanıldığına dikkat çekmek gerekir. 

  İlgili materyallerin analizi ve önerilen sınıflandırmaların genelleştirilmesine 

dayanarak, Özbek dilinin hukuki terimlerinin aşağıdaki gibi sınıflandırılmasının gerekli 

olduğu düşünülmüştür: 

I. I.Hukuk terimleri, kişileri belirten bir dizi sözcük birimini içerir: 1) Hukuk 

alanında faaliyet gösteren kişileri belirten terimler: avukat, savcı, hâkim, temsilci, 

avalçi, başsavcı, kefil, finansçı, mahkeme kâtibi; 2) Cezalandırılan ve yasadışı 

eylemlerde bulunan kişileri ifade eden terimler: sanık, holigan, işgalci, suçlu, uyuşturucu 

bağımlısı, kontrol noktası, sanık, şüpheli. 

II. "Suç Türleri"ni belirten terimler: cinayet, hırsızlık, rüşvet, öldürme, tecavüz, 

soygun, sindirme, iftira. 

III. Bir ceza davasının yürütülmesinde eylem kavramını belirten terimler: 

sorgulama, soruşturma, arama, cezalandırma, yargılama // yargılama, suç kabulü, 



 

348 
 

tanıklık. 

IV. "Yargı organları" kavramını belirten terimler: mahkeme (yüksek mahkeme, 

halk mahkemesi), savcılık, baro, mahkeme. 

V. Ceza infaz yerleri kavramını belirten terimler: hapishane // cezaevi, hapishane 

kampı, muhafız kulübesi // muhafız kulübesi, koloni, bölge, hücre. 

VI. Hukuki belge kavramını ifade eden terimler: dilekçe, tüzük, belge, 

vekaletname, iddianame, dilekçe, talimat, vasiyetname, yönetmelik, anlaşma, makbuz, 

hüküm. 

VII. Mahkeme hükmü kavramını ifade eden terimler: a) Hürriyeti bağlayıcı ceza, 

hapis, disiplin birimine sevk, mal varlığına el konulması, para cezası; b) Salıverme, 

koşullu salıverme, şartlı tahliye, ceza indirimi, af, genel af. 

  Hukuk terimlerinin tematik gruplarının tanımlanması, belirli bir alanın 

terminolojisi hakkında net bir fikir verir. Tematik gruplara dahil edilen terimler, 

birbirleriyle olan ilişkileri ve çeşitli anlamsal bağlantıları bakımından gerçekliklerini 

doğrular. Bunun için toplumun, düşüncelerini hem yazılı hem sözlü olarak ana dilinde, 

açık, doğru ve öz bir şekilde ifade edebilen bir uzmana ihtiyacı vardır, yani, yazım ve 

dilbilgisinin temel kurallarını çok iyi bilen, resmi iş üslubunda hukuki metinler yazabilen, 

yazılı konuşmada terimlerin kullanımına ilişkin gereklilikleri anlayan ve dilsel faktörlere 

sıkı sıkıya bağlı kalan kişidir. 

  Ulusal bir hukuk fakültesinin kurulması bir devlet politikası haline gelmiştir ve bu 

okulun gelişimi tamamen hukuk personelinin sözlü okuryazarlığına bağlıdır. Bunun için, 

hukuk konuşma kültürü tüm hukuk eğitim kurumlarında ayrı bir konu olarak ve 

işletmelerde ve kuruluşlarda - özel bir ders veya seçmeli ders olarak - öğretilmelidir. Eğitim 

kurumlarında fen bilimleri derslerinin bir akademik yıla ayrılması uygun olacaktır, çünkü 

dil ve konuşma olmadan yüksek nitelikli personel yetiştirme hedefine ulaşmak 

imkansızdır. Ayrıca, yazılı hukuk becerilerinin yüksek öğrenim veya yüksek lisans 

programlarının müfredatına bir modül olarak dahil edilmesi gelecekteki personelin 

kalitesini sağlayacaktır. Bu nedenle, zamanın kendisi bir avukatın konuşma kültürünün, 

yazma becerileri de dahil olmak üzere, dikkatlice incelenmesini gerektirir. 

Referanslar 

Алишер Навоий. Маҳбубул-қулуб. Асарлар, XIII том. Т.: 1967. 

Саидов А., Кўчимов Ш. Қонунчилик техникаси асослари. Т.: Адолат, 2001. 

Usmonov S.B. Yuristning nutq madaniyati. – T.: Sharq, 2007. 
Jomonov R. So‘z va mas’uliyat. Toshkеnt: Nishon-noshir, 2010. 

Бекмирзаев Н. Юрист нутқи маданияти. Т.: Mumtoz soz, 2011. 

Маҳмудов. Н., Рафиев.А., Йўлдошев. И., Нутқ маданияти ва давлат тилида иш 

юритиш. Т.: Чўлпон. 2012. 

Кўчимов Ш.Н. Юридик тил назарияси ва амалиёти. Жаҳон иқтисодиёти ва 

дипломатия университети. Т.: 2013. 

Маллаев Н. Низомий Ганжавий. Т.: Ўзбекистан. 2015. 

Холмирзаева С.Ш. Давлат тилида иш юритиш. ЎМК. 2016. 

Ўзбекистон Республикаси Кодекслари. Т.: Адолат. 2014. 

Gulyamova G. Relationships of legal terms. European of Research and Reflection in 
Educational Sciences. Vol. 7. № 11/ 2019. – P. 166-174. 

Маҳмудов Н., Мадвалиев А., Маҳкамов Н., Аминов А. Ўзбек тилида иш юритиш. – Т.: 

Ўзбек Совет Энциклопедияси Бош редакцияси, 2023. 

 
  Elektronik öğrenme kaynakları 

www.google.uz 

http://www.gov.uz 

http://www.google.uz/
http://www.gov.uz/


 

349 
 

http://www.UZA.uz 

http://www.lex.uz 
http://www.press service.uz 

http://www.ziyonet.uz 

 

  

http://www.uza.uz/
http://www.lex.uz/
http://www.ziyonet.uz/


 

350 
 

HALİL CİBRAN’IN DÂNİŞMEND HİKMETLERİ ADLI ESERİ BAĞLAMINDA ÖZBEK 

TÜRKÇESİ – TÜRKİYE TÜRKÇESİ ARASINDA YALANCI EŞ DEĞERLİK [KELİME 

DÜZEYİ] 

FALSE EQUIVALENCE BETWEEN UZBEK TURKISH AND TURKIYE TURKISH IN THE 

CONTEXT OF HALİL CİBRAN'S WORK DÂNIŞMEND HİKMETLERİ [LEXICAL LEVEL] 

Binnur DENK* 

 

  Özet 

  Yalancı eş değerlik, kaynak metindeki ses, ek veya yapı bakımından benzerlik 

gösteren dil birimlerinin, hedef metin, lehçe ya da anlaşma biriminde anlam veya işlev 

açısından farklılık arz etmesi durumudur. Bu tür eş değerlikler, kapsamlarına göre "tam 

yalancı eş değerlik" ve "kısmi yalancı eş değerlik" olmak üzere iki kategoride incelenir. 

Anlam alanları ve işlevleri tamamen farklı olan kelime, ek veya yapılar tam yalancı eş değer 

olarak tanımlanırken; yalnızca belirli yönleriyle farklılık gösteren dil birimleri ise kısmi 

yalancı eş değer şeklinde sınıflandırılır. 

  Bu çalışmada, Halil Cibran’ın Dânişmend Hikmetleri adlı eserinde yer alan ve kavram 

alanı bakımından Türkiye Türkçesinden farklılık gösteren kelimeler incelenmiştir. Özbek 

Türkçesiyle kaleme alınan eserde, bazı kelimelerin ses ve anlam bakımından Türkiye 

Türkçesiyle benzerlik göstermelerine rağmen yalancı eş değerlik taşıdıkları tespit edilmiştir. 

İnceleme, eserde yer alan “Ruhnıng Tugılışı”, “Gözellik” ve “Qanday Mecnun Bolganım” adlı 

hikâyelerle sınırlandırılmış; bu hikâyelerde geçen “öt-, tap-, işle-” fiilleri ile “bostan, dere, 

uzak, kıyafe, kul, öz, âdem isimleri üzerinde durulmuştur. Bu kelimelerden “işle-” fiili ile 

“öz ve âdem” isimleri kısmi yalancı eş değer olarak değerlendirilirken diğer kelimeler tam 

yalancı eş değer niteliği taşımaktadır.  

  Hâlihazırda projelendirdiğimiz yüksek lisans tezimize dayanarak oluşturduğumuz bu 

çalışma sadece kelime düzeyiyle sınırlandırılmıştır. Bunda çalışma hacminin gereksiz 

genişleme endişesi etkili olmuştur. Ekler kapsam dışı bırakılmış; yalancı eş değerlik, 

yalnızca tam ve kısmi türleri kapsamında, kelime düzeyinde ele alınarak değerlendirilmiştir. 

Çalışmada, incelenen kelimelerin kavram alanları ortaya konularak aktarma çalışmalarına 

katkı sunmak amaçlanmıştır. 

Anahtar Kelimeler: Özbek Türkçesi, Türkiye Türkçesi, aktarma, kelime eş değerliği, yalancı 

eş değerlik. 

  Abstract 

  False equivalence is when language units that are similar in terms of sound, affix, or 

structure in the source text differ in meaning or function in the target text, dialect, or 

agreement unit. Such equivalences are classified into two categories according to their 

scope: “complete false equivalence” and “partial false equivalence.” Words, suffixes, or 

structures that are completely different in meaning and function are defined as “complete 

false equivalents,” while language units that differ only in certain aspects are classified as 

“partial false equivalents.” 

  This study examined words that differ from Turkish in terms of their conceptual field 

in Halil Cibran's work Dânişmend Hikmetleri. The work written in Uzbek Turkish found that 

some words are false equivalents despite their similarity to Turkish in terms of sound and 

 
* Yüksek Lisans Öğrencisi, Çanakkale Onsekiz Mart Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Türk Dili ve 
Edebiyatı Anabilim Dalı, Çanakkale-Türkiye. E-posta: binnurdenk45@outlook.com 



 

351 
 

meaning. The study is limited to the stories titled “Ruhnıng Tugılışı,” “Gözellik,” and 

“Qanday Mecnun Bolganım" in work; the verbs “öt-, tap-, işle-” and the nouns “bostan, dere, 

uzak, kıyafe, kul, öz, âdem” appearing in these stories are examined. Of these words, the 

verb “işle-” and the nouns “öz and âdem” were evaluated as partial pseudo-synonyms, while 

the other words were found to be complete pseudo-synonyms. 

  Based on our master's thesis, which is currently in the planning stage, this study is 

limited to the word level. This was done to avoid unnecessarily expanding the scope of the 

study. Appendices have been excluded; false equivalence has been evaluated only at the 

word level, within the scope of complete and partial types. The aim of this study is to 

contribute to translation studies by revealing the conceptual fields of the words examined. 

Keywords: Uzbek Turkish, Turkiye Turkish, transposition, lexical equivalence, false 

equivalence. 

  Giriş 

Günümüzde tahminlere göre, Türk dünyasında yaklaşık 150 milyon kişi 

yaşamaktadır. Bu toplulukların konuşma biçimleri, kendi içinde anlaşılabilmesi yüksek 

olan, ancak diğerlerinden çeşitli açılardan farklılık gösteren "dil alanları" meydana 

getirmektedir. Türk halklarının yoğun olarak yaşadığı bölgelerde ise bu dil alanlarının 

sınırları net çizgilerle ayrılmamış, birbirinin içine geçmiş durumdadır (Uğurlu, 2000, s. 60). 

  Türk dili, tarihî süreçte farklı coğrafyalarda gelişerek çeşitli lehçelere ayrılmış ve bu 

lehçeler zaman içinde kendi söz varlıklarını oluşturmuşlardır. Özbek Türkçesi ve 

Türkiye Türkçesi, aynı dil ailesine mensup olmalarına rağmen coğrafi ve tarihî süreçler 

sonucundan birbirinden farklı dil özellikleri geliştirmiştir. Bu farklılıklar, özellikle kelime, 

ek ve yapılarda yalancı eş değerlik olgusunu ortaya çıkarmaktadır. Yalancı eş değerlik, iki 

lehçe arasında sesçe benzer görünen ancak anlam/işlev açısından farklılık 

gösteren kelime, ek ve yapıların yanlış anlaşılması ve değerlendirilmesi durumudur. Bu 

durum, aktarma faaliyetlerinde ve lehçe öğrenme süreçlerinde sorunlara yol 

açabilmektedir.  

  Bu çalışmada konu edilen yalancı eş değer kelimeler anlam yönüyle incelenmiştir. 

Yalancı eş değerlik, yalnızca farklı diller arasında alıntılama yoluyla ortaya çıkmaz; aynı 

dilin farklı lehçeleri arasında da bu türden eş değerlikler görülebilir. Hangi terimle 

adlandırılırsa adlandırılsın, bu tür kelimeler lehçeler arası aktarımlarda ciddi anlam 

karmaşalarına ve iletişim sorunlarına yol açabilmektedir. Çünkü aktarıcı, biçimsel olarak 

tanıdığı ya da ses denkliklerine güvenerek anlamını doğru bildiğini varsaydığı kelimeleri, 

sözlüğe başvurmadan kullanma eğilimindedir. Bu durum, kimi zaman kelimenin hedef 

lehçedeki anlamından tamamen sapmasına, hatta bağlamdan kopuk ya da anlamsız bir 

ifade ortaya çıkmasına neden olabilmektedir (Ersoy, 2012, s. 47). 

  Çalışmada, Özbek Türkçesi ve Türkiye Türkçesindeki yalancı eş değer kelimeler iki 

grup hâlinde düzenlenmiştir. Bunlardan “Tam Yalancı Eş Değer Kelimeler” kaynak 

lehçedeki bir kelimenin hedef lehçedeki eş değer kelime ile anlamlarından hiçbirinin 

örtüşmemesi durumunda ortaya çıkarken, "Kısmi Yalancı Eş Değer Kelimeler" kaynak 

lehçedeki bir kelimenin anlam alanıyla hedef lehçedeki kelimenin anlam alanında bir veya 

birkaç anlamın örtüşüp diğer anlamlarının örtüşmemesi durumunda oluşur.  

 

 



 

352 
 

  1. Halil Cibran ve Dânişmend Hikmetleri 

Halil Cibran 

  Halil Cibran, 6 Ocak 1883 tarihinde Lübnan’ın kuzeyinde, Kâdîşâ Vadisi’ne bakan 

ve Erz Dağı eteklerinde konumlanan Bişerrî kasabasında dünyaya gelmiştir. Babası Halîl, 

annesi ise Kâmile’dir. İlk öğrenimini, yaşadığı bölgedeki Aziz Serkîs Kilisesi’nde almıştır 

(Yazıcı, 2008, s. 137). 

  1895 yılında annesi ve iki kız kardeşiyle birlikte Amerika Birleşik Devletleri’nin 

Massachusetts eyaletine bağlı Boston kentine göç etmiş ve burada yaşamaya başlamıştır. 

Eğitimine Boston’da devam eden Cibran’ın sanatsal yetenekleri, öğretmenlerinden biri 

tarafından fark edilmiş; bu vesileyle dönemin tanınmış sanatçılarından Fred Holland Day 

ile tanıştırılmıştır. 1897 veya 1898 yıllarında yeniden Lübnan’a dönen Cibran, Beyrut’ta 

bulunan el-Hikme Okulu’na kaydolmuş ve burada Arapça ile Fransızca üzerine eğitim 

almıştır. Bu süreçte hem klasik hem de modern Arap edebiyatı üzerine derinlemesine bir 

öğrenim görmüştür (Yazıcı, 2008, s. 138). 

  Cibran, edebî kariyerine 1905 yılında yayımladığı Kitâbu’l-Mûsîkâ (Müzik Kitabı) adlı 

eseriyle başlamıştır. Bu eser, onun edebiyatında belirginleşecek olan romantik yönelimin 

ilk örneklerinden biri olarak kabul edilmektedir. Ardından Arâʾisu’l-Murûc (Vadinin Perileri, 

New York, 1906) ve el-Ervâḥu’l-Mutemerride (İsyankâr Ruhlar, New York, 1908) adlı eserleri 

gelmiştir (Yazıcı, 2008, s. 138). 

  Cibran’ın Arapça kaleme aldığı diğer önemli eserleri arasında el-Ecniḥatü’l-

Mütekessire (Kırık Kanatlar, New York 1912), Demʿa ve İbtisâme (Bir Damla Yaş ve Bir 

Gülümseyiş, New York 1914), el-Mevâkib (Gözlerin Fısıltısı ve Kafileler, New York 1919), el-

ʿAvâṣıf (Fırtınalar, 1922), el-Bedâʾiʿ ve’ṭ-Ṭarâʾif (Bütün Şiirler, Kahire 1923) ve Belâġatü’l-

ʿArab fi’l-Ḳarni’l-ʿIşrîn (Beyrut, tarih belirtilmemiştir.) yer almaktadır (Demirayak, 2020, s. 

260-261). 

  Yazar, İngilizce kaleme aldığı eserleriyle de geniş bir okuyucu kitlesine ulaşmayı 

başarmıştır. Bu bağlamda öne çıkan İngilizce eserleri şunlardır: The Madman (Deli, New 

York 1918), The Forerunner (Haberci, New York 1920), The Prophet (Ermiş, New York 

1923), Sand and Foam (Kum ve Köpük, New York 1926), Jesus the Son of Man (İnsanoğlu 

İsa, New York 1928), The Earth Gods (Yeryüzü Tanrıları, New York 1931), The Wanderer: 

His Sayings and His Parables (Gezgin, New York 1932), The Garden of the Prophet (Ermişin 

Bahçesi, New York 1933) ve ölümünden sonra yayımlanan Lazarus and His 

Beloved (Lazarus ve Sevgilisi, New York 1973) (Demirayak, 2020, s. 261-262). 

  Cibran’ın hem Arapça hem de İngilizce kaleme aldığı mektupların sayısının yaklaşık 

iki bini bulduğu ifade edilmektedir. Bu mektuplar, edebî bir nitelikten ziyade, yazarın kişisel 

yaşamına ve düşünce dünyasına ışık tutması açısından önemlidir. Mektuplar, Mîhâîl 

Nuayme, Yûsuf el-Huveyk gibi yakın dostlarına, Nahle Cibran gibi akrabalarına ve özellikle 

Mary Haskell, Barbara Young ve Mey Ziyâde gibi kadın dostlarına yazılmıştır. Bu 

mektupların bir kısmı şu eserlerde toplanmıştır: A. R. Ferris, Kahlil Gibran: A Self-

Portrait (New York 1959); Annie Salem Otto, The Letters of Kahlil Gibran and Mary 

Haskell (Houston 1970); Virginia Hilu, Beloved Prophet: The Love Letters of Kahlil Gibran 

and Mary Haskell and Her Private Journal (Londra 1972); Riyâḍ Ḥuneyn, Resâʾilü 

Cibrân (Beyrut 1983); Suheil Bushrui ve Salma H. al-Kuzbari, Blue Flame: The Love Letters 

of Kahlil Gibran to May Ziadah (Harlow 1983; Gibran Love Letters, Oxford 1995; Arapça 



 

353 
 

baskısı: eş-Şuʿletü’z-Zerḳā, Şam 1979; Türkçe çeviri: Ersan Devrim, Aşk Mektupları, 

İstanbul 2012); John Walbridge, The Beloved: Reflections on the Path of the Heart (Londra 

1997); Joseph Huri Tavk, Resâʾil Müteferriḳa li-Cibrân (Beyrut 1997); Cemîl Cebr, Muḫtârât 

min Resâʾili Cibrân (Beyrut 1998); Salim Mujais, Letters of Kahlil Gibran to Josephine 

Peabody (Beyrut 2009) (Demirayak, 2020: s. 262). 

Amerika’daki Arap Göç Edebiyatı’nın öncülerinden biri olarak kabul edilen ve bu 

edebiyatın en güçlü kalemleri arasında yer alan Cibran, eserlerinde okuyucular üzerinde 

kalıcı etkiler bırakan derinlikli bir düşünce dünyası inşa etmiştir. Eserlerinde özellikle 

mutlak hakikate ulaşma, sevgi, estetik ve dünyevi bağlardan arınarak içsel bir hakikate 

yönelme gibi temalar öne çıkar. Halil Cibran’ın yaşam öyküsü incelendiğinde, daha 

çocukluk döneminden itibaren yaşamın ayrıntılarına hem duygusal hem de düşünsel bir 

dikkatle yaklaşan, sıradan görünen olaylardan yola çıkarak evrensel boyutlara ulaşabilen 

ve bu süreçte yoğun bir zihinsel faaliyet sürdüren derinlikli bir düşünce insanı profiliyle 

karşılaşılır. Bu entelektüel ve ruhsal derinliğin ardındaki en belirleyici unsurlardan biri ise, 

şüphesiz, erken yaşlardan itibaren iç dünyasında güçlü bir şekilde hissedilen ve zamanla 

varoluşunun merkezine yerleşen sevgi olgusudur (Şimşek, 2012, s. 126). 

Dânişmend Hikmetleri 

Dânişmend Hikmetleri, tasavvufi düşünce ekseninde bireyin manevi olgunluğa 

erişmesini hedefleyen didaktik bir eser olup içerik bakımından iki ana bölüme ayrılmıştır. 

İlk bölüm, Mensureler başlığı altında toplanmış ve mensur bir anlatımla kaleme alınmış 

15 hikâyeden oluşmaktadır. Bu bölümde özellikle bireyin ahlaki gelişimi, Tanrı'yı bulma 

arzusu ve çevredeki varlıklardan manevi haz alma gibi temalar ön plana çıkmaktadır. 

Eserin ikinci bölümü ise esere adını veren Dânişmend Hikmetleri başlığını 

taşımakta ve toplamda 27 hikâyeden oluşmaktadır. Bu bölümdeki anlatılar, tasavvufi 

öğretinin merkezinde yer alan değerleri ele almakta ve insanın Tanrı’ya ulaşma gayreti, 

çevresindeki güzelliklerde ilahi anlamlar arayışı, topluma faydalı olma sorumluluğu gibi 

konular çerçevesinde şekillenmektedir. Bunun yanı sıra aşk, evlilik, dostluk, sadaka, 

ibadet, mihnet, kavga, ceza, hukuk, kılık-kıyafet, akıl ve his, iyilik ve kötülük, zamanın 

doğru kullanımı, din ve iman anlayışı ile ecel kavramı gibi gündelik hayata dair çok çeşitli 

konular da tasavvufi bir bakış açısıyla ele alınmaktadır. Bu hikâyelerde temel amaç, bireyin 

fani dünya hayatında nasıl ahlaklı, erdemli ve doğru bir yaşam sürebileceğine dair rehberlik 

sunmaktır. 

Eserin son kısmında ise bir vedalaşma bölümü yer almaktadır. Bu bölüm, yazarın 

eserde dile getirdiği düşünceleri özetlediği, sohbet üslubunda kaleme alınmış nasihat ve 

temennilerle şekillenmiştir. Bu yönüyle eser hem öğretici hem de yönlendirici özelliklere 

sahiptir. 

Dânişmend Hikmetleri Mehkem Endicaniy tarafından Özbek Türkçesine tercüme 

edilmiş olup 2006 yılında Özbekistan’ın Taşkent şehrinde yayımlanmıştır. 

2. Aktarma Kavramı 

Yabancı dillerden Türkçeye ve Türkçeden yabancı dillere yapılan sözlü veya yazılı metin 

aktarımları genel anlamda çeviri olarak tanımlanmaktadır. Ancak, Türk yazı dilleri arasında 

ya da farklı dönemlere ait metinlerin aktarımı, çeviri kavramının kapsamı dışında tutulup 

“aktarma” terimi ile ifade edilmektedir (Musaoğlu, 2003, s. 1). Bu tanım, özellikle lehçeler 



 

354 
 

arası aktarma sürecini kapsamaktadır (Eker, 2015, s. 48). Ayrıca, aynı lehçe içerisinde yer 

alan metinlerin, farklı hedef okuyucu kitlelerine uygun biçimde yeniden düzenlenmesi de 

aktarma türlerinden biri olarak değerlendirilebilir. 

Bu durum sadece tarihî metinlerle sınırlı kalmayıp günümüzde de çeşitli okur gruplarına 

hitap edecek şekilde metinlerin dönüştürülmesini gerektirmektedir. Örneğin, genel 

okuyucu için yazılmış bir hikâyenin ilköğretim öğrencileri için sadeleştirilmesi; sağlık 

alanına ilişkin bazı eserlerin ev kadınlarına uygun bir dille yeniden yazılması ya da belirli 

bir ağızdan derlenmiş masalların küçük çocuklar veya genel okuyucular için düzenlenmesi 

bu kapsamda değerlendirilir. Özetle, aktarma kavramında ister geçmişten günümüze 

uzanan tarihî eserler ister çağdaş metinler olsun, içeriklerin dil ve biçim özellikleri 

hedeflenen okuyucu kitlesinin gereksinimlerine göre yeniden şekillendirilmesi söz 

konusudur. Bu tür süreçler, literatürde “lehçe içi aktarma” olarak tanımlanmaktadır 

(Uğurlu, 2017, s. 307). 

3. Eş Değerlik  

Edebî eserlerin sunduğu dünyayı çeviri yoluyla başka bir dile aktarma sürecinde, en 

çok tartışılan iki kavram ‘eş değerlilik’ ve ‘yeterlilik’tir. Son dönem çeviri çalışmalarında bu 

kavramlar hemen her incelemede yer almakla birlikte, kullanım alanlarında belirgin bir 

belirsizlik ve kavramsal bulanıklık mevcuttur. Bu kavramların ortak yönleri ise, özgün 

metin ile çeviri metin arasındaki farklı unsurlar arasında karşılıklı bir ilişki kurulmasını 

ifade etmeleridir (Göktürk, 1994, s. 60). 

  Mustafa Uğurlu, “tam eş değerlik” kavramının yanı sıra “kabul edilebilir eş değerlik” 

kavramına yer vermektedir. Tam eş değerlik kavramı, kaynak dildeki bir kelimenin tüm 

yönleriyle — ses yapısı, temel anlam, çağrışımlar, metin türüne uygunluk ve kullanım 

biçimi gibi unsurlar açısından — hedef dilde birebir karşılığına sahip olması durumunu 

ifade eder. Ancak, farklı dilsel ve kültürel anlaşma birimlerinde yer alan iki kelimenin sözlük 

anlamlarının örtüşmesi, belirtilen tüm boyutlarda tam anlamıyla uyum sağlaması normal 

koşullar altında nadiren gerçekleşir. Bu durum, iki yabancı dil arasında yapılan çeviri 

sürecinde en önemli zorluklardan biri olarak ortaya çıkar. Özellikle, söz konusu dillerin ait 

olduğu kültürel bağlamlar birbirinden farklı olduğunda, tam bir örtüşme sağlamak hemen 

hemen imkânsız hâle gelmektedir. Bu nedenle, birçok araştırmacı iki dilin birbirine “tam 

anlamıyla” çevrilemeyeceği görüşünü savunmaktadır (Uğurlu, 2004, s. 21). 

  Öte yandan, “kabul edilebilir eş değerlik” terimi, kaynak dildeki bir kelimenin anlamı 

ve metin içindeki işlevi bakımından hedef dilde anlamca ve kullanım bağlamında benzer bir 

karşılık bulması durumunu ifade eder. Bu tür eş değerlikte, hedef dilde seçilen karşılık 

kelimenin çağrışım ve anlam özelliklerinin kaynak dildekinin olabildiğince yakın olması, 

çeviri veya aktarma işleminin başarısını artırır. Dolayısıyla, kabul edilebilir eş değerlik, 

çeviri sürecinde pratikte karşılaşılan ve amaçlanan uyumu sağlamak için başvurulan en 

gerçekçi yaklaşımlardan biridir (Uğurlu, 2004, s. 21). 

  Uğurlu, Türk lehçeleri arasında kelime eş değerliğini üç ana kategoriye ayırmıştır: 

a) Kaynak lehçedeki bir kelimenin, hedef lehçede birebir karşılığı bulunabilir. Bu 

durumda, kaynak lehçedeki kelimenin kavram alanı ile hedef lehçedeki kelimenin 

kavram alanı tamamen veya kabul edilebilir derecede örtüşür; bu durum “bire bir eş 

değerlik” olarak tanımlanır. 



 

355 
 

b) Kaynak lehçedeki bir kelimenin, hedef lehçede birden fazla kelime ile karşılanması 

mümkündür. Bu tür eş değerlikte, kaynak lehçedeki kelimenin kavram alanı, hedef 

lehçede tek bir kelimeyle değil, birden çok kelimenin kavram alanının birleşimiyle 

tamamen veya makul ölçüde örtüşür; bu duruma “bire çok eş değerlik” denir. 

c) Kaynak lehçedeki bir kelimenin, hedef lehçede herhangi bir karşılığı bulunmayabilir. 

Böyle durumlarda, kaynak lehçedeki kelimenin kavram alanı, hedef lehçede hiçbir 

kelimenin kavram alanıyla uygun biçimde örtüşmez. Bu tür “bire hiç eş değerlik” 

genellikle, kaynak lehçeyi konuşan topluluğun kendine özgü kültürel öğelerini yansıtan 

terimlere karşılık gelir (Uğurlu, 2004, s. 21-24). 

3.1. Yalancı Eş Değerlik 

Yalancı eş değer kelimeler akraba diller ya da aynı dilin farklı lehçeleri arasında eş 

seslilik, çok anlamlılık, anlam kaymaları ve ödünçleme gibi çeşitli dilsel süreçlerin etkisiyle 

ortaya çıkmaktadır. Bu tür kelimelerde gözlenen yeni anlamlar, zaman içerisinde asıl 

anlamlarından uzaklaşarak gelişmiş, anlam alanlarında yaşanan evrimsel değişimlerle 

şekillenmiştir. Çoğu durumda, bir kelimenin farklı nesne veya kavramlarla kurduğu geçici 

ya da kalıcı ilişkiler, onun yeni anlamlar kazanmasına neden olmuştur. Doğal olarak her 

dilde çok sayıda sözcük yalnızca tek bir anlam taşımamakta, aksine bağlama göre farklı 

anlamlar üstlenerek çok anlamlı bir yapı sergilemektedir (Aksan, 2007, s. 180-182). 

Uğurlu, yalancı eş değerlik kavramını, kaynak metinde yer alan bir kelimenin ses ve 

yapı bakımından aynı olan ya da dönemler arasında kolaylıkla dönüşebilecek bir biçiminin 

hedef dilde de bulunması ancak bu biçimsel benzerliğe rağmen söz konusu kelimelerin 

kavram alanlarının örtüşmemesi durumu olarak tanımlamaktadır (Uğurlu, 2007, s. 1881). 

Uğurlu, yalancı eş değerlik olgusunu iki alt başlık altında incelemiştir: a) Tam yalancı 

eş değerlik: Kaynak metinde yer alan bir dil biriminin, hedef dilde biçimsel olarak tamamen 

aynı ya da dönemsel değişimler yoluyla kolayca dönüştürülebilir bir karşılığının bulunması 

durumudur. Ancak bu iki birim, işlevsel ve anlamsal olarak hiçbir bağlamda 

örtüşmemektedir. Bu tür durumlarda biçimsel benzerlik yanıltıcıdır ve anlam düzeyinde 

tam bir uyumsuzluk söz konusudur (Uğurlu, 2007, s. 1881). b) Kısmi yalancı eş değerlik: 

Kaynak metindeki bir kelimenin hedef dilde doğrudan ya da dönüştürülerek karşılanabilir 

bir biçimi mevcut olmakla birlikte, bu iki unsurun kavramsal alanları her durumda tam 

olarak örtüşmez. Bazı bağlamlarda anlam yakınlığı bulunsa da diğer bağlamlarda anlam 

farklılaşması ortaya çıkar. Dolayısıyla bu tür sözcükler bağlama bağlı olarak eş değerlik 

düzeyi değişen bir yapı sergiler (Uğurlu, 2007, s. 1882). 

P. J. Chamizo Dominguez ve Nerlich yalancı eş değer kelimeleri anlam ilişkileri 

doğrultusunda iki ana grupta ele almışlardır. Bu sınıflandırma kelimeler arasındaki 

biçimsel benzerliklerin ardında yatan anlamsal ve etimolojik farklılıkları esas alır. İlk grubu 

oluşturan “tesadüfi yalancı eş değerler” (chance false friends), iki ya da daha fazla dilde 

yazılış ya da telaffuz bakımından benzerlik gösteren, ancak aralarında herhangi bir tarihî 

ya da anlamsal bağ bulunmayan kelimeleri ifade eder. Bu tür benzerlikler tamamen 

rastlantısal olup dil kullanıcıları için yanıltıcı olabilir (Dominguez & Nerlich, 2002, s. 1835–

1836). 

İkinci grup olan “semantik yalancı eş değerler” (semantic false friends) ise biçimsel 

benzerliklerinin yanı sıra ortak bir etimolojik kökene sahip kelimeleri kapsar. Ancak bu 

ortak kökene rağmen, söz konusu kelimeler farklı dillerde zaman içerisinde farklı anlamlar 



 

356 
 

kazanmışlardır. Dominguez ve Nerlich, bu bağlamda semantik yalancı eş değerleri, bir 

dildeki çok anlamlı sözcüklerin farklı dillere yansıyan biçimleri olarak değerlendirmektedir 

(2002, s. 1836). 

Dominguez ve Nerlich, Mustafa Uğurlu’nun yaklaşımına benzer biçimde, semantik 

yalancı eş değerleri kendi içinde iki alt başlıkta incelemişlerdir: 

1. Tam yalancı eş değerler: Bu tür sözcükler biçimsel olarak benzerlik taşısa da 

anlam düzeyinde diller arasında tamamen ayrışmışlardır. Aralarındaki ilişki neredeyse 

yalnızca ses benzerliğine dayandığından, eş sesli sözcüklere benzer bir görünüm sunarlar. 

2. Kısmi yalancı eş değerler: Bu grup, çok anlamlı yapılar sergileyen kelimeleri içerir. 

Söz konusu kelimelerin bazı anlamları diller arasında örtüşürken bazı anlamları ise 

farklılaşmakta ve bu da bağlama göre değişen bir çeviri ya da aktarım zorluğu 

yaratmaktadır (2002, s. 1836). 

Özbek Türkçesi ve Türkiye Türkçesi aynı dil ailesine ait olmalarına rağmen, tarihî ve 

coğrafi etkenlerden kaynaklı olarak birbirlerinden farklılık göstermeye başlamışlardır. Bu 

bölümde Özbek Türkçesiyle Türkiye Türkçesi arasında tam yalancı eş değer kelimeler 

incelenecektir. 

3.2. Tam Yalancı Eş Değerlik  

Tam yalancı eş değerler aynı kökenden geldikleri ya da aynı kökenden geldikleri 

varsayılan ancak anlam bakımından hiçbir ortak yönü bulunmayan kelimelerdir 

(Karadoğan, 2004, s. 111). 

       Özbek Türkçesi                       Türkiye Türkçesi 

 

 

 

 

 

 

 

Şekil 1. öt- Fiilinin Özbek Türkçesi ve Türkiye Türkçesindeki Kavram Alanları. 

“Ruhgä şådlık mäyi tolğızılgän qädähni berdi vä äytdi: “Ägär ötmişimni 

unutmäy kėläcäkdän ğåfil kålmäy.” desäng bunı içmägil.” (ÖT). 

“Ruha mutluluk şarabı doldurulmuş kadehi verdi ve [şöyle] söyledi: ‘’Eğer geçmişimi 

unutmadan gelecekten uzak kalmam.’’ dersen bunu içme.” (TT). 

Ruhnıng Tugılışı hikâyesinde geçen öt- fiili, Özbek Türkçesi ve Türkiye Türkçesi 

arasında eş sesli olmasına rağmen fiilin iki lehçede de anlamı farklıdır. ÖT’de geç- fiiline 

tekabül eden fiilin (Koraş, 2023, s. 1030) TT’deki anlamı kuş ve böcekler için ses çıkarmaktır 

(Gülensoy, 2007, s. 674). Öt- fiili iki lehçe arasında tam yalancı eş değerdir. 

 

öt- 

(kuş ve böcekler 

için ses çıkarma) 

öt- 

(geçmek) 



 

357 
 

     Özbek Türkçesi                    Türkiye Türkçesi 

 

 

 

 

 

 

 

Şekil 2. tap- Fiilinin Özbek Türkçesi ve Türkiye Türkçesindeki Kavram Alanları. 

“Bulär bilän häq yolın tåpäsän.” (ÖT). 

“Bunlarla Tanrı yolunu bulursun.” (TT). 

Ruhnıng Tugılışı hikâyesinde geçen tap- fiilinin Özbek Türkçesindeki anlamı bulmak 

iken (Koraş, 2023, s. 736), Türkiye Türkçesindeki tap- fiilinin anlamı Tanrı diye tanımak, 

kulluk etmektir (Gülensoy, 2007, s. 858). Türkiye Türkçesinde tap- fiili, daha çok dinî 

inançla ilgili alanlarda kullanılır. 

       Özbek Türkçesi                    Türkiye Türkçesi 

 

 

 

 

 

 

 

Şekil 3. bostan İsminin Özbek Türkçesi ve Türkiye Türkçesindeki Kavram Alanları. 

 “Ħudåning täbiiy mävcudåtlärı näqädär mukämmäl, täfäkkur bostånlärı näqädär 

gözäl.” (ÖT). 

 “Tanrının doğal varlıkları ne kadar mükemmel, düşünce bahçeleri ne kadar güzel.” 

(TT). 

 Gözellik hikâyesinde geçen bostan kelimesinin Özbek Türkçesindeki karşılığı bağ, 

bahçedir (Koraş, 2023, s. 129). Bostan kelimesinin Türkiye Türkçesindeki karşılığı ise 

kavun, karpuza verilen ortak addır (TD, 2023, s. 587). Bostan ismi iki lehçe arasında tam 

yalancı eş değer kelimedir. 

 

 

tap- 

(Tanrı diye 

tanımak, kulluk 

etmek) 

tåp- 

(bulmak)  

bostan 

(kavun, 

karpuz) 

 

bostån 

(bahçe) 

 



 

358 
 

     Özbek Türkçesi                 Türkiye Türkçesi 

 

 

 

 

 

 

 

Şekil 4: dere İsminin Özbek Türkçesi ve Türkiye Türkçesindeki Kavram Alanları. 

“Ėy, siz, şåhlärı tärväqäylär ketgän, bir-birigä zid tä’limåtlärning däräläridä 

yolini yoqåtgänlär, åliy gözälliklärdän körä kişänlärini äfzäl körgänlär, täffäkurning 

ħuşmänzärä otlåqläridän täqlid üstünlärini äfzäl bilgänlär, (Tängri cämålining 

täcälliysi bolmiş) gözällik sėving.” (ÖT). 

“Ey, siz dalları her tarafa yayılarak gitmiş, birbirine zıt öğütlerin vadilerinde yolunu 

kaybedenler, yüce güzelliklerden daha çok zincirlerini değerli görenler, düşüncenin hoş 

manzaralı otlaklarından taklit edenleri değerli bilenler, (Tanrı güzelliğinin yansımasıyla 

olmuş.) güzelliği sevin.” (TT). 

Gözellik hikâyesinde geçen dere isminin Özbek Türkçesindeki karşılığı kanyondur (Koraş, 

2023, s. 190). Dere kelimesinin Türkiye Türkçesindeki eş değeri ise küçük akarsudur 

(Argunşah vd., 2023, s. 973). Dere ismi iki lehçe arasında tam yalancı eş değer durumunda 

olan bir kelimedir. 

       Özbek Türkçesi                  Türkiye Türkçesi 

 

Şekil 5. uzak İsminin Özbek Türkçesi ve Türkiye Türkçesindeki Kavram Alanları. 

“Uzåq yıllär uhläb qålgän ėdim.” (ÖT). 

“Uzun yıllar [boyunca] uyumuştum.” (TT). 

Qanday Mecnun Bolganım hikâyesinde geçen uzak isminin Özbek Türkçesindeki 

karşılığı uzun vakit devam eden, uzundur (Koraş, 2023, s. 793). Uzak kelimesinin Türkiye 

Türkçesindeki karşılığı ise ırak, gidilmesi çok süren yerdir (Gülensoy, 2007, s. 982). Bu 

 

dere 

    (küçük akarsu) 

 

 

därä 

        (kanyon) 

 

 

 uzak 

(ırak) 

 

Uzåq 

(uzun) 

 

 



 

359 
 

hikâyede uzak yıllardan kasıt, oldukça zaman geçmiş olmasıdır. Uzak ismi iki lehçe 

arasında tam yalancı eş değerdir. 

      Özbek Türkçesi               Türkiye Türkçesi 

Şekil 6. kıyafet İsminin Özbek Türkçesi ve Türkiye Türkçesindeki Kavram Alanları. 

“Men yaşäyatgän mämläkätdä bärçä fuqärålär özining äsl qıyafäsini bildirmäslik 

uçun yüzlärigä yetti qävät niķåb tutib yurär ėdiler.” (ÖT). 

“Benim yaşadığım memlekette bütün fakirler görünüşlerini gizleyebilmek için 

yüzlerine yedi kat örtü örterek yürürlerdi.” (TT). 

Qanday Mecnun Bolganım hikâyesinde geçen kıyafet isminin Özbek Türkçesindeki 

karşılığı görünüş, yüz, çehredir (Koraş, 2023, s. 1079). Türkiye Türkçesindeki karşılığı ise 

giysi, giyecektir (Argunşah vd., 2023, s. 2035). Kıyafet kelimesi benzer gibi görünse de iki 

lehçe arasında tam yalancı eş değerdir. 

       Özbek Türkçesi                 Türkiye Türkçesi 

 

 

 

 

 

 

 

Şekil 7. kul İsminin Özbek Türkçesi ve Türkiye Türkçesindeki Kavram Alanları. 

“Niqåblär bilän türli qıyafälärdä yürgänimdä kimlärningdir ħizmätidä kul bolib 

işlär ėtdim.” (ÖT). 

“Örtülerle farklı biçimlerde yürürken bazılarının hizmetinde kul olup çalıştım.” (TT). 

Qanday Mecnun Bolganım hikâyesinde geçen kul isminin Özbek Türkçesindeki 

karşılığı özgürlükten yoksun bırakılan, kaçırılan kimse, hizmetkârdır (Koraş, 2023, s. 1127). 

Türkiye Türkçesindeki karşılığı ise Tanrıya göre insandır (Argunşah vd., 2023, s. 2147). Kul 

kelimesi iki lehçede de benzer görünmesine rağmen Özbek Türkçesinde köle, çalışan kişiyi 

karşılar. Türkiye Türkçesindeyse dinî kavramda kullanılır. Kul kelimesi iki lehçe arasında 

yalancı eş değerdir. 

kıyafet 

(giysi) 

qıyafä 

(görünüş) 

kul 

(Tanrı’ya göre 

insan) 

kul 

(hizmetkâr)  



 

360 
 

3.3. Kısmi Yalancı Eş Değerlik  

Kaynak metindeki bir kelimenin hedef dilde benzer biçimde var olması ya da 

dönüştürülerek kullanılabilmesi mümkün olabilir, ancak bu iki dildeki kelimelerin kavram 

alanları tam olarak örtüşmeyebilir veya bunlar her bağlamda birbirlerini karşılamayabilir. 

Bu tür durumlarda kullanılan sözcükler, “kavram alanı örtüşmeyenler” ya da “kısmi yalancı 

eş değerler” olarak tanımlanabilir (Uğurlu, 2007, s. 1882). 

   Özbek Türkçesi        Türkiye Türkçesi 

Şekil 8. işle- Fiilinin Özbek Türkçesi ve Türkiye Türkçesindeki Kavram Alanları. 

“Ėndi ėsä, Mäcnun deb, meni heç kim işlätmäy qoydi.” (ÖT). 

“Şimdiyse, Mecnun diye, beni hiç kimse çalıştırmadı.” (TT). 

Qanday Mecnun Bolganım hikâyesinde geçen işle- fiili Özbek Türkçesinde çalışmak 

anlamında kullanılır (Koraş, 2023, s. 309). Türkiye Türkçesindeki işle- fiilinin kavram alanı 

ise nakış, daha iyi hâle getirmektir (Gülensoy, 2007, s. 441). Buradaki anlam 

farklılaşmasının sebebi işle- fiilinin Türkiye Türkçesinde çalış- anlamında 

kullanılmamasıdır. Ancak kelimenin Türkiye Türkçesindeki kullanımında bir işi daha iyi 

hâle getirmek için çalışmak anlamı bulunmaktadır. İşle- fiilinin Türkiye Türkçesindeki 

birincil kullanımı çalış- olmadığı için kelime iki lehçe arasında kısmi yalancı eş değerdir. 

Özbek Türkçesi            Türkiye Türkçesi 

 

 

 

 

 

 

 

 

Şekil 9. öz İsminin Özbek Türkçesi ve Türkiye Türkçesindeki Kavram Alanları. 

işle- 

      (nakış)  

işlä-            işle-                

(çalışmak)      

(çalışmak) 

 öz 

     (benlik) 

 öz  öz 

(kendi)  (kendi) 



 

361 
 

  “Tängri Täålå öz måhiyätining bir zärräsidän İnsån Ruhini päydå qıldi vä ungä 

hüsnü cämål ätå ėtdi.” (ÖT). 

  “Tanrı Teala kendisinin bir parçasından insan ruhunu meydana getirdi ve ona güzel 

[bir] görünüş bağışladı.” (TT). 

  Ruhnıng Tugılışı hikâyesinde geçen öz ismi Özbek Türkçesinde dönüşlülük zamiri 

olan kendi zamiridir (Koraş, 2023, s. 1004). Öz kelimesi Türkiye Türkçesinde ise anlam 

genişlemesine uğramıştır. Kelimenin Türkiye Türkçesindeki ilk anlamı benlik, kendi manevi 

varlığıdır (Gülensoy, 2007, s. 679); ikinci anlamı ise kendidir (Gülensoy, 2007, s. 679). 

Dolayısıyla öz kelimesinin Özbek Türkçesindeki anlamı Türkiye Türkçesinde de vardır. 

Ancak kelime kavram alanlarının farklılaşması sebebiyle kısmi yalancı eş değerdir. 

         Özbek Türkçesi      Türkiye Türkçesi 

 

 

 

 

 

 

 

 

Şekil 10. âdem İsminin Özbek Türkçesi ve Türkiye Türkçesindeki Kavram Alanları. 

  “qäränglär, niqåbsız ådäm, qändäy çiråyli!” (ÖT). 

  “Bakın, örtüsüz biri, nasıl [da] güzel!” (TT). 

  Qanday Mecnun Bolganım hikâyesinde geçen âdem ismi Özbek Türkçesinde insan 

anlamındadır (Koraş, 2023, s. 452). Âdem kelimesinin Türkiye Türkçesindeki kullanımı özel 

isimlerdedir (Argunşah vd., 2023, s. 48). Âdem kelimesinin özel isimlerde kullanılması 

Özbek Türkçesinde de mevcuttur. Kelimenin bu metinde farklı kavram alanlarına sahip 

olmasının nedeni âdem isminin insan anlamında kullanılmasıdır. Dolayısıyla kelime iki 

lehçe arasında kısmi yalancı eş değerdir. 

  Sonuç 

  Bu çalışma, hâlihazırda hazırlık aşamasında olan bir yüksek lisans tezinin sınırlı bir 

bölümünü oluşturmaktadır. Halil Cibran’ın Özbek Türkçesiyle kaleme alınan Dânişmend 

Hikmetleri adlı eserinde toplam 42 hikâye yer almakta olup, bu çalışmada yalnızca 3 hikâye 

(Ruhnıng Tugılışı, Gözellik, Qanday Mecnun Bolganım) incelenmiş ve elde edilen bulgular 

ortaya konulmuştur. 

  İncelenen bu üç hikâyede, Özbek Türkçesi ile Türkiye Türkçesi arasında yalancı eş 

değerlik gösteren toplam 10 kelime tespit edilmiştir. Bunlardan 7’si tam yalancı eş değer 

(öt-, tap-; bostan, dere, uzak, kıyafet, kul), 3’ü ise kısmi yalancı eş değer (işle-; öz, âdem) 

             Âdem 

                      (özel isim) 

âdem  âdem 

(insan)  (isim) 



 

362 
 

olarak değerlendirilmiştir. Bu sınıflandırma, kaynak ve hedef lehçedeki kelimelerin kavram 

alanları arasındaki örtüşme düzeyine göre yapılmıştır. 

  İki lehçe arasındaki anlam farklarının temelinde, büyük ölçüde tarihî, coğrafi ve 

sosyo-kültürel etkenler yer almaktadır. Türk dilinin tarihî süreçte geniş bir coğrafyaya 

yayılması, lehçeler arası farklılaşmayı kaçınılmaz kılmıştır. Bu durum, aynı kökten gelen 

kelimelerin zamanla kavram alanlarında çeşitli değişimlere yol açmıştır. Bu farklılaşma, 

kimi zaman anlam daralması/genişlemesi, kimi zaman da anlam kayması şeklinde 

gerçekleşmiştir. Örneğin Türkiye Türkçesindeki tap- fiili, “ilah olarak tanınan varlığa karşı 

inancını ve bağlılığını belirli kurallar çerçevesinde göstermek”tir. Bu kullanım, dinî 

bağlamda ibadet etmek, kulluk etmek gibi anlamlarla sınırlandırılmıştır. Buna karşılık, 

aynı kökten gelen tåp- fiili Özbek Türkçesinde anlam genişlemesine 

uğrayarak “bulmak” fiilinin karşılığı hâline gelmiştir. Böylece her iki lehçede ortak biçimsel 

özellikler taşıyan bu fiil, anlam düzeyinde tamamen farklı kavram alanlarında yer almakta 

ve bu durum, söz konusu kelimeyi tam yalancı eş değer konumuna getirmektedir.  

  Henüz tamamlanmamış olan bu yüksek lisans tezinin ilerleyen aşamalarında eserde 

yer alan tüm hikâyeler taranarak, yalancı eş değerlik gösteren diğer kelimeler de benzer 

yöntemle analiz edilecek ve çalışma daha kapsamlı bir biçimde ortaya konulacaktır. 

Kısaltmalar 

ÖT : Özbek Türkçesi 

TT : Türkiye Türkçesi 

s. : sayfa  

S. : sayı 

C. : cilt 

Çeviri yazı (Transkripsiyon) İşaretleri 

ä : a ~ e arası ses. 

å : a ~ o arası ses. 

q : kalın k (ķ). 

Э : e ~ i arası ses (ė) 

ħ : hırıltılı h (x). 

e : e, ye. 

Ъ : kesme işareti (‘). 

 

Kaynakça 

Aksan, Doğan (2007). Her Yönüyle Dil (Ana Çizgileriyle Dilbilim). Türk Dil Kurumu Yayınları, 

Ankara.  

Argunşah, Mustafa, vd. (2023). TDK Türkçe Sözlük. Atatürk Kültür, Dil ve Tarih Yüksek Kurumu, 

Ankara. 

Demirayak, Kenan (2020). “Cibrân Halîl Cibrân”, TVD İslam Ansiklopedisi. Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, Ankara. 

Dominguez Chamizo, J. P., and Nerlich, Brigitte (2002). “False Friends: Their origin and semantics 

in some selected language”. Journal Of Pragmatics, S: 34, s. 1833 – 1849. 

Eker, Ümit (2015). Lehçe İçi Aktarma Yöntemleri (Eski Türkiye Türkçesi – Türkiye Türkçesi Örneği). 

Kesit Yayınları, İstanbul. 

Ercilasun, Ahmet, Bican (1996). Örneklerle Bugünkü Türk Alfabeleri. Kültür Bakanlığı Yayınları, 

Ankara. 

Ersoy Yazıcı, Habibe (2012). Başkurt Türkçesi ve Türkiye Türkçesinde Yalancı Eş Değerler. Gazi 

Kitabevi, Ankara. 



 

363 
 

Göktürk, Akşit (1994). Çeviri: Dillerin Dili. Yapı Kredi Yayınları, İstanbul. 

Gülensoy, Tuncer (2007). Türkiye Türkçesindeki Türkçe Sözcüklerin Köken Bilgisi Sözlüğü. Türk Dil 

Kurumu Yayınları, Ankara. 

Kara, Mehmet (2009). “Lehçeler Arası Aktarmalarda Temel Sorunlar”. Turkish Studies. Cilt: 4, Sayı: 

4, s. 1056 – 1082. 

Karadoğan, Ahmet (2004). “Türk lehçeleri Arasında Aktarma Sorunları”. Yayımlanmamış Doktora 

Tezi, Kırıkkale. 

Koraş, Hikmet, Açık, Fatma ve Öztürk, Zamira (2003). Özbek Türkçesi Türkiye Türkçesi Sözlük. 

Nobel Yayıncılık, Ankara. 

Musaoğlu, Mehman (2003). “Türkçede Çeviri ve Aktarma”. Bilig, S: 24, s. 1 – 22. 

Şimşek, Sultan (2012). “Cibran’ın Eserlerinde Beşerî ve Evrensel Sevgi”. Şarkiyat Mecmuası, S: 21, 

s. 125 – 138.  

Uğurlu, Mustafa (2000). “Türk Lehçeleri Arasında Aktarma Meseleleri ve Abay Yolu Romanı”. Bilig, 

S: 15, s. 59 – 78. 

Uğurlu, Mustafa (2004). “Türk Lehçeleri Arasında Kelime Eş Değerliği”. Bilig, S: 29, s. 19 – 28. 

Uğurlu, Mustafa (2007). “Lehçe İçi Aktarmada Yalancı Eş Değerlik”. 38. Uluslararası Asya ve Kuzey 

Afrika Çalışmaları Kongresi, (ICANAS), Atatürk Kültür, Dil ve Tarih Yüksek Kurumu, Ankara, 

s. 1877 – 1890. 

Uğurlu, Mustafa (2017). “Türklük Biliminin Yeni Bir Meselesi: Lehçe İçi Aktarma”. Nuri Yüce 

Armağanı, Günce Yayınları, Ankara, s. 304 – 318. 

Yazıcı, Hüseyin (2008). “Mizacı ve Düşünceleri Arasında Çırpınan Bir Şahsiyet: Cibran Halil Cibran 

Öncesi Orta Doğu’ya Kısa Bir Bakış”. Şarkiyat Mecmuası, S: 13, s. 135 – 158. 

 
 

 

 

 

 

 

 

 
  



 

364 
 

 
Azerbaycan Devlet Pedagji Üniversitesi  

 

Türklerin Dünyası Enstitütsü  

 

ADPÜ Türkoloji Merkezi  

 

  

www. weltdertuerken.org   
 

Turklerindunyasi@gmail.com 

 

 


